
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 8

Artikel: Erzählen in einer offenen Gesellschaft : eine sozialliterarische
Betrachtung

Autor: Nef, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162347

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162347
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erzählen in einer offenen Gesellschaft

Eine sozialliterarische Betrachtung

ERNST NEF

Die Geschichte zeigt, dass es jene Art historischer Gerechtigkeit nicht gibt,
dank der dem Menschen zu allen Zeiten die gleichen Chancen in bezug auf
die Realisierbarkeit des überhaupt Menschenmöglichen eingeräumt wären.
Jede menschliche Daseinsform und alle ihre Manifestationen, auch die
ästhetischen, sind verstrickt in geistige, kulturelle, soziale, religiöse usf.
Zusammenhänge, die je historisch sind und unter deren Voraussetzung, und offenbar

auch durch sie bedingt, die individuellen Anstrengungen geschehen.
Es gehört seit Oskar Walzel zu den fruchtbaren methodologischen

Voraussetzungen der neuern Literaturwissenschaft, dass nicht nur der Inhalt,
sondern auch die Form eines Kunstwerks dem Gesetz der Konstruktion dieses

Werks unterworfen ist. Demnach wird wohl auch die Form den
Bedingungen des jeweiligen Gesetzes der künstlerischen Konstruktion gehorchen,

das heisst durch den geistigen, kulturellen, sozialen, religiösen
Zusammenhang, in dem das Werk steht, bedingt sein. Im folgenden soll nun
versucht werden, drei formale Eigentümlichkeiten modernen Erzählens im
Zusammenhang einer Veränderung der Struktur unserer Gesellschaft zu
verstehen. Nach der von Hans Norbert Fügen vorgeschlagenen Terminologie
handelt es sich dabei um eine sozialliterarische, nicht um eine literatursoziologische

Untersuchung ; um eine « in ihrem Erkenntnisinteresse auf das
literarische Kunstwerk gerichtete» Untersuchung, «die jedoch das literarische
Kunstwerk in einem grössern Wirklichkeitszusammenhang sieht, seiner
Bedingtheit durch zwischenmenschliches Verhalten und soziale Gebilde
nachgeht»1; während die Literatursoziologie das Kunstwerk primär als soziales
Phänomen betrachtet2.

Es gilt, vorerst die drei formalen, erzähltechnischen Eigentümlichkeiten
zu charakterisieren. Eigentümlich sind diese dem modernen Erzählen in dem
Sinn, dass sie gegen überkommene Ordnungsprinzipien erzählerischer
Darstellung Verstössen. Wir werden jedoch versuchen müssen, diese Eigentümlichkeiten

nicht nur negativ, in eben ihrem Abweichen von der traditionellen
Form, sondern auch positiv, in dem, was sie Neues leisten, zu fassen.

742



Als erstes die Überwindung der Schwierigkeit des Erzählbeginns durch
das, was man als «offenen Anfang» bezeichnen kann3. Das historisch
frühste Beispiel hiefür dürfte Joyces Roman Finnegans Wake darstellen,
der so beginnt: «riverrun, past Eve and Adams, from swerve of shore to
bend of bay, brings us by a commodious vicus of recirculation back to
Howth Castle and Environs.» Wir wollen aber für unsere Beschreibung zwei
deutsche Beispiele einander gegenüberstellen, die Anfänge von Fontanes
Der Stechlin und Uwe Johnsons Das dritte Buch über Achim:

«Im Norden der Grafschaft Ruppin, hart an der mecklenburgischen Grenze, zieht
sich von dem Städtchen Gransee bis nach Rheinsberg hin (und noch darüber hinaus)
eine mehrere Meilen lange Seenkette durch eine menschenarme, nur hie und da mit ein
paar alten Dörfern, sonst aber ausschliesslich mit Förstereien, Glas- und Teeröfen
besetzte Waldung. »

Diese traditionelle Erzählweise baut die erzählte Welt vom Anfang der
Geschichte her auf. Zu Beginn werden die ersten Elemente, die zum
Verständnis der Geschichte notwendig sind, zusammengestellt oder es wird - wie
im angeführten, für die realistischen Romane des 19. Jahrhunderts typischen
Beispiel Fontanes - die Lokalität der Welt, die im Verlauf der Geschichte zur
Sprache kommt, umrissen. Es findet jedenfalls eine Art Einführung statt.
Die erzählte Welt wird nach dem Gesichtspunkt des Erzählens, das
notwendig einen Anfang und ein Ende hat, geordnet.

Uwe Johnsons Roman dagegen beginnt:

«da dachte ich schlicht und streng anzufangen so: sie rief ihn an, innezuhalten mit einem
Satzzeichen, und dann wie selbstverständlich hinzuzufügen: über die Grenze, damit du
überrascht wirst und glaubst zu verstehen.»

Dieser Anfang ist, im Vergleich zur traditionellen Form Fontanes,
zufällig. Die Geschichte befindet sich gleichsam bereits im Gang, wenn der
Leser in sie eintritt, und lässt sich vom Beginn her nicht gleich verstehen.
Der Vorhang hebt sich über einer Welt, die auf diesen lever du rideau nicht
gewartet hat. Der Beginn der Erzählung bildet gar keinen eigentlichen
Anfang. Die Kleinschreibung des ersten Wortes weist eigens darauf hin. Es

bedarf allerdings nicht notwendig eines solch krassen Hinweises wie der

Kleinschreibung des ersten Wortes zu einem offenen Anfang. Thomas
Bernhards Roman Frost beginnt folgendermassen :

«Eine Famulatur besteht ja nicht nur aus dem Zuschauen bei komplizierten
Darmoperationen, aus Bauchfellaufschneiden, Lungenflügelzuklammem und Fussabsägen, sie
besteht wirklich nicht nur aus Totenaugenzudrücken und aus Kinderherausziehen in die
Welt. Eine Famulatur ist nicht nur das: abgesägte ganze und halbe Beine und Arme
über die Schulter in den Emailkübel werfen.»

Die negative Formulierung («Eine Famulatur besteht nicht...») bereits
bezieht sich auf etwas, das vor dem Anfang liegt und verneint wird. Ent-

743



scheidend jedoch öffnet das «ja» - in Verbindung mit dem später gesetzten,
bekräftigenden «wirklich» - diesen Anfang: da ist anderes vorhergegangen;
da ist einer schon am Reden, bzw. am Schreiben gewesen, bevor der Leser
hinzutritt. Wovon die Rede ist, ist schon, bevor das Erzählen einsetzt. Es

handelt sich hier um eine diskretere, aber nicht minder deutliche Form des

offenen Anfangs.
Wovon die Rede ist, ist schon, bevor das Erzählen einsetzt. Das heisst,

das zu Erzählende wird durch den offenen Anfang zum Bruchstück. Im
gleichen Sinn sagt in Günter Grass' Hundejahren Walter Matern, der fiktive
Erzähler des dritten Teils des Romans: «Anfangen heisst Auswählen4.»
Anfangen bedeutet, Teile herausgreifen aus dem nicht zur Sprache kommenden

Ganzen. Die Schwierigkeit besteht hier nicht mehr nur technisch, wie
bei jedem Erzählen in gewissem Grade, darin, «einen Anfang zu setzen,
von dem man sagen könnte, er allein berge die optimale Entfaltungsmöglichkeit

in sich, er allein enthalte ein Höchstmass an zukunftsträchtiger
Potenz»5. Sie ist gründlicher, durch ein Bewusstsein der prinzipiellen Bruch-
stückhaftigkeit des Erzählten und der daraus folgenden Künstlichkeit jedes
Anfangens bedingt.

«Un livre ne commence ni ne finit: tout au plus fait-il semblant», hat
Mallarmé gesagt. Indem das Erzählen jedoch selber die Künstlichkeit seines

Anfangens deutlich macht, stellt es nicht mehr einfach den falschen Schein
des Anfangs her, sondern bringt gerade die Scheinhaftigkeit seines Anfangs
zur Darstellung. Der offene Anfang des modernen Erzählens ist ein erzählerischer

Versuch, der Schwierigkeit, anfangen zu müssen, wo doch gar kein
Anfang ist, beizukommen durch das Eingeständnis dieser Wahrheit, das

heisst durch Darstellung eben dieses Tatbestandes eigentlicher Anfangslosig-
keit.

Die zweite Eigentümlichkeit modernen Erzählens, die wir betrachten
wollen: die Beschränkung und die Pluralität der Erzählperspektiven.
Traditionell wird die Handlung eines Romans von einem einzigen, in bezug auf
diese Handlung allwissenden Erzähler berichtet. Im Barockroman tritt dieser
Erzähler noch meist ganz hinter das Geschehen zurück, bleibt unpersönlich
und unfassbar. Um die Mitte des 18. Jahrhunderts, bei Richardson, Fielding,
Wieland, Goethe und anderen wird der Erzähler allmählich Person, bekommt
eine eigene Stimme, begleitet das Geschehen mit eigenen Äusserungen6.
Aber stets bleibt er hinsichtlich dessen, was er berichtet, allwissend: auch

wo nicht mehr die Musen künden, kann über die Richtigkeit des Erzählens
kein Zweifel bestehen. Der Erzähler erscheint als zuverlässiger, objektiver
Berichterstatter.

Bereits bei Henry James und Flaubert, gelegentlich schon bei Heinrich
von Kleist findet sich eine Beschränkung der Perspektive, aus der erzählt
wird. Im modernen Erzählen schreitet die Zersetzung der Allwissenheit des

744



Erzählers in beschränkte Perspektiven entscheidend fort. Das Erzählte
kommt nicht mehr als von einem einzigen Ort her in den Griff genommen
zur Erscheinung - in Grass' Hundejahren treten explizit verschiedene Erzähler

in Aktion - oder die Erzählperspektive wird konsequent auf die Ansicht
von einem Standpunkt innerhalb der erzählten Welt her beschränkt, wie
etwa verdeckt schon bei Kafka, worauf Friedrich Beissner aufmerksam
gemacht hat7. Auch das in den Werken der jüngeren Erzählkunst auffallend
häufige Erzählen in der Ich-Form gehört in diesen Zusammenhang. Es ist,
wie Margrit Henning gezeigt hat, das Kennzeichen des modernen Erzählens
in der Ich-Form, dass, im Gegensatz zur traditionellen Art, der Ich-Erzähler
als wesentliches Medium des Dargestellten fungiert, «dass die Ich-Form als
beherrschendes Darstellungsprinzip zugleich Sinnträger ist»8. Das heisst
mit andern Worten, dass das Erzählte als vermittelt erscheint und als nur in
solcher Vermitteltheit darstellbar. Besonders krasse Fälle dieser Vermittlung,
wie etwa die Perspektive des merkwürdigen, blechtrommelnden Oskar in
Grass' Blechtrommel oder des «Ich stelle mir vor» in Frischs Mein Name sei
Gantenbein tendieren durch ihre Auffälligkeit sogar zu einer Thematisierung
der Unmöglichkeit schlichter, unvermittelter Objektivität. Die Ich-Form
bietet da dem Erzähler die Möglichkeit, aus einer einzigen Perspektive zu
erzählen, die sich aber zugleich nicht auch als einzig im Sinne von absolut
behauptet. Das erzählende Ich, das derart beharrlich in seiner Ich-Perspektive

sich verschliesst, relativiert sich selber in seiner Subjektivität.
Ist aber nicht die Technik der Rahmenerzählung, wie sie im 19.

Jahrhundert beliebt war, ebenfalls ein Beispiel solcher Vermittlung des Erzählten

Der Erzähler erscheint da doch auch auf einen absoluten Standpunkt
zu verzichten; er gibt das Wort einer seiner fiktiven Figuren als einem
Vermittler. Aber jene Figuren, jene Erzähler in der Erzählung berichten ihrerseits

aus einer Perspektive, die durch nichts getrübt erscheint und durch
nichts beschränkt. So erzählen sie stets aus der vision par derrière, nie aus
der vision avec9, die nicht über den Rand des jeweiligen Erzählmoments
hinauszusehen vermöchte. Als ein Beispiel sei C. F. Meyers Novelle Das
Amulett herangezogen: Der Autor, bzw. der erste Erzähler zieht sich durch
einen einleitenden Satz aus der Affäre :

«Alte vergilbte Blätter liegen vor mir mit Aufzeichnungen aus dem Anfang des
siebzehnten Jahrhunderts. Ich übersetze sie in die Sprache unserer Zeit.»

So hat der erste Erzähler mit der Geschichte gar nichts zu tun; er übt
lediglich die offenbar unverfängliche Vermittlertätigkeit des Übersetzens aus.
Die derart in einen Rahmen gestellte Geschichte lässt dann der zweite
Erzähler beginnen :

«Heute am vierzehnten März 1611 ritt ich von meinem Sitze am Bielersee hinüber ...»

745



Nach zwei Seiten fängt er dann mit dem Erzählen der eigentlichen
Geschichte an, die an jenem «vierzehnten März 1611» bereits geraume Zeit
zurückliegt.

Hier zeigt sich besonders deutlich, was allgemein für jene Rahmenerzählungen

gilt. Sie entsprechen dem vielzitierten Wort Thomas Manns im
Vorwort zum Zauberberg: «Geschichten müssen vergangen sein, und je
vergangener, könnte man sagen, desto besser für sie in ihrer Eigenschaft als

Geschichten und für den Erzähler, den raunenden Beschwörer des
Imperfekts.» Wenn diese Erzähler zu erzählen beginnen, blicken sie auf ein
Geschehen zurück, überblicken es als Ganzes, erzählen etwas, worüber die
Akten seit langem geschlossen sind. Dass sie das Richtige über das, was sie

erzählen, sagen und dass sie es richtig sagen, steht nicht in Frage. Sie wissen
Bescheid. Der erste Erzähler hält sich zurück - aus Gründen, die hier nicht
zu erörtern sind -, aber er gibt immerhin fraglos Objektivität aus zweiter
Hand. Das unterscheidet diese Erzählweise im wesentlichen von der modernen

Beschränkung der Erzählperspektive, in der das Erzählen zugleich
Kunde gibt von der Vermittlung und Bedingtheit des Dargestellten durch
die Perspektive, aus der erzählt wird.

Als drittes modernes erzähltechnisches Mittel sei die Montage erwähnt,
also das Nebeneinanderstellen von nicht verbundenen Texten, von einzelnen,
untereinander nicht in direktem Zusammenhang stehenden Erzählstücken.
Auch das scheint es im Rahmen früherer freier Erzählformen bereits zu
geben ; denken wir etwa an Goethes Wanderjahre. Wilhelm Emrich schreibt
denn auch: «Und studiert man die Struktur der < Wanderjahre>, so sieht man
sich fast in eine moderne Romanwelt versetzt: keine fortlaufende Handlung,
eine Überfülle von eingesprengten Novellen, Briefen, Betrachtungen, ein
Neben- ja Gegeneinander von Stationen und Episoden10. »

Doch die erzählerische Montage im modernen Sinn unterscheidet sich
wesentlich von Goethes Verfahren. In der erzählerischen Montage brechen
die einzelnen Erzählstücke ohne jede Überführung zueinander ab. Goethe
dagegen lässt keine Lücken der Überleitung offen. Die Einsprengsel in
Wilhelm Meisters Geschichte werden immer, wenn auch manchmal nur
durch einen oder zwei Sätze, eingeführt. Etwa die kleine Geschichte Die
gefährliche Wette (3.Buch, 8.Kapitel):

«Unter den Papieren, die uns zur Redaktion vorliegen, finden wir einen Schwank,
den wir ohne weitere Vorbereitung hier einschalten, weil unsere Angelegenheiten immer
ernsthafter werden und wir für dergleichen Unregelmässigkeiten fernerhin keine Stelle
finden möchten.

Im Ganzen möchte diese Erzählung dem Leser nicht unangenehm sein, wie sie Sankt
Christoph am heitern Abend einem Kreise versammelter lustiger Gesellen vortrug.»

Nun erst folgt die Geschichte Die gefährliche Wette. Die Absicht Goethes,
die Einsprengsel einzuordnen, ist deutlich, zumal solche Einleitungen häufig

746



- wie auch im vorliegenden Fall - inhaltlich ohne Belang sind und nichts
anderes als eben den Zweck des Einleitens versehen.

Döblin dagegen verfährt in Berlin Alexanderplatz anders:

«Raus auf die Strasse! Luft! Regnet noch immer. Was ist nur los? Ich muss mir ne
andre nehmen. Erst mal ausschlafen. Franz, wat ist denn mit dir los?

Die sexuelle Potenz kommt zustande durch das Zusammenwirken 1. des innersekretorischen

Systems, 2. des Nervensystems und 3. des Geschlechtsapparates. Die an der Potenz
beteiligten Drüsen sind: Hirnanhang, Schilddrüse, Nebenniere, Vorsteherdrüse, Samenblase

und Nebenhoden. In diesem System überwiegt die Keimdrüse. Durch den von ihr
bereiteten Stoff wird der gesamte Sexualapparat ...»

Nach dieser unvermittelt eingefügten medizinischen Belehrung, die über
rund zwanzig Seiten geht, folgt dann ebenso unvermittelt :

«Und abends die Elsasser Strasse heruntergeschliddert. Nicht gefackelt, Jungeken,
keine Müdigkeit vorschützen. <Was kost das Vergnügen, Fräulein ?> Die Schwarze ist

gut, hat Hüften, knuspriger Brezel11.»

Die moderne Montage stellt unvermittelt, ohne Überleitung nebeneinander,

während bei Goethe hinter den einzelnen Stücken, in den Lücken,
ein Erzähler auftaucht, in dessen Hand diese dann doch aufgehoben sind.
Döblin montiert zwar nicht Stücke, zwischen denen schlechthin keine
Beziehung herzustellen wäre. Die medizinische Belehrung hat mit der sie

umgebenden Handlung um Franz Biberkopf zu tun. Aber entscheidend für den

Montagecharakter ist, dass keine Überführung vom einen zum andern
stattfindet, die Disparatheit der Teile durch nichts aufgehoben wird. Vielmehr
wird der Bruch - der im Döblin-Zitat auch noch im sprachlichen Stil zum
Ausdruck kommt - gerade dazu verwendet, die erzählte Welt trotz der
kompositorischen, zusammenfügenden Arbeit des Autors als ein disparates
Beisammen der Teile darzustellen.

Die hier an einigen ausgewählten Beispielen betrachteten Eigentümlichkeiten

modernen Erzählens weisen eine gemeinsame Tendenz auf: das
Erzählte nicht als ein absolutes und geschlossenes Ganzes erscheinen zu lassen.

Die Pluralität der Erzählperspektiven bringt direkt die Welt als Vielheit
zur Erscheinung; die Enthüllung der blossen Scheinhaftigkeit des Erzählanfangs

reduziert das Erzählte zu einem Bruchstück ; die Beschränkung der
Erzählperspektive lässt nurmehr vermittelte «Objektivität» zu. In jedem Falle
zeigt sich eine Scheu des Erzählers, das Erzählte als eine für sich geschlossene

Einheit, als Totalität zu begreifen.
Es Hesse sich hier auf parallele moderne Erscheinungen aus andern

Gebieten geistiger Tätigkeit hinweisen. Man könnte dann, den Befund hyposta-
sierend, vom Zeitgeist sprechen. Der Versuch des Rückgriffs auf einen

Zusammenhang der dargestellten Eigentümlichkeiten modernen Erzählens
mit gesellschaftlichen Vorgängen will jedoch keine geistigen Verwandtschaf-

747



ten, keine Erscheinungsformen eines scheinbar immer bei sich seienden
Geistes, vielmehr einen kleinen Teil, ein Bruchstück eines bedingenden
Zusammenhangs, den alle Erscheinungen der Wirklichkeit konstituieren,
erfassen. Dabei wird kein mechanisch kausaler Zusammenhang vorausgesetzt.
« Geistige Haltung und Stile sind kein Produkt mechanischer Determination,
sondern Ausdruck nachverstehbarer produktiver Antworten des Menschen
auf seine nach dem Spielraum seiner geistigen Kräfte so und so gedeuteten
Lage in der Welt», sagte Erich Rothacker12. Wenn wir hier gewisse
Eigentümlichkeiten modernen Erzählens als dichterische Antworten auf eine

gesellschaftliche Situation verstehen, sehen wir diese Antworten derart in
einer gesellschaftlichen Bedingtheit: wie eine Antwort durch eine Frage
bedingt ist; «nachverstehbar», aber nicht im Sinne mechanischer Determiniertheit,

die den Ausgang mit Sicherheit zum vorneherein hätte bestimmen
lassen. Dazu ist der Zusammenhang zwischen Werk und Welt zu komplex.

Als Ausgangspunkt möge eine Ansicht dienen, die Wladimir Weidlé in
seinem Buch Die Sterblichkeit der Musen geäussert hat. Weidlé beklagt da,
dass heute «der Dichter ausserhalb jeder Gemeinschaft» stehe, dass nicht
mehr wie früher «der Erzähler in dasselbe Lebenselement eingetaucht ist
wie das Bewusstsein derer, die ihn lesen oder anhören»13. Diese Feststellung

trifft eine Wahrheit; aber sie ist so zu wenig umsichtig formuliert.
Weidlé bemerkt eine Krise zwischen Autor und Leser. Dieser Zustand, den
Weidlé als Tragik oder zumindest Problematik des heutigen schöpferischen
Menschen beschreibt, herrscht jedoch nicht nur für den Künstler und Dichter,

sondern ist heute für jeden Menschen, der sich nicht in einem Kreis von
Gesinnungsgenossen einigelt, erfahrbar.

Wir leben heute - sehen wir einmal ab von idyllischen Reservaten, die ja
nicht massgebend sind - in einer gesellschaftlichen Struktur, die im
Vergleich zu früheren durch eine gewisse Amorphie gekennzeichnet ist. Unsere
Gesellschaft ist nicht mehr deutlich, das heisst einsehbar, organisch gegliedert.

Der Einzelne in ihr ist prinzipiell mobil. Neben anderem bedeutet dies,
dass die gesellschaftlichen Bindungen für ihn nicht mehr fraglos und
selbstverständlich sind. Was wir Gemeinschaft nennen, das Eingetaucht-Sein in
dasselbe Lebenselement, wie Weidlé sagt, setzt jedoch nicht-vorläufige,
absolut gültige - oder zumindest solcherart verstandene - Bindungen voraus.
Die Gemeinschaftlichkeit bleibt in unserer Gesellschaft denn auch, wie Hans
Freyer, Helmut Schelsky und andere gezeigt haben, auf die Familie oder
etwa noch auf Gruppen «Gleichgesinnter» beschränkt.

Weidlés Feststellung, der Dichter stehe in unserer Zeit ausserhalb jeder
Gemeinschaft, ist demnach insofern irreführend, als sie den Eindruck
erweckt, der Dichter stehe heute ausserhalb einer mehr oder weniger festen

Gemeinschaft, wie etwa der Künstler des späteren 19. Jahrhunderts sich als

Outsider, ausserhalb der Gemeinschaft der Bürger sehen konnte. Daher auch

748



die jener Zeit gemässe Idee des Bohémiens als einer Art Gegenbürgers. Der
moderne Dichter jedoch steht, soweit sein Werk eine öffentliche Angelegenheit

ist, nicht einer Gemeinschaft gegenüber, sondern spricht über die Grenzen

noch möglicher Gemeinschaften, die klein geworden sind, hinweg. Er
erscheint «ausserhalb jeder Gemeinschaft», weil eine grosse, öffentliche
Gemeinschaft heute fehlt. Der einzelne Mensch ist vielmehr in unserer
Gesellschaft «der Schnittpunkt vieler sozialer Kreise..., jedem von ihnen
zugehörig, an ihm funktionell teilhabend, aber keinem dieser Gebilde
substantiell als Teil einverleibt»14.

Die «Schnittpunktexistenz» des heutigen Menschen hat ihre Folgen für
dessen Überzeugungs- und Glaubensbildung. Allgemeinverbindliche Wahrheiten

beruhen auf gemeinsamen Überzeugungen, die von so vielen
Menschen geteilt werden, dass ihre Grenzen nicht abzusehen sind und sie quasi
absolut gelten können. Solche Wahrheiten brauchen Zeit zur Entstehung und
vor allem den Raum zureichend geschlossener sozialer Gebilde, um ungestört

reifen zu können. Unsere moderne Gesellschaft setzt aber den einzelnen
Menschen gerade vielen Einflusssphären aus statt lediglich dem Einverständnis

der aufgrund ihres Herkommens und ihrer Lebenshaltung Gleichgesinnten.

Dies ist bezeichnend für die Struktur einer sogenannten «offenen
Gesellschaft», die eben dadurch charakterisiert ist, dass sie «nicht mehr durch
einheitliche Glaubensüberzeugungen zusammengehalten wird, sondern sich
in Gruppen mit unterschiedlichen und entgegengesetzten Ansichten aufspaltet»15.

Für den Menschen in einer offenen - oder zumindest zusehends offener
werdenden - Gesellschaft erscheinen wegen der Vielheit der Glaubensüberzeugungen

am Horizont dieser Glaubensüberzeugungen stets auch wieder
deren Grenzen. Das heisst nicht, dass dabei die entsprechenden
Wirklichkeitsbezüge sich als falsch erwiesen. Nicht notwendig eine Überzeugung in
ihrem Inhalt, aber deren Allgemeinverbindlichkeit wird da angegriffen.
«Die Wahrheit» wird situationsbedingt. Verschiedensten Wirklichkeitsbezügen

ausgesetzt, erfährt, erlebt der Mensch in der offenen Gesellschaft mehr
oder weniger bewusst das Postulat der Allgemeinverbindlichkeit eines

Wirklichkeitsbezugs als Produkt gegenseitiger Bestätigung, als Verabsolutierung

dessen, worüber Einverständnis herrscht, als «soziale Verdichtung»,
wie der Soziologe Wilhelm Jerusalem dies genannt hat18.

Dem «antworten» die beschriebenen Eigentümlichkeiten modernen
Erzählens. Für Goethe noch trifft zu: «Er konnte erzählen, ohne das Erzählte
analytisch in seine Bedeutungen und Voraussetzungen zu zerlegen. Denn
die Richtigkeit und Genauigkeit war für ihn schon im erzählten Phänomen
selbst verbürgt17.» Die moderne hermeneutische Situation dagegen beschreibt
zum Beispiel Hans Georg Gadamer (in bezug auf historische Erscheinungen,
aber nicht nur für diese gültig): «Wir vergessen die ganze Wahrheit dieser

749



Erscheinung, wenn wir die unmittelbare Erscheinung selber als die ganze
Wahrheit nehmen18. » In einer offenen Gesellschaft besteht eine wesentliche
Voraussetzung der Goetheschen Objektivität nicht mehr: die leidlich
geschlossene gesellschaftliche Gruppe, die gross und massgebend genug ist,
ihren Abzügen der Wirklichkeit den Anschein fragloser Verlässlichkeit zu
geben.

Entsprechend der Vielgestaltigkeit der Wirklichkeitsbezüge der Menschen
in einer offenen Gesellschaft werden die Phänomene vieldeutig: dem
Aufmerksamen kann nicht entgehen, dass die Welt nicht mehr in einer Hinsicht
untergebracht ist; und beim Versuch eines Überblicks wird er, statt absolut
Totalität zu fassen, sich beim Bewusstsein, nur einzelne Ansichten zu addieren,

begnügen müssen. Der Mensch wird in einer offenen Gesellschaft der
hermeneutischen Naivität im Umgang mit der Welt beraubt. Man denke an
Musils «Welt im Conjunctivus potentialis»: «Ulrich schrieb in seinem
Aufsatz..., dass wahrscheinlich auch Gott von seiner Welt am liebsten im
Conjunctivus potentialis spreche (hie dixerit quisquam hier könnte einer
einwenden), denn Gott macht die Welt und denkt dabei, es könnte ebensogut
anders sein19.»

Wir wissen, dass in der modernen Erzählkunst der allwissende Erzähler
mit unbestimmter und damit nicht beachteter Perspektive dem Erzähler mit
merklich beschränkter Perspektive weicht. Der Erzähler erscheint dann, mit
Musil zu reden, als einer der Quisquame (sit venia formae Was immer er
feststellt, ist, weil eben durch seine Perspektive vermittelt, nicht unvermittelt
objektiv. Nicht etwa die Falschheit des scheinbar Wahren, aber die Ver-
mitteltheit der Wahrheit kommt so zur Darstellung.

Dies gilt auch für die Vielheit von Erzählern mit verschiedenen Perspektiven,

welche unmittelbar eine Vielheit von Wirklichkeitsbezügen abbildet.
Zwar legt bei einer Vielheit der Erzählperspektiven der Autor die verschiedenen

Ansichten zusammen vor. Also hat der Autor, und der Leser dann
entsprechend, doch einen zusammenfassenden, absoluten Überblick? -
Entscheidend ist hier, dass dieser mögliche Überblick nicht zur Sprache
kommt. Der Standpunkt, der einen zusammenfassenden Überblick erlaubt,
liegt ausserhalb der erzählten Welt. In ihr gibt es keinen Standpunkt, der eine

Zusammenfassung, eine abschliessende Darstellung gestattete, die
unvermittelt absolut und mehr wäre als die vorgelegte blosse Addition einzelner
Ansichten. Wie sehr der Autor eine abschliessende Überschau dem Leser
auch nahelegen mag: er erklärt mit seinem Werk, dass er selber verbindlich
dazu nicht imstande ist.

Durch ihren beabsichtigten Mangel an durchgehender Organisation
erreicht die Montage etwas Ähnliches. Ihr Nebeneinander des Unverbundenen
ist eine Addition von einzelnem, die gleichzeitig den notwendigen Zusammenhang

der Totalität offen lässt. Der Erzähler braucht sich dabei nicht einmal

750



auf eine Perspektive festzulegen - der Erzähler in Döblins Berlin Alexanderplatz

vermag sogar ins Innere seiner Figuren zu schauen20 -; aber er mutet
sich nicht zu, die Welt, die er sieht, in einem einzigen Zusammenhang zu
begreifen. Wenn er möglicherweise auch alles und objektiv sehen kann, so sieht

er es doch nicht als ein Ganzes. Er stellt Bruchstücke zusammen.
Die Montage stellt keinen expliziten Zusammenhang des Montierten her ;

die Beschränkung der Erzählperspektive macht die Vermitteltheit des
Dargestellten deutlich. Das sind inhaltliche Selbstbeschränkungen des Erzählers,
die einen Verlust an Naivität, ein reflektiertes Bewusstsein im Umgang mit
der zu erzählenden Welt zum Ausdruck bringen. Die Darstellung der
Künstlichkeit des Erzählbeginns, das heisst der offene Anfang schliesslich unterwirft

den Horizont des Erzählers auch noch in seiner formalen Endlichkeit
der Reflexion und bringt ihn um seine Selbstverständlichkeit. Mit einem
offenen Anfang gibt der Erzähler zu, dass sein Anfangen zwar durch das

Erzählen, aber nicht durch die Konstitution der zu erzählenden Welt bedingt
ist. Vor allem Inhaltlichen der Darstellung gesteht er ein, dass die formale
Tatsache seines Anfangens bereits nicht objektiv ist. Auch hier bleibt, da das

Erzählte sich ja nur als einen Ausschnitt gibt, das Ganze ausgespart.
Sind dies direkte Folgen der offenen Gesellschaft? Um das stichhaltig

behaupten zu können, mussten wir imstande sein, gegenständlich den

Vorgang der gesellschaftlichen Beeinflussung von Erzählformen im einzelnen zu
belegen. Das ist nicht der Fall; es bleibt da, so wie die Dinge heute liegen,
methodologisch eine Lücke. Aber gehen wir, diese zu vermeiden, einmal,
statt von der Gesellschaftsstruktur und den Erzählformen, von uns, die wir
von beiden betroffen werden, aus: Die beschriebenen formalen Eigentümlichkeiten

modernen Erzählens sind wahr, weil wir uns, weil unsere Bewusst-
seinsstrukturen sich in ihnen wiedererkennen. Dieses Wiedererkennen macht
sie wahr. Es gibt verschiedene Bedingungen, verschiedene Gründe dieses

Wiedererkennens. Was wir hier versucht haben, betrachten wir es von uns aus
und sehen von den Beziehungen der Gegenstände untereinander ab, ist
nichts anderes als : einen gesellschaftlichen Grund dieses Wiedererkennens zu
beschreiben.

Wenn wir die charakterisierten modernen Erzählformen als wahr bezeichnen,

wie steht es dann mit den zeitgenössischen Erzählkunstwerken, die
noch mehr oder weniger in traditioneller Weise erzählt sind Hans Mayer hat
richtig festgestellt: «Zu unserer Konstellation gehört es, dass neue Stimmen
mit der Intonierung beginnen, bevor die früheren verklungen sind... Wir
leben mit diesen Residuen und Anachronismen, die es eigentlich nicht sind,
da sie sich in vollster Gegenwärtigkeit präsentieren21.» Wir werden hier auf
eine notwendige Unterscheidung zwischen «zeitgenössisch» und «modern»
aufmerksam. Dieser Unterschied hat weder mit wahr oder falsch noch
notwendig mit dem künstlerischen Wert einer Dichtung zu tun. Hinter dem

751



Unterschied zwischen dem weitern, historischen Begriff «zeitgenössisch»
und dem engern, systematischen Begriff «modern» stehen vielmehr die

Ungleichzeitigkeiten im Bewusstsein einer Epoche22. Keine Epoche ist
völlig und ganz auf der Höhe ihrer selbst. Diesen Ungleichzeitigkeiten
entsprechen die Ungleichzeitigkeiten im Bewusstsein des einzelnen Menschen.
Wir sind selber offenbar nicht ausschliesslich auf der Höhe unserer Zeit.
Und eines der Ziele dessen, was wir Bildung nennen (freilich nur eines der

Ziele) besteht gerade darin, uns nicht ausschliesslich nur auf der Höhe
unserer Zeit zu lassen. Damit wir uns im Hergebrachten wie im Neuen
wiederzuerkennen vermögen.

1Hans Norbert Fügen, Die
Hauptrichtungen der Literatursoziologie,
Abhandlungen zur Kunst-, Musik- und
Literaturwissenschaft, Bd. 21,2 Bonn 1966,
S. 30. - 2H. N. Fügen (Hsg.), Wege der
Literatursoziologie, Soziologische Texte
Nr. 46, Neuwied 1968. - 3Vgl. Klaus
Reichert, Reise ans Ende des Möglichen -
James Joyce; in Romananfänge, Versuch
zu einer Poetik des Romans, hsg. von
Norbert Miller, Berlin 1965, S. 334. -
4A. a. O., Darmstadt 1963, S. 431. -
5 Helmut Lamprecht, Mühe und Kunst
des Anfangs - Ein Versuch über Kafka
und Kleist, Neue Deutsche Hefte 66 (1960),
S. 935 f. - 6 Wolfgang Kayser hat diesen
Vorgang dargestellt in Die Anfänge des
modernen Romans im 18. Jahrhundert
und seine heutige Krise, DVjs 28 (1954),
S. 411-446. - 'Vgl. Friedrich Beissner,
Der Erzähler Franz Kafka, Stuttgart 1952.

- 8 Margrit Henning, Die Ich-Form und
ihre Funktion in Thomas Manns «Doktor
Faustus» und in der deutschen Literatur
der Gegenwart, Diss., Tübingen 1966,
S. 158. - 9Jean Pouillon hat die Begriffe
«vision par derrière» und «vision avec»
in seinem Buch Temps et Roman, Paris
1946, entwickelt. - "Wilhelm Emrich,
Die Erzählkunst des 20. Jahrhunderts und

ihr geschichtlicher Sinn; in Protest und
Verheissung, 2 Bonn 1963, S. 181. -
11A. a. O., Ölten 1961, S. 34f. - 12Erich
Rothacker, Der Beitrag der Pilosophie und
der Einzelwissenschaften zur Kunstsoziologie,

Verhandlungen der deutschen
Soziologentage, Bd. VII(1930), S. 133.-13A.a.O.,
Stuttgart 1958, S. 122. - "Theodor Geiger,
Die Legende von der Massengesellschaft,
Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie,
Bd. XXXIX (1950/51), S. 307. - 15 Adolf
Arndt, Strafrecht in einer offenen Gesellschaft,

Merkur Nr. 248 (1968), S. 1077.
16 Vgl. Wilhelm Jerusalem, Die soziologische

Bedingtheit des Denkens und der
Denkformen; in Versuche zu einer Soziologie

des Wissens, hsg. von Max Scheler,
München 1924, S. 191 f. - 17 Wilhelm
Emrich, a.a.O., S. 181. - 18Hans Georg
Gadamer, Wahrheit und Methode - Grundzüge

einer philosophischen Hermeneutik,
Tübingen 1960, S. 284. - 19 Robert Musil,
Der Mann ohne Eigenschaften, Hamburg
1952, S. 19. - 20A. a. O., S. 186 und 336. -
21 Hans Mayer, Deutsche Literatur seit
Thomas Mann; in Zur deutschen Literatur
der Zeit, Hamburg 1967, S. 362. - 22Vgl.
die Hinweise zu diesem Problem bei Hans
Mayer, Karl Marx und die Literatur, Merkur

Nr. 245 (1968), S. 821 f.

752


	Erzählen in einer offenen Gesellschaft : eine sozialliterarische Betrachtung

