
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Artikel: Theater, Publikum, Kritik

Autor: Terlecký, Nicolaj

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

THEATER, PUBLIKUM, KRITIK

Ich habe einen Artikel von Siegfried Mel-
chinger über sein Gespräch mit Dürrenmatt

gelesen. Es gibt nicht viele Dramatiker,

die mir etwas neues sagen können,
aber Dürrenmatt sagte es mir. Ich muss
bekennen, dass mir nicht alle seine Werke
gefallen, was bedeutet, dass ich nicht alle
seine Werke verstehe, mit andern Worten,
nicht mitspiele. Seine «Alte Dame» aber
beeindruckte mich sehr, aber es ist auch
möglich, dass er mich und andere
Zuschauer ganz anders beeindrucken wollte.

Dürrenmatt hat recht: Es gibt keine
Eindeutigkeit in Theaterstücken, und es ist
möglich, dass er überhaupt nicht weiss,
was er geschrieben hat, wie - sagen wir -
Cervantes nicht wusste, was er schrieb.
Jedes Stück muss also viele Bedeutungen
haben, eine Struktur von klaren und
allgemeinen Schichten bis zu den seltenen, ganz
individuellen und unerwarteten. Aber ich
bin ein Tscheche und ich bin gewohnt
oder vielmehr fähig, vor allem die letzten,
ganz versteckten Deutungen klar zu sehen.
Auch in sogenannten politischen Stücken,
die keine andere aktuelle Deutung haben
(vielleicht nur eine historische, aber das
werden nur unsere Enkelkinder beurteilen
können). Ich glaube, dass Menschen in
Staaten unter einer Diktatur die Fähigkeit
haben, etwas zu sehen, was im Hintergrund
liegt. Vielleicht wird einmal in Staaten
unter der Diktatur eine ganz neue Literatur

entstehen, sagen wir ein Kryptodrama,
etwas wie eine umgekehrte Anekdote, wo
eine Person, die in eine peinliche, also
komische Situation geriet, keinen Grund
zum Lachen hat. Aber wir lachen trotzdem

über diese unglückliche Person, weil das

Lächerliche uns vordergründig dargelegt
wird.

Die Menschen in Ländern unter einer
Diktatur können Zeitungen sehr gut
zwischen den Zeilen lesen, Bilder,
Photographien und dokumentarische Filme
gerade verkehrt, wie in einer Photolinse,
sehen, sie können nicht nur Worte,
sondern auch die Intonationen und die Pausen
zwischen den Worten hören. Ja, es ist gut
möglich, dass wir einmal eine neue Literatur

haben werden, vielleicht eine symbolische

oder auf konventionelle Zeichen
begründete, wie zum Beispiel: die grünen
und roten Lichter an den Kreuzungen,
Zeichen für Automobilisten, Wegweiser,
Kirchenglocken, die weissen Handschuhe
der Polizisten oder früher die Rauchzeichen

der Indianer, die ihre Nachbarn vor
dem kommenden Feinde warnten. Es wird
vielleicht eine neue Literatur, aber eine
sehr, sehr arme, weil alle diese Auto-Licht-
Rauch-Kirchenglocken- und Weissehand-
schuhe-Zeichen, sehr kurze, bündige
Informationen, nur über unsere Vernunft gehen,
aber unsere Phantasie nicht reizen.

Ich kann mir keinen Polizisten
vorstellen, der mit Humor Zeichen macht, um
Autos, Trams und Fussgänger anzuhalten.
Aber Literatur ohne Humor ist heute
keine Literatur, kein Drama, weil wir in
der Literatur suchen, was wir in der
Wirklichkeit, die sehr nüchtern und ganz und
gar nicht lächerlich ist, nicht haben.

Humor ist Kritik? Eindeutige Kritik?
Aber wer soll kritisieren? Der Autor?
Aber wen? Den Zuschauer? Übrigens

285



gehört der Zuschauer wie der Autor zum
Theater, er ist auch ein Schauspieler, wenn
auch ein unbekannter, der mitspielt,
reagiert, klatscht, pfeift, zustimmt oder protestiert,

zufrieden ist oder sich ärgert. Dieser
unbekannte Schauspieler kann Dürrenmatts

Stück - und meines - vernichten
oder erfolgreich machen.

Ich glaube nicht an die Kritik, weil sie

an die Vernunft appelliert. Wir sind müde
von dieser Kritik, weil wir wissen, dass
wir mit Vernunft und Logik am Ende sind.
Ist es vernünftig, Ware zu fabrizieren, die
wir niemals benützen können? Es ist doch
idiotisch. Etwas fabrizieren, zum Beispiel
Atombomben, die wir niemals benützen
werden, ist ein Unsinn. Will also Dürrenmatt

vernünftig sein? Ich will nicht.
Dürrenmatt hat recht: «Wenn sich

alle einig sind, habe ich nichts zu sagen.»
Wenn ich in Gesellschaft von Menschen
komme, die alle Kopf stehen, muss ich auf
meinen Beinen stehen bleiben, um über
diese ungewöhnliche Situation zu staunen.
Wenn ich auch Kopf stehen würde, dann
ist alles ganz normal, kein Kriterium, wir
sind alle einig, und wir dürfen einander
nicht unsere idiotischen Positionen
vorwerfen. Ich glaube, dass ein Dramatiker
wissen oder eher fühlen muss, was mit den
Zuschauern los ist. Wenn sie in normalen
vernünftigen Positionen sind, muss der
Dramatiker selbst Kopf stehen und ihnen
etwas sagen, was sie keinem auch auf den
Beinen stehenden Menschen glauben würden.

Wenn sie aber Kopf stehen, muss er
auf den Beinen stehen bleiben, um sagen
zu können, dass etwas in ihrem Leben
nicht stimmt. Ich glaube, wir sollten nicht
kritisieren, sondern an die Zuschauer¬

gefühle appellieren. Im ganzen gesehen
sind die Menschen nicht dumm, trotz der
Zeitungen, die sie lesen, trotz der Filme,
des Fernsehens und anderer Massenmedien,

die sie konsumieren ; sie sind nicht
zu dumm, um richtig zu kapieren, wo,
wann und wer die Spielregeln ignoriert und
so das Spiel verdirbt. Viele Menschen sind
vielleicht wirklich dumm oder von diesen
Massenmedien dumm geworden, aber sie

sind immer weise, wenigstens in bestimmten

Momenten und in bestimmten
Situationen.

Dürrenmatt glaubt, dass das Urspiel
das Gericht war. Aber das Gericht ist
schon fast eine vollkommene Sache. Es hat
drei Schichten: Hauptdarsteller, Gegenspieler

und die Zuschauer, zu welchen auch
der Richter gehört, der in ihrem Namen
und gemäss ihren Traditionen richtet, also
sich mit ihnen identifiziert. Ich glaube,
dass das erste primitive Spiel nur Spieler
und Gegenspieler hatte, die zugleich
Zuschauer waren. Es war der Krieg. Die
ersten Menschen, nicht die historischen,
sondern die erst auf beiden Beinen zu
stehen lernten, hatten wahrscheinlich keine
Vorstellungen über Gott, Gerechtigkeit,
Recht und Gericht. Sie hatten nur Angst
vor unbekannten Sachen und Lust zu
essen, zu trinken, sich zu vermehren, zu
spielen und zu kämpfen. Und ihr bestes

Spiel war der Krieg. Erst später nach dem

Krieg zwischen Familien oder Stamm

gegen Stamm ersannen sie ein Gericht,
um zu urteilen, wer schuldig war, den
Schaden zu zahlen hat und über den eigenen

Mut zu schwatzen.

Nicolaj Terlecky

INTERNATIONALE CHARLES-VEILLON-PREISE

Am 17. Mai wurden in Lausanne die
Charles-Veillon-Preisträger für 1969 bekanntgegeben.

Die Jury für den deutschsprachigen

Roman entschied sich für Hans G.
Adler und seinen Roman «Panorama»

(Walter-Verlag, Ölten). Der Preis für ein
Werk französischer Sprache ging an die
Waadtländerin Suzanne Deriex für das
Buch «L'Enfant et la Mort» (Editions
Rencontre, Lausanne). Die Jury für den

286


	Theater, Publikum, Kritik

