Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 4: Schriftsteller und Politik

Vorwort: An den Randern des Zeitlichen : zum Thema dieser Nummer
Autor: Krattli, Anton

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schriftsteller und Politik

An den Randern des Zeitlichen

Zum Thema dieser Nummer

ANTON KRATTLI

Was Ignazio Silone vor mehr als zwanzig Jahren an einem Kongress des
PEN-Clubs festzustellen fiir nétig fand, darf auch an den Anfang dieser
Uberlegungen gestellt werden, obgleich die Akzente heute ganz anders lie-
gen. Er sagte, die Achtung vor den besonderen Schaffensbedingungen des
Schriftstellers konne gewiss nicht auf dem Verlangen nach einer im Verhalt-
nis zu den Mitbiirgern verminderten Verantwortlichkeit im offentlichen
Leben griinden. Das bezog sich auf Félle besonderen Versagens und war eine
Absage an die esoterische Haltung der Dichter, an den Elfenbeinturm. Man
stand damals unter dem Eindruck der Peinlichkeiten und der Schuld, die
nach dem Krieg, als alles voriiber war, gerade auch jene Autoren belasteten,
die sich der Entscheidung enthoben geglaubt hatten. Wenn etwa Hans Carossa
tief betroffen und leider allzu spat die ungleichen Welten seiner schon um-
zirkten Kunst und der grauenhaften politischen Wirklichkeit drum herum
erkennen musste, so wird an diesem einen Beispiel deutlich, wohin man mit
der Vorstellung einer sduberlichen Trennung von Politik und Kultur, von
hisslicher Zeitlichkeit und iiberzeitlichen Werten geraten kann. Es geht nicht
an, den Bauern, Jagern, Fiirsten, Geschiftsleuten, Offizieren und Politikern —
getreu nach Schillers Ballade von der Teilung der Erde — die ganze Welt,
dem Poeten jedoch den Himmel, das Reich des Schonen, Wahren und Guten
zuzuweisen. Das grausame Erwachen nach dem Kriege lehrte es anders.
Von bosen Michten als Aushédngeschild und kulturelles Alibi missbraucht
worden zu sein, konnte und durfte keinem als Ausrede dienen. Wer es ge-
duldet und gar genossen hatte, als Schriftsteller offiziell geehrt, in seinem
Schaffen begiinstigt, mit Privilegien aller Art iiberhduft zu werden, musste
nun erkennen (falls es ihm bis dahin verborgen geblieben war), in wessen

344



Dienst er gestanden hatte. Nicht «weithin iiber irdischem Gezwerge» und
«erobernd vor dem unendlich Unbegrenzten», wie Rudolf G. Binding in
einem Gedicht den Poeten zu sehen beliebte, sondern mitverantwortlich,
ein Staatsbiirger wie jeder andere, ohne Dispens aus Griinden der hohen
Kunst und keineswegs, da mit «hdheren Werten» befasst, aus dem Jetzt
und Hier beurlaubt: so musste sich der Schriftsteller nach dem Kriege selber
erkennen.

Was sich seither, vor allem in Westdeutschland (wie denn in Deutschland
die Neigung zur politischen Abstinenz des Kulturellen vorher besonders
stark gewesen war!), an «politischem Engagement» der Literatur laut und
zuweilen aufsissig gebédrdet, muss auf dem Hintergrund jenes Versagens ge-
sehen werden. Eine neue Generation will die Fehler der Véter vermeiden.
Die politische Aktivitdt der Autoren droht geradezu ihre kiinstlerische aufzu-
saugen. Ein dusserster Punkt der Entwicklung ist erreicht, wenn uns erklart
wird, Gedichte und Romane zu schreiben, sei nicht mehr zeitgeméss: Flug-
blatter und Manifeste miissten es sein, oder wenn Dramatiker die Biihne
nur noch als ein Instrument der politischen Agitation beniitzen, ja am lieb-
sten gar das politische Theater auf die Strasse verlegen.

Das ist das andere Extrem, ebenso fragwiirdig wie das reine «I’art pour
I’art», wie die Haltung des Dichters, der sich iiber die Weltldufte und iiber die
konkreten Entscheidungen des politischen Alltags hoch erhaben fiihlt. Wer
Grund hat, Anstoss zu nehmen an den oppositionellen, nonkonformistischen,
utopischen oder revolutiondren Parolen engagierter Schriftsteller, der sollte
sich fragen, ob ihm denn der weltfremde Poet lieber wire. Und er sollte
sich dabei vergegenwirtigen, dass die Abkehr von den Aufgaben offentlicher
Verantwortung, die stolz im Namen der Kunst und der Kultur erfolgt, ihrer
verschleiernden und beschdnigenden Wirkung zufolge weit gefahrlicher ist
als das Engagement, das sich offen zu erkennen gibt.

Indessen ergeben sich aus den besonderen Schaffensbedingungen, die
Silone erwdhnt, Schwierigkeiten, die durch das grundsétzliche Bekenntnis
zur politischen Verantwortlichkeit des Schriftstellers nicht zu lésen sind.
Im Jahre 1960 sprach der Nobelpreistrager Salvatore Quasimodo in seiner
Rede «Il Poeta e il Politico» von der Einsamkeit und Freiheit des Dichters,
die er entschieden von der Geselligkeit und Freiheit des Politikers unter-
schieden wissen wollte. Widerstand sei selbst in der Diktatur nicht eine
Sache des Dichters, wohl aber der ethischen Verantwortung, lautet eine
seiner Differenzierungen, wobei man sich natiirlich fragen muss, ob damit
neuerdings ein Reservat fiir Kunst beansprucht werden soll. Quasimodo
unterscheidet {ibrigens ausdriicklich den Schriftsteller vom Dichter, den Ver-
fasser von Erzdhlungen und Romanen von demjenigen von Gedichten, und
fragt dann, ob es zwischen diesem und dem Politiker irgend eine Gemein-
samkeit geben konne. Nein, lautet seine Antwort, denn der eine befasse sich

345



mit der inneren Ordnung, der andere aber mit Gesetzgebung und Verwal-
tung. Er versteigt sich selbst zu so pointierten und unhaltbaren Antithesen
wie: der Politiker wolle, dass der Mensch mutig sterbe, der Dichter jedoch,
dass der Mensch mutig lebe.

Fragwiirdiges Bemiihen, einen Unterschied zu definieren, der vor Ver-
fassung und Gesetz und im Blick auf die Rechte und Pflichten des Biirgers
gar nicht besteht. Aber der Schliissel zu den zundchst sonderbaren Ausfiih-
rungen des grossen italienischen Lyrikers liegt da, wo er von der Einsamkeit
und Freiheit des Dichters spricht, der sich eben nicht auf Dauer einfiigen
kann und dessen Bindung an dussere Gesetze schmerzlich, problematisch
und schwierig ist. Der Anarchismus sei eine ewige Sehnsucht des geistigen,
des kritisch denkenden und innerlich freien Menschen, sagt J. R. von Salis;
aber er ist kein Ausweg, er ist unpraktikabel. Quasimodo héitte sagen kon-
nen, der Dichter folge der Sehnsucht des innerlich freien Menschen und stosse
sich darum stirker als irgend ein anderer an den gebrechlichen Ordnungen,
in denen wir leben. Der Politiker aber ist ein Mensch, der bei allem Verstand-
nis fiir diese Regungen stets das Praktikable im Auge hat und sich nicht auf
Abenteuer einldsst. Wenn die Gefahr des Dichters darin besteht, dass er sich
versteigt, dass er politische Luftschlésser baut, so kann man umgekehrt be-
obachten, dass der Politiker im Praktikablen sich verhirtet, dass er mogli-
che oder wiinschbare Verdnderungen voreilig als utopisch und undurchfiihr-
bar abtut.

Darum besteht das Spannungsfeld zwischen der politischen Realitdt und
dem Engagement der Schriftsteller auch dann, wenn wir dieses Engagement
grundsitzlich bejahen. Viel wire erreicht, wenn es dabei wenigstens ohne
Misstrauen und Verdédchtigungen — von beiden Seiten — abginge. Wir sollten
lernen, mit dieser Spannung ohne Voreingenommenheit zu leben und daraus
den Gewinn zu ziehen, den sie bereithélt. Es ist vielleicht nicht notig, den
allgemein greifbaren Nutzen der aufs Praktikable ausgerichteten Intelligenz
besonders hervorzuheben. Aber man sollte auch erkennen, dass unser Weiter-
leben vom «Suchen nach Wahrheit gegen dogmatisierten Besitz der Wahr-
heit» und vom Kampf «fiir den Menschen gegen seine Degradierung zum
sozialen Quozienten» (die Formulierungen stammen von Hans Erich Nossack)
abhingt, und hier ist es, wo das politische Engagement der Schriftsteller mit
Recht einsetzt. Dass sie ihre Moglichkeiten gerade heute manchmal iiber-
schitzen und sich auf Aste hinauslassen, die nicht tragen, steht auf einem
andern Blatt. Es wird davon noch die Rede sein miissen. Aber auch die Ge-
sellschaft ist den Schriftstellern gegeniiber nicht frei von Vorurteilen.

Die Auffassung ist weit verbreitet, von der Kunst sei Erbauung, Erhebung
in hohere Sphéren zu erwarten. Die Rebellion der Kiinstler gegen die Bestéti-
gungsfunktion, die ihnen damit zugewiesen wird, ihr Kampf gegen die Fehl-
interpretation des Kunstwerks als eines Mittels zur Verschonerung und Ver-

346



klarung der weniger erfreulichen Wirklichkeit, ldsst sich auch in friitheren
Epochen nachweisen. In unseren Tagen sind die Absagen schwerlich noch zu
iibersehen, ja man kann nicht einmal mehr behaupten, dass es sich dabei um
Ausnahmen handle. Namentlich in der Literatur ist der vorherrschende Ton
die Attacke, die unfeierliche, niichterne, dtzende Sprache. Schon durch die
dussere Form wird bekundet, hier gehe es nicht um Hoheres und Hehres,
sondern um unsere Gegenwart in all ihrer Fragwiirdigkeit und Unzuldng-
lichkeit. Mit dem politischen Engagement hat diese Rebellion an und fiir
sich nichts zu tun: sie gilt zunichst nur der sanften Gewalt, mit der die Ge-
sellschaft die Kiinste in ihren Dienst stellen mdchte. In diesem Dienst stan-
den sie nie; aber in Zeiten, in denen sich eine geschlossene Kultur reprasen-
tierte, bestand auch weitgehende Ubereinstimmung zwischen Kunst und
Gesellschaft. Der konigliche Hofstaat des siebzehnten oder achtzehnten,
das Biirgertum des neunzehnten Jahrhunderts erscheinen uns darum darge-
stellt und bestétigt in den Kunstwerken und in der Dichtung, die diese Epo-
chen hervorgebracht haben. Dass eine vergleichbare Ubereinstimmung
heute nicht mehr besteht, ist als Feststellung nicht zu bestreiten. Aber die
Schuld dafiir einseitig den Kiinstlern und Schriftstellern zuzuschieben,
gleicht der torichten Tyrannenmarotte, den Boten zu strafen, der ein Unheil
meldet. Hier kann den komplexen Griinden des neuen Zustandes nicht im
einzelnen nachgegangen werden. Eine Vermutung immerhin sei gewagt.
Weil die moderne Welt mehr und mehr eine verwaltete Welt geworden ist,
verweigern ihr die Kiinste mehr und mehr auch den Dienst der Représenta-
tion. Sie miissen es tun; denn sie sind das nicht zu Verwaltende. Ubungen
im Gebrauch der Freiheit nennt die Lyrikerin Hilde Domin die Gedichte, die
heute entstehen.

Wir haben es demnach mit zwei Komponenten des politischen oder
offentlichen Engagements der Schriftsteller zu tun: die eine griindet sich auf
dussere Erfahrungen mit einer Dichtung, die sich politischer Verantwortlich-
keit entzogen hat, die andere beruht auf der Spontaneitiat der Kunst gegen-
liber der verwalteten Welt. Beide Komponenten vereinigen sich. Der Schrift-
steller sieht sich, auch wenn das politisch gar nicht in klar erkennbaren Pro-
grammen zum Ausdruck kommt, in die Opposition gedringt. Weil er ein
Fiirsprecher des Lebendigen gegen das Institutionelle, des Spontanen gegen
das Verplante und Verwaltete ist, stosst er an. Mit diesem Anstoss aber leistet
er der Gesellschaft seinen Dienst. Dies ist sein Engagement.

Eine Einschriankung freilich dringt sich sofort auf. Es ist nicht immer
leicht zu unterscheiden, ob wir es mit dieser, aus der inneren Freiheit der
Kunst begriindeten Haltung, oder aber mit der Nachahmung eines nachge-
rade verbreiteten Verhaltensmusters zu tun haben. Das Verstdndnis fiir die
grundsétzlichen Positionen und Zusammenhéange entbindet uns nicht von der
Pflicht, in jedem einzelnen Fall zu priifen, was uns vorliegt. Was sich allein

347



verbietet, ist die hausbackene Reaktion, die sich mit der Redensart vom
Schuster, der bei seinen Leisten bleiben mdoge, hinreichend umschreiben
lasst. Auch sie ist freilich nicht erst von heute. Es gibt einen Augenzeugen-
bericht dariiber, wie Heinrich von Kleist auf dem Schlachtfeld von Aspern
mit einer Gruppe von Begleitern aus Griinden, die zuféllig sein moégen, der
Spionage zugunsten der Franzosen verddchtigt wurde. Kleist zog zu seiner
Rechtfertigung franzosenfeindliche Gedichte aus seiner Tasche und begann
sie dem Trupp Soldaten vorzulesen, der die Schlachtenbummler angehalten
hatte. Es sei, so schliesst der Bericht, ein halb trauriger, halb komischer An-
blick gewesen, wie der Dichter da vor Soldaten und Offizieren gestanden habe
und diese ithm schliesslich, nachdem sie eine Weile zugehort hatten, Vor-
wiirfe machten, dass er sich in Politik und iiberhaupt in Dinge mische, die
einen guten Untertanen nichts angingen. Und dies zu Kleist, von dem eines
der entschiedensten Bekenntnisse zum politischen Engagement des Schrift-
stellers stammt: man miisse sich — so schrieb er 1809 in einem Brief — mit dem
ganzen Gewicht, «so schwer oder leicht es sein moge, in die Waage der Zeit
werfen».

Die Beispiele, die wir zugunsten des politisch engagierten Schriftstellers
anfiihren konnen, reichen von Aischylos bis zu Brecht und von Walther von
der Vogelweide bis zu Wolf Biermann. Dennoch stellt sich die Frage in der
zweiten Halfte des zwanzigsten Jahrhunderts neu, gerade weil Organisation
und Institutionalisierung auch des Kulturellen so weit um sich gegriffen
haben. Die Politik ist in ihrer komplizierten Verflechtung mit wirtschaftli-
chen, soziologischen, historischen und technischen Gegebenheiten zu einem
wahren Labyrinth ausgewachsen, von dem keiner mehr sagen kann, dass er
sich darin auskenne. Wenn die literarischen Exkurse auf das Gebiet des
Politischen im umfassendsten Sinne iiber das hinausgehen, was der Schrift-
steller als der Anwalt des Lebendigen, als die Stimme des Verdrdngten und
Bedringten zu sagen hat, so besteht die Gefahr, dass er seine Moglichkeiten
um einiges iibersteigt. Die Komplizierung und Verfeinerung der politischen
Zusammenhdnge erfordert, dass sich der politisch Handelnde auf Spezial-
kenntnisse stiitzen kann, dass er wissenschaftliche Arbeitsgruppen zu orga-
nisieren und ihre Forschungsergebnisse zu interpretieren und zu benutzen
versteht. Sofern die Schriftsteller sich nicht darauf beschrinken, durch ihr
Beispiel und durch ihr Werk « Ubungen im Gebrauch der Freiheit» zu er-
moglichen, miissen sie erleben, was Kleist auf dem Schlachtfeld von Aspern
widerfuhr, und man muss dann erst noch feststellen, dass ihnen recht ge-
schieht. Die oOffentlichen Dinge sind nicht mehr leicht und auf Anhieb
durchschaubar, der gesunde Menschenverstand und ein paar handliche
moralische Grundsitze reichen nicht aus, sie zu durchdringen und in den
Griff zu bekommen. Es geht auch nicht einfach darum, dass sich idealistische
Vorstellungen und niichterner Pragmatismus gegeniiberstehen. Der poli-

348



tisch engagierte Autor muss darum in vielen Fillen, gerade wenn er sich auf
Sachfragen (der Wirtschaftspolitik zum Beispiel) einldsst, dem Kundigen
und Spezialisten als ein Dilettant erscheinen, bestenfalls ein Dilettant mit
Formulierbegabung. Hier freilich, das muss man sehen, haben wir es auch
mit einem der brennendsten Probleme der modernen Demokratie zu tun,
etwas vereinfacht gesagt mit der Frage ndmlich, wie die offentlichen Auf-
gaben in Zukunft unter Wahrung des grosstmoglichen Mitspracherechts und
dennoch unter Beachtung der Erkenntnisse gelost werden kénnen, die nur
noch von Spezialisten zu erarbeiten sind. Verfiigt der Schriftsteller, der sich
in der breiten Offentlichkeit zur Politik dussert, iiber die differenzierten
Kenntnisse, die allein eine differenzierte Stellungnahme erlauben? Sieht er
sich in der Lage, die Massnahmen der politischen Gremien und der Staats-
ménner fundiert zu kritisieren ? Oder macht er es sich zu einfach, hiangt er,
wie Karl Schmid es in seiner Schrift « Schwierigkeiten mit der Kunst» aus-
driickt, ein Stiick politische Wirklichkeit einfach ein paar Schreibmaschinen-
seiten lang in die Sdure der moralischen Anspriiche, um dann ein schnee-
weiss-sauberes Skelettlein herauszuziehen ? Sein Ort ist die Zone an den Rén-
dern des Zeitlichen. Was er in die Zeit spricht, ist wichtig und der Gegenwart
lebensnotwendig gerade dadurch, dass es in Beziehung zum Uberzeitlichen
steht. Der Schriftsteller lebt nicht ausserhalb der Geschichte; aber er lebt
auch nicht ausschliesslich fiir sie, und seine Aufgabe ist wohl nicht die, den
Zeitgenossen Ratschlige fiir ihren politischen Alltag zu geben. Wir werden
nicht verhindern konnen, dass immer grossere Bereiche des Lebens der ver-
walteten Ordnung, der Organisation und der Technik unterstellt werden
miissen. Dass Platz bleibe fiir den Landstreicher in uns - so sagt es Hans
Boesch -, fiir das Kind und den Wolf: dafiir ist der Schriftsteller und der
Kiinstler zustindig. Da hat er seine Aufgabe, sein Engagement. Sein Kampf
gegen die verborgenen, heimlichen Knechtschaften, die uns bedrohen, 1st uns
so unentbehrlich wie die umsichtige Planung der Zukunft.

o

Mit den Beitragen dieses Heftes versuchen wir, nicht nur betrachtend und
theoretisch auf das Thema «Schriftsteller und Politik» einzugehen, sondern
auch zur Auseinandersetzung anzuregen. Wir nahmen darum ganz bewusst
auch Stellungnahmen auf, Beispiele sowohl dafiir, wie sich der Schriftsteller
zur Politik dussert, als auch — was merkwiirdigerweise eher selten ist —, wie
sich der aktive Politiker diesen Vorstdssen gegeniiber verhélt. In einem ersten
Teil, der zugleich den schweizerischen Aspekt der Problematik beleuchtet,
kommen die Schriftsteller Herbert Meier und Hans Boesch sowie Regierungs-
rat Alfred Wyser zum Wort. Herbert Meier hat vor kurzem sein Manifest
«Der Mensch steht weder rechts noch links — er geht» in Buchform ver-

349



offentlicht, er hat in Reden und Diskussionen seinen politischen Gedanken
und Uberzeugungen Ausdruck gegeben. Sein Beitrag «Demokratie ist
schwierig», der fiir dieses Heft geschricben wurde, steht in dieser Reihe.
Hans Boesch, bekannt vor allem durch seine Romane «Das Geriist» und
«Die Fliegenfalle», ist als Tiefbautechniker Verkehrsplaner auf der kanto-
nalen Baudirektion in Aarau: ein Spezialist also, wenn man will, der die
Funktionen des modernen Staates von innen kennt, auch seine Schwierig-
keiten und Schwichen. Dem Aufsatz von Hans Boesch liegt ein Vortrag
zugrunde, den er vor der Staatsbiirger-Vereinigung Baden gehalten hat. Der
Erziehungsdirektor des Kantons Solothurn, Regierungsrat Alfred Wyser,
dusserte vor Jahresfrist an der Generalversammlung des Schweizerischen
Schriftstellervereins in Solothurn Gedanken, die als Ausgangspunkt fiir
seinen Beitrag zu diesem Heft gelten diirfen. Keiner der drei Autoren dieses
Teils hat die Beitrdge der andern gekannt. Wir méchten dennoch hoffen,
dass sie als Ansatz eines Gesprichs verstanden werden.

Eine Sammlung von Zitaten, die Ansichten und Feststellungen vermitteln
soll, leitet iiber zu den mehr betrachtenden und wissenschaftlichen Studien
zu unserem Thema. Peter Brang schreibt iiber « Die Rechte und Pflichten der
russischen Dichter» und geht dabei besonders auch auf die neusten Ver-
héiltnisse ein. Alfred Behrmann und Norbert Kohlhase fragen: «Kann das
Theater die Gesellschaft verdndern ?» und nehmen damit Stellung zu einem
gerade in jiingster Zeit viel diskutierten Streitpunkt. Joseph Jurt schliesst
den Kreis mit einem Beitrag aus dem Bereich der franzgsischen Literatur:
«Georges Bernanos — literarische oder politische Berufung 7»

Demokratie ist schwierig

HERBERT MEIER

Demokratie ist schwierig.

Das Stimmen und Wihlen ist zwar einfach, mochte man meinen. Das
eine braucht ein einziges Wort, ein Ja oder ein Nein, und das schreibt sich
bald einmal. Das andere verlangt im Grunde gar nichts. Nur das Einwerfen

350



	An den Rändern des Zeitlichen : zum Thema dieser Nummer

