
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Artikel: Für eine unbequeme Kritik

Autor: Zeltner, Gerda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliessen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt,
während der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir
den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm. »

Die kritischen Schriften Walter Benjamins waren eine Fahne, die angab,
woher dieser Sturm kam und wohin er wehte. In diesem Sinn waren sie

vorbildlich für das Los, das dem Kritiker in unserer Zeit beschieden ist.

Für eine unbequeme Kritik

GERDA ZELTNER

In jüngster Zeit ist viel über Kritik gehandelt und gestritten worden. Es sei

beispielsweise an den erbitterten Kampf um die «NouveUe Critique» erinnert,

der vor etwa drei Jahren in Frankreich seinen Höhepunkt erreichte.
Diese neue Kritik erwuchs aus der Evidenz, dass eine traditionelle,
vorwiegend akademische Literaturbetrachtung unhaltbar geworden war, dass
sich in ihr eine immer grössere Diskrepanz zu den neuen anthropologischen
Wissenschaften wie auch zu den Kunstwerken der Epoche verriet.

In anderen Ländern zeigten sich analoge Erscheinungen, und immer
ergab sich dabei ein gleiches Bild: diese Kämpfe um die Kritik waren viel
leidenschaftlicher als alle Feldzüge gegen eine neue Literatur, sei es der
«Nouveau Roman» oder die Wiener Gruppe; und das ist tief symptomatisch.
Ein Kunstwerk mag noch so verwegen sein, solange eine Kritik sich findet,
welche die von der Gesellschaft zugewiesene sakrosankte Rolle zu spielen
gewillt ist, bleibt der Status quo gewahrt. Denn diese Rolle besteht
vorwiegend darin, das Unerhörte, Originelle ins Banale zurückzuholen, das
Befremdende ins Vertraute zu übersetzen. Entschärft durch ein fixfertiges
kritisches Instrument mit altbewährten Kategorien, bewegt sich das Neue
domestiziert in der alten «Cité des Lettres», und nichts Fundamentales wird
sich ereignen oder gar verändern.

Verweigert aber die Kritik diese Dienstleistung, wird es Zeit, aufzuhorchen

und sie zur Ordnung zu rufen. Roland Barthes hat daraufhingewiesen,
in was für einem aggressiv affektiven Vokabular gegen die «NouveUe Cri-

304



tique» vorgegangen wurde. «On a rêvé de blesser, de crever, de battre,
d'assassiner le nouveau critique, de le traîner en correctionnelle...» - und
damit diesen Charakter der Notwehr belegt.

Vergleicht man damit die Situation in Deutschland, wird man
feststellen, dass die Aggression das Lager gewechselt hat. Nun sind es die

«Neuen», die zum Schwert greifen, und es geht nicht mehr nur gegen eine

akademische, sondern gegen die - wie es heisst - bürgerliche, spezialisierte
Kritik, die aus der vom Kapitalismus erfundenen Arbeitsteilung ihre Macht
bezieht.

Sehr aufschlussreich ist diesbezüglich das Kursbuch 15 (November 1968);
Yaak Karsunke, Karl Markus Michel, Hans Magnus Enzensberger äussern
sich zum Thema, und alle schlagen so energisch in die gleiche Kerbe, dass

eine redaktionelle Notiz nötig wurde, die Aufsätze seien voneinander
unabhängig entstanden. Am höchsten steigt das Thermometer mit dem «Autodafé»

überschriebenen Kursbogen Walter Boehlichs.
«Die Kritik ist tot. / Welche? / Die bürgerliche, die herrschende»,/so

fängt das an und geht im gleichen Stil weiter; mündet allmählich in rhetorische

Fragesätze ein:
«Dürfte in der bürgerlichen Welt Kritik aufhören, mit einem nutzlosen

und hilflosen, längst dem Gelächter preisgegebenen Vokabular das
Sterbende, das Tote für lebendig auszugeben / Können wir keine Kritik
haben, die Literatur nicht länger als das begreift, was sie angeblich ist,
sondern als das, wozu sie dient ?»

Was nun zwar Boehlichs eigenes Vokabular anbelangt, ist es eher dürftig:

« antibürgerlich / gesellschaftliche Funktion / Scheinautorität / liberaler
Flitter / etc.», das gehört zum längst etablierten Jargon der sogenannten
progressiven Literatur: Schablonen, etwas jüngeren Datums als die
«bürgerlichen». Ebenso bürgerlich aber wie diese, falls sich das Bürgerliche
durch das Schablonenhafte definiert, durch das Wortklischee, mit dem es

sich ein konkretes, jeweils neu fragendes Denken erspart.
Immerhin scheint schweres Geschütz gegenüber diesem Kursbogen fehl

am Platz. Vieles sieht so aus, als hätte der kluge Walter Boehlich sich einen
Scherz geleistet und nicht zuletzt die von den Studenten in Mode gebrachte
Manifestsprache einmal auszuprobieren versucht. Und warum nicht? Der
Kursbogen ist etwas Spezielles; als eine Art Flugblatt ist er, obwohl honoriert,

fast den marktunabhängigen Graffiti in den Hörsälen von Paris oder
Berlin verschwistert. Ein Flugblatt zeigt das Klima des Tages an und
verflattert mit dem Tag.

Wird aber in diesem Ton für die Dauer produziert, ist die Sache bedenklicher;

und von dieser Bedenklichkeit kann man den von Peter Hamm

305



herausgegebenen Band «Kritik / von wem / für wen / wie» nicht überall
freisprechen1. Der Literaturkritiker Hamm hat sich Gedanken gemacht über
die Misere der heutigen Kritik, sich Fragen gestellt, deren Antworten er
sich bei einer Reihe von Kritikern erbat, um sie in einem Band zu vereinen.
Die ursprüngliche Absicht war, «Selbstdarstellungen von etablierten
Kritikern zu erbitten und sie mit Selbstdarstellungen von möglichst unbekannten,
vom Markt noch nicht verschlissenen Kritikern zu konfrontieren», und der
Hintergedanke, der Anachronismus der etablierten Kritik müsste sich dabei
von selber denunzieren. Die Grosskritiker jedoch haben den Braten
gerochen, sind nicht marschiert, und so müsste umdisponiert werden.

Vor allem ist Hamm selber eingesprungen, nahm seinen Zettelkasten
hervor und bestückte damit etwas, das man bestenfalls ein Feuilleton
nennen kann, «Der Grosskritiker». Zunächst wird eine Art Katalog des

Grosskritikervokabulars aufgestellt. Sie heissen Blöcker, Holthusen, Reich-
Ranicki, Sieburg, Hans Mayer ; aber Namen sind nicht so wichtig wie
die spezifische Mentalität, die sich in den gesammelten und natürlich
extrem polemisch interpretierten Rezensionsstellen spiegelt.

Nun ist gewiss die Idee dieses Dictionnaires ausgezeichnet, und was
Hamm an Belegen zusammenträgt, müsste viele Leser überzeugen, dass es

höchste Zeit ist, mit einer gewissen immer noch den deutschen Idealismus
aufwärmenden Kritik aufzuräumen und Schluss zu machen mit den Gesten
des Segenspendens und Zelebrierens. Sei nun die Rede von der «gesegneten
Spontaneität der Motivbildungen», vom «Sinnertrag eines ursprünglichen
Menschseins», heisse es: «Das ist die Naivität des Anfangs, das ist die
Sprache der Urvokabeln, der Ur-Symbole, das ist irrational », es tönt
alles gleichermassen abstossend. Würde nun dieser süddeutsche Starliterat
nicht mit analoger Überheblichkeit damit umgehen, würde der Leser nicht
so oft etwas Schnellfertiges spüren, das ihn die Genauigkeit der Zitate ein
wenig bezweifeln lässt, so wäre damit wahrhaftig etwas anzufangen. So aber
ist die Gelegenheit leider verpatzt.

Neben den Sündenböcken erscheinen die Zitate von Hamms
Gewährsmännern; namentlich Brecht, Benjamin, Barthes liefern ihm den Katechismus,

woraus immerhin zu entnehmen ist, dass seine Thesen so unerhört
neu nicht sind. Von ihnen nimmt der Autor ebenso unkritisch wie zuvor
totalkritisch Zitate auf und merkt - um nur ein Beispiel zu nennen - dabei

gar nicht, dass er Brecht für die «sich selbständig entwickelnde Kunst»
plädieren lässt - wo ihm selber doch gerade die Vorstellung von autonomer
Kunst der radikalsten Austreibung bedarf.

Indem Hamm der Kritik den Krieg erklärte, hat er offenbar auch die
Selbstkritik abgeschafft. Wie anders sollte man sich einen Satz erklären
wie diesen: «Doch auch diese Kritik basiert noch auf einer Vorstellung von
autonomer Kunst, auf einer Vorstellung von Wertvermittlung, die unhalt-

306



bar geworden ist, seit der Stand der Produktionsmittel fortgeschrittener
als jede Ästhetik ist und jede ästhetische Hervorbringung zu einem Akt
törichter Privatheit verurteilt. »

Das kommt an Einfalt etwa der Behauptung gleich, seit es Autos zur
Fortbewegung gebe, sei jeder, der noch zu Fuss gehe, ein Trottel. In der
Tat treibt Hamm geradezu einen Fetischismus mit der Technik; vom
Fernschreiber bis zum Motorboot ist alles auf Grund seiner Verwendbarkeit
der Ware «Literatur» vorzuziehen.

Damit sind wir bei einem oberen Thema des Buches. Es soll der
Warencharakter, die Marktabhängigkeit der Literatur und der Kultur überhaupt
aufgedeckt und dieser damit jedes Privileg abgesprochen werden. Vor allem
die jüngeren Jahrgänge unter den siebzehn Autoren stimmen in dieser
Tendenz überein: Konrad Boehmer, Hans G. Helms, Peter Klaus Iden,
Yaak Karsunke und andere. Schon diese Namen zeigen, dass es sich dabei

keineswegs um «unetablierte» Kritiker handelt. Von ihnen existiert schon
ein öffentliches Image, wenn auch nicht immer ein so originelles wie von
dem Happening-Künstler Bazon Brock. Sein Aufsatz «Zum Verbrecher
geboren - zum Richter bestellt» nimmt die Vorstellung der Kritik als

Vermittlung unter Beschuss, welche nur auf Grund der Gewaltentrennung
habe entstehen können und selber zu einer formalen Gewalt herangewachsen

sei. Schade, dass dieser Dozent für nichtnormative Ästhetik seine

Gedanken in einer so hermetischen Nomenklatur vorträgt, dass sie ihrerseits

einer Vermittlung bedürfte. Das macht überhaupt jene, die «ganz vorn
liegen» - sich also unter anderem auch gegen jedes elitäre Prinzip
aussprechen - verdächtig: Sie nehmen sich die Mühe nicht, ihr dialektisches
Expertenvokabular wieder ins Allgemeine zu übersetzen. So wenden sie

sich an Eingeweihte, schliessen den gewöhnlichen Bildungsbürger aus und
erlangen damit wieder den Nimbus von Kompetenz, Privileg plus Autorität;
man fragt sich, wie weit der Weg von hier zu einer neuen Rasse des
Grosskritikers sei.

Auch die Progressiven sind natürlich nicht einer Meinung. So tritt Heinz
Josef Herbort nun gerade wieder für die Vermittlung ein. «Nicht die

unmassgebliche Meinung eines noch so kompetenten einzelnen also,
sondern das Rüstzeug zu einer je eigenen Urteilsfindung soll vermittelt werden.
Adressat einer solchen Vermittlung ist jeder mündige Leser, der sich

selber eine Meinung bilden möchte.» Das tönt bestechend, und man ist
gespannt zu hören, wie er das anstellt. Nun, Herbort erzählt beispielsweise,
wie er nach einem Gastkonzert des Cleveland-Orchesters ausführlich die

Bedingungen beschreibt, unter welchen George Szell mit seinem Orchester
arbeitet, will sagen, gewerkschaftspolitische, finanzielle Voraussetzungen,
Besetzungsfragen, Programmgestaltung und so fort. So wird «Musikberichterstattung

zum Teil eines Reports über kultur-politische Zusammenhänge,

307



die Denkprozesse des Lesers werden auf Bereiche gelenkt, die jenseits der
reinen Ästhetik liegen, etwas mehr als nur schöngeistiges Bla-Bla-Bla
gestatten ».

Gewiss, wer wäre nicht gegen dieses Bla-Bla-Bla. Müsste aber jemand
einen Report über soziologische, politische, gewerkschaftliche Zusammenhänge

bei Käseherstellung und -vertrieb schreiben, wären darin
wahrscheinlich auch Meldungen zu finden über die Qualität besagten Käses.
Einzig in dem Terrorbereich, in den gewisse Kritiker die Kultur
hineinmanipulieren, ist Qualität - im Fall Herborts die Sauberkeit der Instrumentierung,

die Art der Interpretation, der Treuegrad der Wiedergabe etc. -
tabuisiert.

Auch wenn solches das Klima von Hamms Anthologie charakterisiert,
wäre es falsch, anzunehmen, es stünden hier nur Terroristen beisammen.
Vor allem wurden glücklicherweise auch Schriftsteller wie Martin Walser
und Reinhard Baumgart aufgeboten, und hier geht sogleich ein freierer
Atem. Das Erfrischendste ist Walsers «Tagtraum, dass der Kritiker ein
Schriftsteller sei». Er redet einer rückhaltlos subjektiven Kritik das Wort,
die alle Scheinobjektivität fallen lässt und damit die kulturpäpstlichen
Attitüden von selber ausschliesst. Dass er sich bei Grossinquisitor Hamm
eine schlechte Note holt, weil er sich noch einer Restvorstellung von «autonomer

Kunst» schuldig macht, lässt seinen Tagtraum um so sympathischer
erscheinen.

Wie immer man auch das Buch bewerten mag, es bleibt fundamental wichtig
als Zeiterscheinung. Es zwingt uns zur Frage, was heute in dieser Hinsicht
eigentlich geschehen sei.

Jeder Kritiker, der sich um eine lebendige, sachgerechte Betrachtung
müht, hat längst eingesehen, dass eine gewisse Kritik - und gar nicht nur
die akademische - ausgespielt hat. Es gibt keine Zehn Gebote der Ästhetik

mehr; angesichts der neuen Literatur sind die vom Humanismus ererbten

Kriterien ohnmächtig geworden. Begriffe wie Mythos, Schicksal,
ursprüngliches Menschsein, Essenz, gleichbleibende Grundwirklichkeit, das
hat alles nicht nur ausgedient, es verstellt auch die Wirklichkeit. Denn diese
Wörter tendieren alle dahin, das Kunstwerk in sich selbst einzukreisen, es

in einem elitären, autonomen Bezirk abzuschirmen. «Dichtung ist nicht
erklärbar, sie ist nur erfahrbar», lautet das diesbezügliche Axiom (Blöcker).
Damit schliesst man nicht nur die Tür gegen Hinz und Kunz, man sorgt
auch dafür, dass in die «Cité des Lettres», ins «Musée imaginaire», oder
wie immer die Reservate heissen, die Geschichte nicht eintrete.

Denn, lässt man sie herein, dann ist es vorbei mit den Grundwirklichkeiten

und Mythen, worin für immer und unwandelbar das Schicksal des

308



Menschseins eingezeichnet wäre; vorbei mit den Essenzen und ihren objektiven

Gesetzen. Und an ihrer Stelle stünde der Mensch mit seiner wesentlich
wandelbaren Existenz, mit seinen konkreten, datierten Bezügen zur Welt
und den anderen Menschen, aber auch mit seiner Möglichkeit, sich zu
verändern, indem er diese Bezüge ändert.

Jedoch ganz ohne Anhaltspunkte ist Kritik nicht möglich. Selbst wenn
sie sich nur darauf beschränken wollte, zu beschreiben, was bei einem
Schriftsteller vorgeht, muss sie dies von einem Standpunkt her tun, das

heisst, der Kritiker ist wiederum gezwungen, sich brauchbare Positionen
zu erarbeiten, ein paar Fixpunkte wenigstens vorläufig und hypothetisch
anzunehmen, um überhaupt reden zu können.

Und hier sieht nun alles so aus, als wäre ein grosser Teil der jungen
deutschen Kritik abgewandert. So wie die Soziologen die treibenden Kräfte
bei den Studentenunruhen sind, lässt sich auch die Kritik von der Soziologie
anführen, entlehnt hier ihre Kriterien wie auch ihren Jargon. Eine wilde
Aufklärungskampagne setzt ein, um all jene Elemente, die sich der Ver-
deckung der faktischen sozialen Befunde schuldig machen, zu denunzieren.

Und diese Aufklärung ist dringend. Kunst für den Feierabend, erbaulich,
zum Ausgleich eines möglicherweise nicht sehr löblichen Tagewerks und
damit zur Hebung der seelischen Durchschnittsnote; geglückte ästhetische
Harmonien als Tröstung und Ablenkung von aller Zerrissenheit, die wir
in der Realität erleiden, zulassen, verursachen; Kunst als künstliches
Paradies, um die Hölle der heutigen Verhältnisse - Ordnungen genannt -
zu kaschieren und das Aufbrechen subversiver Kräfte nach Möglichkeit
auf später zu verschieben: all das wird mit jedem Tag gefährlicher.

Und gefährlich ist der dazugehörige Kritiker, der Hüter des spätkapitalistischen

Status quo, der um seiner eigenen Machtposition willen die
Möglichkeiten zu realer Veränderung in einen Bezirk verbannt, der utopisch
bleiben muss, sollen Kunst und Kritik nicht eines Tages eine neue Bedeutung

annehmen, eine Bedeutung, die ihn überflüssig macht.
Es ist in der Tat höchste Zeit, dass eine neue, überaus unbequeme

Kritikergeneration diesen Zustand mit Nachdruck demaskiert. Der Irrtum
liegt nur darin, dass vor lauter Demaskieren die Kunst vergessen bleibt,
dass mit ihr überhaupt nur noch Soziologie getrieben wird. Einzig relevant
ist nun die soziale Funktion, das gesellschaftliche Wozu und Woher; der
Kritiker hat - laut Boehlich - in erster Linie zu fragen, wozu die Literatur
dient. Leider. Denn solche kurzschlüssige Argumentationen liefern der

Opposition - auch darin den Studentenunruhen verwandt - sehr billige
Vorwände und geben den reaktionären Kräften einen gefährlichen Auftrieb.
Ganz gegen seinen Willen mag hier mancher Kunstbetrachter in eine
reaktionäre Haltung gedrängt werden, nur weil diese ihm schliesslich als das

kleinere Übel erscheint.

309



Ein Beispiel. «L'art pour l'art» ist eine völlig unsinnige - um nicht zu
sagen unmoralische - Forderung. Will man aber Kunst nur noch begreifen
«als das, wozu sie dient» auf der Ebene von Motorboot und Fernschreiber,
dann hat man sie in ein Zweckdenken hinein manipuliert, von dem uns zu
befreien ja auch eine ihrer Funktionen wäre: die Forderung nach unmittelbar

wirksamer Praxis ist ebenso unsinnig. Wäre ich aber gezwungen,
zwischen einer Kunst, die wie ein moderner Wohnblock einwandfrei
funktionell ist, und der Devise «L'art pour l'art» zu wählen, würde ich mich
für diese entscheiden - sogar für Robbe-Grillets «Blaue Villa» -, weil sie

dem für alle Kunst unerlässlichen Spielcharakter noch eine Chance
einräumt.

Eines ist so falsch wie das andere, die voreilige Verengung der Kunst in den
Horizont eines zudem undialektischen Utilitarismus, wie auch jener
Versuch der vorwiegend akademischen Kritik, sie in das Reich der ewigen
Werte, der zeitlosen Geltung einzubürgern und sie damit auf Absolutheit
hin zu entschärfen. Gerade die wirklich neue Literatur wehrt sich mit
Vehemenz gegen diese Ein- oder Ausbürgerung, indem sie sich der Provokation

des Augenblicks rückhaltlos aussetzt. Unablässig unterwegs, um das
Erreichte und damit fraglos Gewordene zu zerstören und ihre Positionen
wieder zu verlassen, führt sie die Kritik von selber in immer neue Verlegenheit;

denn damit widerruft sie ständig die Übereinkünfte, die gestern noch
zu ihrem Verständnis getroffen worden waren.

Der Nouveau Roman und seine Theoretiker lieferten wahrscheinlich
den letzten annähernd objektiven Massstab. An Tolstoi oder Balzac liess
sich das Modell des «alten Romans» herausarbeiten und daran das jeweilige
neue Produkt messen : je mehr dieses abwich, um so mehr war es neu und,
in dieser Blickrichtung, bedeutend. Seither wurde auch dies belanglos. Wer
möchte beispielsweise Beckers «Ränder» am Grad der Abweichungen
messen und Abweichungen von was Mehr und mehr wird der Objektivität
jeder Boden entzogen.

Martin Walser, der in Hamms Buch davon träumt, dass der Kritiker
ein Schriftsteller sei, entspricht der heutigen Situation, wenn er behauptet:
«Der Kritiker dürfte, glaube ich, seine Prosa schreiben als einer, der
nur für sich schreibt, der nur bemüht ist, mit seiner ganzen bewussten und
unbewussten Geschichte auf den literarischen Gegenstand zu antworten.
Und je radikaler er das versuchte, um so mehr Verbindlichkeit bewirkte er.»

Zugleich aber muss ein Kritiker wissen, dass dies lediglich der
Ausgangsort ist; denn liesse er es dabei bewenden, würde er wieder in die Nähe
der Grosskritikerphrase geführt, die sagt, dass Kunst nur erfahrbar und
nicht erklärbar sei. Walsers Satz würde zur Ausflucht. Wer nur für sich

310



selber schreibt, sich ganz seiner Sprache überlässt, ist kein Kritiker mehr,
weil, wer als Kritiker schreibt, erklären und damit einige allgemeine
Richtpunkte im Blick behalten muss. Mit anderen Worten: es ist unerlässlich,
dass ich meine zunächst unmittelbare emotionale Begegnung mit einem
Text übersetze; dass aus meinem subjektiven Erlebnis heraus als sekundärer

Prozess wiederum eine Objektivierung stattfinde : eine interpretierende,
möglichst allgemein verständliche Beschreibung, welche mein Emotionales
in ein Rationales hinüberführt. Ich muss Einblick geben in die Faktoren,
die mein Urteil mit- oder sogar vorbestimmt haben, Einblick in meine
«eigene Geschichte», die sich ja nicht trennen lässt von der Geschichte
meiner Zeit, von dem, woran meine Epoche leidet, worauf sie hofft, von
dem, was in ihrer Sprache sich als Bewusstsein niederschlägt.

In ihrem fortgeschrittenen Zustand erschafft sich die neue Literatur
selber ihren Kritiker. Statt Urvokabeln zu dichten, konfrontiert sie ihn mit
zahllosen Varianten der Sprachzerstörung; statt überzeitliche Werte, bietet
sie ihm den stammelnden Versuch der Annäherung an unsere zeitbedingte,
veränderte Realität. Und indem sie sich weigert, die Entfremdungsmechanismen,

die alle heutigen Gesellschaften vergiften, mit Harmonie zu kaschieren,

gilt ihr höchstes Misstrauen den geglückten ästhetischen Ordnungen.
Dies ist für den Kritiker eine folgenschwere Aufkündigung. Sie sagt ihm,

dass es nicht mehr zureicht, einen Text danach zu beurteilen, ob dessen

«innere Absicht» in der Form eingelöst sei. Auch wenn die Untrennbarkeit
von «Form» und «Inhalt» die Voraussetzung für jede Kunst ist, dient sie

doch nur noch zur Vorsortierung, ist beiläufige Selbstverständlichkeit neben

jener «inneren Absicht», das heisst einer in weitem Sinn verstandenen
politischen Relevanz; ja sogar neben der Eigenschaft eines Werkes als

Zeit-Symptom.
Anders gesagt: indem die neue Literatur selber aus allen Vorstellungen

von Autonomie ausbrach, verlegen sich die Richtpunkte, die der Kritiker,
wie wir sagten, im Blick behalten muss, ausserhalb des literarischen Bezirks.
Sie werden von nun an den mannigfaltigen Spannungen zwischen sozialer
Wirklichkeit und literarischem Ausdruck gelten. Die soziale Wirklichkeit,
die unsere, ist dunkel. Ihr extremer Zustand ist das tägliche Anwachsen von
Verbrechen, Wahnsinn, Aggression, Völkermord und Selbstmord ; und der
unter Wohlfahrtseinrichtungen getarnte Untergrund, aus dem dies hervorbricht,

gehört zu unserer Mitverantwortung.
In diesem Untergrund jedoch hat auch die heutige Kunst ihren Ursprung;

auch ihre Existenz, ihr So-Sein zeugt von dem verwahrlosten, beschädigten
Zustand der Welt. So veranlasst sie den Kritiker, die Art und Weise dieses

Bezeugens zu definieren, die historischen Mechanismen zu ermitteln, die,
dem Autor teilweise unbewusst, die Impulse gaben.

Viele heutige Texte erschöpfen sich in diesem Symptomcharakter; und

311



die schwierige Entscheidung, die der Kritiker des weitern zu treffen hat, ist,
diesen gegenüber die Relevanz eines Autors hervorzuheben, dem es gelingt,
die ihn bedrängende Wirklichkeit in Sprache zu übersetzen, statt sich ihr
bloss zu überlassen. Wo und wie hat dieser ein Stück von dem, was seinen
Aufruhr verursacht, in Wörtern bewältigt? in welcher Weise hat er einen

- vielleicht nur schmalen - Sektor unserer Welt durch Sprache geistig
erfahrbar gemacht? erfahrbar und damit auch möglicherweise veränderbar?

Das ein paar Beispiele von dem, was die neue Literatur ihren Kritiker
fragen lehrt.

Sie provoziert ihn, nach dem Bezug des Werks zur inneren und äusseren
Zeit-Wirklichkeit zu suchen, die Intensität zu wägen, mit der das heute
Fällige getroffen wird.

Das sind nur Stichworte; sie möchten die Richtung andeuten, in die
eine heutige Kritik gehen kann, indem sie sich von der neuen Literatur
selber führen lässt. Sie muss die abstrakte Vorstellung von der Autonomie
der Kunst endgültig begraben ; sie wird von der Welt reden müssen, in der
wir leben, von der Notwendigkeit, die falschen Bedingungen, die korrupten
Grundlagen unserer Gesellschaft zu zerstören, und wird damit so unbequem
sein, wie die Neue Literatur selbst.

Indem sie aber nach Gestaltung, das heisst nach geistiger Bewältigung
fragt, wird sie den künstlerischen Gegenstand auch nie mit Fernschreiber
und Motorboot verwechseln. Kritik wird nur fortbestehen können, wenn
sie die Kunst in ihrer dialektischen Polarität zwischen dem «Nur für sich»
(des Grosskritikers) und dem «Nur für den Markt» (der Progressiven)
versteht. Diese Polarität jedoch darf der Kritiker nie summarisch hinnehmen,
er muss sie an jedem Werk neu und konkret ermitteln - was immer nur
aus dem persönlichen Erlebnis und der subjektiven Konfrontation mit diesem
Werk möglich wird.

1Kritik, von wem, für wen, wie? Eine Selbstdarstellung der Kritik, herausgegeben
von Peter Hamm, Hanser-Verlag, München 1968.

312


	Für eine unbequeme Kritik

