Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einblrgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverstandnis der Kritik
Artikel: Einburgerung der Kunst?

Autor: Politzerm, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162280

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einbiirgerung der Kunst?

HEINZ POLITZER

Einbiirgerung der Kunst setzt eine Biirgerschaft, wenn nicht ein Biirgertum
voraus, in die der kulturelle Bestand, der iiberlieferte wie der gegenwirtig-
lebendige, einzubringen wire. In welcher Eigenschaft einzubringen? Eben
als der kulturelle Bestand-Teil jener Schicht, die sich als Biirgerschaft oder
gar als Biirgertum begreift. Ein Problem der Kultursoziologie also? Wenn
wir den Begriff von Biirgertum beim Wort nehmen, gewiss; aber es ist
immerhin noch méglich, von einer Republik der Geister zu sprechen, deren
Biirgerrecht nach anderen als gesellschaftlichen Statuten zu vergeben wire,
oder von einem Weltbiirgertum, das die nationalen Begrenzungen (die ja
auch mit ins Spiel kommen, ob wir dies wollen oder nicht) ebenso iiber-
schreitet, wie die von einer Klasse diktierten. Adam H. Miiller, dem die
Formel von der «Einbiirgerung der Kunst» zu danken ist, hat auch den
«poetischen Besitz» beschrieben, und zwar wie folgt: «Deine Liebe zu
jedem Gute der Welt ruht darin, dass du um die Gegenliebe solches Gutes
wirbst, und selbige dir in immer vollerem Maasse zu Theil wird. Erzwingen
wirst du nichts, auch das drmste, geringste nicht, aber wohl durch werben
gewinnen, und das ist die Bedeutung des schénen Wortes erwerben.» Die
Frage ist lediglich, welcher Wirklichkeitswert solchen Wiinschbarkeiten
heute noch zukommt.

Zum hundertsten Todestag Goethes schrieb Thomas Mann: « Der Blirger
ist verloren und geht des Anschlusses an die neu heraufkommende Welt
verlustig, wenn er es nicht iiber sich bringt, sich von den morderischen
Gemiitlichkeiten und lebenswidrigen Ideologien zu trennen, die ihn noch
beherrschen, und sich tapfer zur Zukunft zu bekennen. Die neue, die soziale
Welt, die organisierte Einheits- und Planwelt, in der die Menschheit von
untermenschlichen, unnotwendigen, das Ehrgefiihl der Vernunft verletzen-
den Leiden befreit sein wird, diese Welt wird kommen, und sie wird das
Werk jener grossen Niichternheit sein, zu der heute schon alle in Betracht
kommenden, alle einem verrotteten und kleinbiirgerlich-dumpfen Seelentum
abholden Geister sich bekennen. ... Die grossen Sohne des Biirgertums,
die aus ihm hinaus ins Geistige und Uberbiirgerliche wuchsen, sind Zeugen
dafiir, dass im Biirgerlichen grenzenlose Maoglichkeiten liegen, Moglich-
keiten unbeschrinkter Selbstbefreiung und Selbstiiberwindung. Die Zeit

299



ruft das Biirgertum auf, sich dieser seiner eingeborenen Moglichkeiten zu
erinnern und sich geistig und sittlich zu ihnen zu entschliessen.» Dies war
im Jahr vor dem Ausbruch der Barbarei geschrieben, in der Kultur weniger
ein-, als ausgebiirgert wurde. Dreizehn Jahre und einen Weltkrieg spéiter
zitierte Georg Lukdcs die Worte Thomas Manns, um seine Zweifel daran
anzumelden, dass die in ihnen geforderte Selbst-Transzendierung des Biir-
gers realisierbar wire: «Im Lebenswerk des grossen Gestalters der Ver-
mittlungen fehlt hier eine dusserst wichtige. Sie fehlt, weil sie auch im Leben
des deutschen Biirgers fehlt, weil die kompromisslose kiinstlerische Wahr-
haftigkeit Thomas Manns ihm nie gestattet hat, etwas als Bild herauszu-
stellen, was in der deutschen Wirklichkeit nicht vorhanden ist. — Die sonst
so reiche deutsche Sprache hat fiir das, was wir jetzt sagen wollen — bezeich-
nenderweise — nicht einmal ein Wort. Die Franzosen sprechen im Gegen-
satz zum Bourgeois vom Citoyen, die Russen vom Grashdanin. Das Wort
fehlt, weil die deutsche Geschichte bis jetzt die Sache selbst nicht produziert
hat.» Ein weiteres Jahrzehnt spéter, 1955, schloss Lukdcs ein Kapitel, das
«Franz Kafka oder Thomas Mann?» iiberschrieben war, mit dem Satz
ab: «Gerade weil das aktuelle Dilemma des Tages nicht die Wahl zwischen
Kapitalismus oder Sozialismus ist, sondern die zwischen Krieg oder Frie-
den; weil die unmittelbare ideologische Aufgabe der biirgerlichen Intelligenz
die Uberwindung der permanenten, universell gewordenen Angst, des fata-
listischen Schreckens ist, der nicht eine aktuelle Verwirklichung des Sozialis-
mus, sondern die Selbsthilfe der Menschheit gegeniibersteht, gerade darum
kann der biirgerliche Schriftsteller sein eigenes Dilemma: Franz Kafka
oder Thomas Mann? artistisch interessante Dekadenz oder lebenswahrer
kritischer Realismus? heute leichter positiv beantworten als es ihm noch
gestern moglich war.» Im Verlauf der Begebenheiten jedoch wurde Georg
Lukdcs’ Alternative «Franz Kafka oder Thomas Mann?» in der Rede
entschieden, die der Osterreichische Kommunist Ernst Fischer 1963 im
tschechischen Schloss Liblice bei Prag gehalten hat, eine leidenschaftliche
Zuriickweisung des Bildes von Kafka als dekadentem Kiinstler, die in dem
Ausruf gipfelte: «Ich appelliere an die sozialistische Welt: Holt das Werk
Kafkas aus unfreiwilligem Exil zuriick! Gebt ihm ein Dauervisum!» Heute,
ein Jahrfiinft nach der tschechischen Kafka-Konferenz, lebt ihr Veranstal-
ter, Eduard Goldstiicker, im Exil und sein Werk, die Einblirgerung Kafkas
in seiner engeren Heimat, ist in Stiicke geschlagen.

Letztlich war es Thomas Mann darum gegangen, das deutsche Biirger-
tum als eine kulturtragende Schicht zu erhalten, eben als eine Klasse, in die
eine Kunst wie die seine einzubiirgern wire. Zumindest seit seiner « Deut-
schen Ansprache» vom 17. Oktober 1930 war seine Vorschrift dabei eine
apertura a sinistra gewesen. Georg Lukdcs verneinte sodann die Existenz
einer solchen kulturtragenden Schicht in Deutschland, mass aber dem

300



Spruchsprecher dieser nicht-existenten Klasse immerhin die Aufgabe zu,
dem Frieden der Welt durch die Ausiibung eines «kritischen Realismus»
zu dienen. Es war ihm um ein Politikum, ndmlich die Koexistenz zwischen
Ost und West zu tun, das ein Asthetikum, nidmlich die schriftstellerische
Haltung Thomas Manns, vorbereiten und unterstiitzen sollte. Seine Pri-
misse war, dass erst in einer Welt, deren Ubermichte sich selbst in der
Waage hielten, ein kiinstlerisches Werk, das auf «Xkritischen Realismus»
gegriindet wire, sein Heimatsrecht erhalten und sich zu voller Wirkung
entfalten konne.

Dass Lukdcs dabei Thomas Mann gegen Franz Kaf'ka ausspielte, war, histo-
risch gesehen, ein Betriebsunfall. Denn wenn von der Allgemeingeltung
eines Schriftstellers in der zweiten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts
iiberhaupt die Rede sein kann, dann muss wohl oder iibel der Name des
masochistischen Einzelgdngers und metaphysischen Anarchisten Franz
Kafka fallen. Kafkas Werk wurde eine Verbreitung und Tiefenwirkung
zuteil, wie vermutlich dem keines anderen Autors in unserer Zeit. Er hat
sich nicht nur eine Gemeinde von Lesern erworben, die immer noch im
Wachsen begriffen ist, und zwar selbst unter den Jiingeren — er hat auch
(ob zu Recht oder zu Unrecht, steht hier nicht zur Debatte) nach der Theater-
und Opernbiihne die Filmleinwand erobert. Sein Name ist dabei zu einem
Wort der Umgangssprache geworden, der Sprache eines iiberaus ungemiit-
lichen Umgangs. Darum fillt es auch schwer, von einer «Einbiirgerung»
Kafkas zu sprechen. Noch haben Kritik und Forschung ihn kaum in die
Traditionen eingeordnet, denen er entwuchs und auf deren Grund er zum
Besitz irgendeiner Allgemeinheit erklart werden konnte. In der Vielfalt der
Auslegungen hat seine Rezeption vielmehr aufs deutlichste klargemacht,
dass solche Traditionen, sofern sie noch wahrnehmbar sind, ihre Kraft zu
binden und zu verpflichten, verloren haben. Der Einfluss, den Kafka aus-
iibte, war keineswegs ein gesellschaftliches Phinomen, sondern bestand
vielmehr darin, dass hier ein Einzelner zu Einzelnen, ein Fremder auf dieser
Erde zu anderen sprach, die sich ebenso fremd fiihlten wie er. Franz Kafka
wandte sich sozusagen an den potentiellen Kafka, der in jedem seiner
Leser schlummerte. Was seine Wirkung auf die kommunistischen Staaten
des Ostens anlangt, so stellt ihre Geschichte die Frage: Hat er die Menschen
in der Tschechoslowakei, in Polen, Ungarn, Jugoslawien und Rumaénien
ergriffen, weil auch sie einer « permanenten, universell gewordenen Angst»
zum Opfer gefallen waren, oder vermittelt sein Werk eben mehr als «fata-
listischen Schrecken»? Es ist noch zu friith, um dieses Dilemma eindeutig
zu beantworten. Immerhin wird es sich feststellen lassen, dass sein Name,
wo immer er auftauchte, von jenen gebraucht wurde, die auf der Freiheit
des Individuums bestanden, selbst wenn diese Freiheit nichts anderes ver-
heissen haben sollte als das Recht des Einzelnen auf seine Angst. Der

301



Anspruch auf eine von keinem Gemeinwesen verwaltete, gesteuerte oder
exploitierte Angst wiare demnach die Minimalforderung des Individuums
in unserer Zeit.

Hieraus folgt, dass Kontroversen iiber gesicherte Bestinde an Kunst und
Literatur heutzutage weitgehend defensiv sind und, wie das Beispiel Georg
Lukdcs’ zeigt, unweigerlich zur Ausbiirgerung des jeweils Ungeméssen
fithren. Das ruft dann ebenso unweigerlich die Ausgebiirgerten oder jene,
die es werden wollen, auf den Plan, und was sich sonst befehdete, schliesst
sich in schoner Einhelligkeit zusammen, um dem Ausbiirgerer zu begegnen.
Das Resultat solcher Ein- oder Ausbiirgerungsversuche besteht dann
bestenfalls in der Erkenntnis, dass wir, selbst bei gemeinsamer Sprache, in
Idiomen reden, die vorwiegend der Verschanzung und Selbstverteidigung
dienen. Wer sich zum Ubersetzen dieser einzelnen Idiome berufen fiihlte,
wird unverziiglich als Uberldufer verschrien, und zwar, wenn méglich, von
allen Seiten.

Unter diesen Umsténden ist es kein Zufall, dass der letzte grosse deutsche
Literaturstreit in der Schweiz ausgebrochen ist. Denn hier existiert noch am
wahrnehmbarsten eine Biirgerschaft, der Dichtung einzugliedern wire. So
konnte sich Emil Staiger denn auch auf ein Biirgertum berufen, das er im
Sinne eines Weltbiirgertums, «der Menschengemeinschaft», verstanden
wissen wollte: « Wer iiberhaupt die Gemeinschaft will, wer sich zu einer
dauerhaften Ordnung des menschlichen Lebens bekennt, der wird sich auch
zu den sittlichen Grundbegriffen bekennen miissen, die da heissen: Gerech-
tigkeit, Wahrheit und Mass.» Das geistige Biirgertum, das Biirgertum des
Geistes, das er im Sinne hatte, wurde deutlich, als er die Namen der Schwei-
zer Biirger Jeremias Gotthelf oder Gottfried Keller aussprach, «den C. F.
Meyer den «Schutzgeist des Vaterlandes»> genannt hat». Schutzgeist wovor ?
Auch hieriiber ldsst uns Staiger nicht im Zweifel. Vor einer «Littérature
engagée», in der er «nur eine Entartung jenes Willens zur Gemeinschaft»
sicht, «der Dichter vergangener Tage beseelte». Obgleich diese Literatur,
wenn wir sie recht verstehen, darin und dazu engagiert ist, durch Kritik und
schopferische Leistung einer neuen Gemeinschaft vorzuarbeiten, bleibt sie
entartet, wohl darum, weil sie sich der Einbiirgerung in eine Welt, die Emil
Staiger als verbindlich vor Augen schwebt, widersetzt.

In der Diskussion, die der Ziircher Literaturstreit ausserhalb der Schweiz
entfesselte, klingt, zumindest fiir mich, die Stimme Rainer Gruenters nach.
A propos von Staigers sittlichen Postulaten merkt Gruenter an: «Den
kiinstlerischen Wahrheitsbegriff beherrscht heute mehr und mehr, kein
Zweifel, die dreiste Verwechslung von Aufrichtigkeit und infernalischer
Indiskretion. Das Scheue ist nichts als eine Form des Lappischen. Das
Kluge und Behutsame — abgewirtschaftete Feigheit, moralische Impotenz.
Und fun and games der Kiinste sind fun and games des Lebens geworden.

302



Dieser vitiose Zirkel wird angeheizt durch eine Literatur, die dem Leben,
gleichgiiltig ob hamisch oder verzweifelt, ihren Spiegel vorhélt, der nicht
Furcht und Mitleid, sondern Kitzel und Achselzucken erzeugt, und heillos
erlitten in einem Leben, das sich durch diese Literatur rechtfertigt.» Trotz-
dem bezeichnet Gruenter Staigers Position als unhaltbar. Aber er fahrt fort:
«Was seine Gegner geflissentlich verkennen oder verschweigen: auch solche
Positionen verhindern nicht, etwas Richtiges zu sehen, das nicht geschwécht
oder widerlegt wird, weil Staiger einen verlorenen Posten hilt.»

Was besagt dies aber anderes, als dass der Kritiker in unseren Tagen
endlich so einsam geworden ist, wie es die Kiinstler in den kanonischen
Zeiten unserer Literatur gewesen sind ? Dies, und nicht nur dies, riickt die
zeitgendssische Kritik in die Nidhe der Lyrik. Es kommt dabei ganz und
gar nicht darauf an, ob der Kritiker, von der Gesellschaft her gesehen, rechts
oder links steht; vielmehr heben sich die politischen Orientierungen vor
seiner Einsamkeit von selbst auf. Kritik heute kann weder der Einbiirgerung
der Kunst dienen noch ihrer Sozialisierung.

Der zeitgendssische Kritiker braucht seinen Einzelstand, denn die Formen
unserer Kultur sind ebenso fliissig geworden wie die Grenzen unserer
Gesellschaft. Diese Grenzen laufen zudem durch einen jeden von uns; er
weiss dies, wenn er wachsam und mit sich selbst ehrlich ist. Man muss nur
an die Gestalt eines so grossen Kritikers wie Karl Kraus denken, um zu
erkennen, wie da in einem Geist Traditionalismus und Rebellentum, Siche-
rung des Ererbten und Witterung fiir das Neue, Priesterliches und Prophe-
tisches beieinander wohnten und miteinander stritten. Auch Karl Kraus
hat gebilligt, geduldet und verworfen; sein «Theater der Dichtung» war
ein moralisches Institut, auf dem mit gleicher Entschiedenheit ein- wie aus-
gebiirgert wurde. Aber seine Leistung bestand nicht in dem Resultat, son-
dern in dem Prozess der kritischen Feldziige, die er fiihrte, und seine Lyrik
nicht in den Versen, die er auch verfasste, sondern im hohen Schwunge der
Sétze, in denen sein sprachliches und menschliches Gewissen erprobte, ob
es stirker sei als es selbst. In den besten dieser Sdtze bewahrte und zeigt
sich seine Zeit.

Walter Benjamin hat einmal geschrieben: «Es gibt ein Bild von Klee,
das Angelus Novus heisst. Ein Engel ist darauf dargestellt, der aussieht,
als wire er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine
Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen, und seine Fliigel sind aus-
gespannt. Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz
der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns
erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unabléssig Triimmer auf
Trimmer hiuft und sie ihm vor die Fiisse schleudert. Er mochte wohl ver-
weilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfiigen. Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat

303



und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliessen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt,
wihrend der Triimmerhaufen vor ihm zum Himmel wéchst. Das, was wir
den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.»

Die kritischen Schriften Walter Benjamins waren eine Fahne, die angab,
woher dieser Sturm kam und wohin er wehte. In diesem Sinn waren sie
vorbildlich fiir das Los, das dem Kritiker in unserer Zeit beschieden ist.

Fiir eine unbequeme Kritik

GERDA ZELTNER

In jiingster Zeit ist viel {iber Kritik gehandelt und gestritten worden. Es sei
beispielsweise an den erbitterten Kampf um die « Nouvelle Critique» erin-
nert, der vor etwa drei Jahren in Frankreich seinen Hohepunkt erreichte.
Diese neue Kritik erwuchs aus der Evidenz, dass eine traditionelle, vor-
wiegend akademische Literaturbetrachtung unhaltbar geworden war, dass
sich in ihr eine immer grossere Diskrepanz zu den neuen anthropologischen
Wissenschaften wie auch zu den Kunstwerken der Epoche verriet.

In anderen Lindern zeigten sich analoge Erscheinungen, und immer
ergab sich dabei ein gleiches Bild: diese Kimpfe um die Kritik waren viel
leidenschaftlicher als alle Feldziige gegen eine neue Literatur, sei es der
«Nouveau Roman» oder die Wiener Gruppe ; und das ist tief symptomatisch.
Ein Kunstwerk mag noch so verwegen sein, solange eine Kritik sich findet,
welche die von der Gesellschaft zugewiesene sakrosankte Rolle zu spielen
gewillt ist, bleibt der Status quo gewahrt. Denn diese Rolle besteht vor-
wiegend darin, das Unerhorte, Originelle ins Banale zuriickzuholen, das
Befremdende ins Vertraute zu iibersetzen. Entscharft durch ein fixfertiges
kritisches Instrument mit altbewdhrten Kategorien, bewegt sich das Neue
domestiziert in der alten «Cité des Lettres», und nichts Fundamentales wird
sich ereignen oder gar verindern.

Verweigert aber die Kritik diese Dienstleistung, wird es Zeit, aufzuhor-
chen und sie zur Ordnung zu rufen. Roland Barthes hat darauf hingewiesen,
in was fiir einem aggressiv affektiven Vokabular gegen die « Nouvelle Cri-

304



	Einbürgerung der Kunst?

