
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Artikel: Das kritische Verhältnis

Autor: Starobinski, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das kritische Verhältnis

JEAN STAROBINSKI

Die gegenwärtige Debatte über die theoretischen Grundfragen der
Literaturwissenschaft ist bestimmt von Nützlichkeit, denn die umstrittenen Punkte
lassen die Konflikte und Schwierigkeiten unserer Zeit ans Licht treten.
Man spricht von «Methode» und «Theorie», zwei Begriffe, die zu oft als

auswechselbar gelten.
Die Theorie ist einerseits eine vorwegnehmende Hypothese über das

Wesen und die inneren Bezüge des erforschten Gegenstands: sie geht - so

war es auch in der modernen Physik - der Erfindung voraus. - Im mehr
etymologischen Sinn aber ist sie die umfassende Betrachtung eines
Vorgegebenen, Übersicht über ein wohlgeordnetes System. Im Bereich der Literatur

kann die «theoretische» Betrachtung literarischer und kritischer Werke
der Vergangenheit in grossem Mass von dem ebenfalls «theoretischen»
Entwurf unseres für die Zukunft geplanten Werks beeinflusst werden.

Die kritische Methode will bald mit grösster Genauigkeit gewisse
technische Mittel klassieren, bald ist sie, im weiteren Sinn, ein Nachdenken über
die von ihr anzustrebenden Ziele, ohne dass versucht wird, die Mittel genau
zu umschreiben.

Die «NouveUe Critique» manifestierte sich nicht mit einem Programm,
sondern mit neuen Interpretationen, und zwar schon vor vielen Jahren;
die von ihr verlangten theoretischen Begründungen führten zu Angriff und
Verteidigung. Die Theoretisierung einer bestehenden Praxis ist für die
weitere Entwicklung der angewandten Forschungsmethode notwendig, denn
methodische Überlegung und Forschung stützen und beeinflussen sich
gegenseitig.

Es genügt nicht, die Einzelerscheinung eines bestimmten Werks oder
Autors zu betrachten: die literaturwissenschaftliche Methode beruht nicht
auf intuitivem Erraten. Damit eine einheitliche Schau möglich wird, bedarf
es der ordnenden Prinzipien, ohne dass eine bestimmte Richtung erzwungen
werden soll. Diese Prinzipien sind zwar nicht vorgegeben, doch notwendig:
sie bewahren vor der Abschweifung, garantieren eine Interpretation, die

vom Text ausgeht, verpflichten uns zum systematischen, progressiven
Vorgehen. Die eigentliche Methode liegt im Stil des kritischen Vorgehens und
erscheint am Ende; erst wenn sie ihren Dienst geleistet hat und sozusagen
überflüssig wird, lässt sie sich in Begriffe fassen.

291



Wenn die Kritik ein Wissen ist - die umfassende Interpretation kümmert
sich nurmehr wenig um das Werturteil -, so muss sie zur Verallgemeinerung
ihrer einzelnen Entdeckungen streben; sie muss sich selbst in bezug auf ihre
Ziele verstehen, sie führt zur Theorie. Mit Vorteil gibt sie sich als nicht
abgeschlossen; jedes Lesen ist dann ein neues Lesen, eine nicht von
systematischen Überlegungen und doktrinären Vorentscheidungen belastete

Begegnung. Zwischen der unvoreingenommenen Lektüre, die sich nur auf
das innere Gesetz der Werke ausrichtet, und dem selbständigen Nachdenken
über das Werk und seinen geschichtlichen Kontext liegt die zu
durchlaufende «kritische Bahn»; der hermeneutische Zirkel stellt eine besonders

gelungene Form dieser Kurve dar.
Nicht eine Methode im Sinn eines planmässig ablaufenden Mechanismus

soll hier angepriesen werden; eine solche ist nur möglich, wenn homogene
und kongruente Bezüge zwischen den verglichenen Elementen vorliegen.
Weil jedes Gebiet nach einer ihm gemässen Methode verlangt, deren
wissenschaftliche Zuverlässigkeit indirekt proportional zur Auswahl der variablen
Elemente ist, hängt die Genauigkeit von der Beschränkung des Gebiets ab.
Für den Übergang von einem Gebiet ins andere steht keine streng
wissenschaftliche Methode zur Verfügung. Und doch ist gerade dieser Übergang
das wesentliche Element der kritischen Bahn; er ist notwendig, weil
Verständnis und Totalität gefordert sind - man denke etwa an die unerlässliche
philologische Genauigkeit als Voraussetzung zu jeder Interpretation.

Sind die objektiven Probleme gelöst, so ändert sich das Verhältnis
zwischen Interpret und Werk; durch diesen Wechsel breitet das Werk die
verschiedenen Aspekte aus, und das heteronome kritische Bewusstsein gelangt
zur Autonomie: es erobert sich selbst. Ein solcher Wandel bedingt
Geschmeidigkeit. Von jedem augenblicklichen, beschränkten Zustand aus
entsteht ein neues Verhältnis, das wieder eine neue Beschreibung ermöglicht.
Das Verhältnis ist elastisch, doch deswegen nicht unsicher und kapriziös;
denn alles richtet sich auf die Vervollständigung des Wissens und die
Ausdeutung des Begreifbaren aus. Der Empathie folgt die objektive Betrachtung

und der Vergleich: ich kann über das Werk etwas sagen, das nicht nur
eine Verdeutlichung des im Werk Liegenden ist. Der Interpret entfernt sich

vom Werk und folgt der eigenen Inspiration; diese Distanz ist notwendig
für eine eigentliche Begegnung. Das vollständige kritische Werk schliesst
die Erinnerung an das ursprüngliche Einssein mit ein, doch nimmt es eine

eigene Richtung und kreuzt das literarische Werk an einem entscheidenden
Punkt. Am Schnittpunkt der beiden Kurven entsteht eine grosse Helle.

Auch das literarische Werk beschreibt eine Bahn; es ist ein System
verschiedener Bezüge zwischen der Sprache, dem Bewusstsein des Dichters

292



und der Welt. Über die sprachliche Umsetzung von Taten und
Leidenschaften wird ein Geschehen zugänglich. Das grundlegende Paradox der
Literatur besteht darin, ein Fest oder eine Profanation der Sprache zu sein,
also ein durch die sprachliche Umsetzung belebtes Verhältnis, welches aber
das freie und eigengesetzliche Auftauchen des reinen Elements der Sprache
und damit die Aufhebung des Verhältnisses miteinschliesst. Wort und Satz
lösen sich los und schaffen eine neue Welt, die uns mehr fesselt als die
Wirklichkeit.

Durch die sprachliche Folge des literarischen Werks vollzieht sich in
mir ein Ereignis, dessen bin ich gewiss: meine Rührung, meine inneren
Gefühle geben das gegenwärtige Profil des Werks zu erkennen. Daran muss
sich jede spätere Beschreibung erinnern, damit das Werk wenn möglich
noch klarer wird. Sicher hat ein Werk ein eigenes, von mir unabhängiges
Wesen; doch wie Georges Poulet so treffend bemerkt hat, bedarf es zu
seiner Vollendung eines Bewusstseins. Bevor ich lese, ist das Werk nur ein

Ding und als solches leblos. Es steht mir frei, auf seine objektiven Charaktermerkmale

zurückzugreifen, indem ich das beim Lesen Empfundene
vorläufig in Klammer setze. Ich behandle das System von Zeichen, deren

Magie ich verfallen bin, als Objekt; ohne die ursprüngliche Offenbarung
des Sinns zu vergessen, versuche ich, die Zeichen zu verstehen, sie «nach
Themen» für mein eigenes Denken einzuordnen, und dies ist nur möglich,
wenn ich den Sinn mit seinem sprachlichen Substrat, die Magie mit ihrer
formalen Basis verbinde.

Hier nun fügt sich das «immanente» Studium der objektiven Gegebenheiten

des Textes ein: Komposition, Stil, Bilder, semantische Werte. Das
innere Gesetz und die innere Ordnung sind so genau als möglich zu
entziffern : alle objektiven Elemente des Werks leisten einen Beitrag zu seinem
Sinn. Das ganze Gefüge dieser Bezüge - man kann es Struktur nennen -
bildet ein System oder einen Organismus, der so bedeutungsvoll ist, dass
sich eine Unterscheidung in objektive und subjektive Aspekte erübrigt. Die
Form ist nie ein äusseres Kleid einer wertvolleren Wirklichkeit, die wir als
Sinn bezeichnen könnten. Denn die Wirklichkeit des Denkens besteht
darin, dass es erscheint; das Schreiben ist die Erfahrung selbst. So kann
die «strukturale» Erforschung eine sterile Antinomie überwinden helfen:
sie zeigt uns den Sinn in seiner Inkarnation und die «objektiven» Elemente
in ihrer «geistigen» Tragweite; sie verbietet uns, hinter dem Werk ein
vorgängiges psychologisches Erlebnis zu suchen. Das Werk offenbart sich als
ein durch seine «Form» definiertes System von gegenseitigen Bezügen, das

von aussen besehen als geschlossen erscheint, aber von einer gewissen
Komplexität an eine kombinatorische Unendlichkeit von Bezügen in sich
schliesst, die den Leser erschaudern lassen, weil sie ebensoviel Interpretationen

gestatten. Die Aufgabe der Kritik scheint uns die Synthese der Teil-

293



ansichten zu sein, deren Summe sich so fügen sollte, dass die strukturale
Einheit sichtbar wird.

Dies heisst das literarische Werk als eine Welt behandeln, die ihre eigenen
Gesetze hat, doch Teil eines nicht literarischen grösseren Ganzen ist. Selbst

wenn man darauf verzichtet, das Gesetz des Werks ausserhalb zu suchen,
weiss man genau, dass sich das Werk - negativ oder positiv - auf das ausser
ihm Liegende bezieht. Welcher Art ist dieses Verhältnis? Das Werk als

Welt in der Welt kann mir als Mikrokosmos, als Spiegel des Universums
vorkommen, so dass sein inneres Gesetz das kollektive Gesetz der Zeit und
der kulturellen Umgebung seiner Entstehung ausdrückt.

Durch die Verbindung von Werk und Kontext gelange ich zu einem

«Zeitgeist», der seinerseits auf das Werk zurückweist. Die radikalsten
Strukturalisten suchen das Werk in Kultur und Gesellschaft aufzulösen : es

wäre also die Manifestation eines gemeinsamen Logos. Nach Sartres
Ausdruck ergibt sich ein «Positivismus ohne Kausalität»; an die Stelle der
kausalen Erklärung tritt eine peinlich genaue Beschreibung, bald ergänzt
durch eine übertriebene Klassifikation, bald gestützt durch die
Phänomenologie. Der radikale Strukturalismus ist nur einer Literatur angemessen,
die ein geregeltes Spiel in einer geregelten Gesellschaft darstellt: die besten
Resultate zeitigt er in der Analyse der Ur-Mythen und der Volkserzählungen.

Doch versagt dieser Strukturalismus, wenn in einem Werk das von
ihm übrigens auf äusserst wertvolle Weise analysierte Gleichgewicht gestört
ist. Vom Augenblick an, da des Dichters Wort sich nicht mehr auf ein
geregeltes Spiel zurückführen lässt, erscheint eine geschichtliche Dimension,
der ein auf alle Erscheinungen ausgedehnter Strukturalismus kaum gerecht
werden kann. Anderseits bemüht sich die auf die Definition der genera
dicendi, der Figuren, der Metren ausgerichtete alte, normative
Literaturwissenschaft, die Literatur unter der Herrschaft der Regel zu sehen. Doch
wie der heilige Paulus sagt, setzt das Gesetz die Sünde voraus, jede Regel
die Möglichkeit, sie nicht zu beachten.

Bei modernen Werken ist es von Vorteil, die strukturale Methode zu
relativieren und in ihrer Anwendung zu beschränken. Sicher ist die Betrachtung

der Werke als Systeme von «signifiants» notwendig und nützlich;
doch gehören Werk und Gesellschaft keineswegs dem homogenen Gefüge
eines gleichen Logos an. Bekanntlich stellen sich die meisten Werke unserer
Zeit gegen die Welt, sie lehnen sie ab oder stellen sie in Frage. Die Aufgabe
der «immanenten» Kritik besteht darin, in den Texten, im «Stil» und den
offensichtlichen «Thesen» die veränderlichen Anzeichen des Skandals, der

Opposition, der Verspottung, der Indifferenz blosszulegen, das heisst all
das, was in der heutigen Welt dem genialen Werk seinen monströsen
Ausnahmecharakter verleiht. Auch hier ergibt sich eine Polyvalenz: die
Elemente, die durch ihre gegenseitigen Bezüge zur organischen innern Kohärenz

294



des Werks beitragen, stehen in einem differentiellen und polemischen
Verhältnis zur vorausgehenden Literatur oder zur Umwelt ; Le Rouge et le Noir
zum Beispiel ist ein durch innere, formale Bezüge bestimmtes Kunstwerk,
daneben auch eine Kritik der französischen Gesellschaft der Restauration.
Für den Leser, der die innere Harmonie und die Tragweite des vom Schriftsteller

beabsichtigten Protests sieht, ist das Werk eine concordia discors.
Zu den «immanenten» Strukturen des Werks tritt also noch ein Netz

von Bezügen, die das Werk auf dem Hintergrund eines Äussern erscheinen
lassen, das es übersteigt und von dem es überstiegen wird. Die innere
Spannung, aus der die Dichtung lebt, umfasst auch destrukturierende
Kräfte, die nur durch die Konfrontation des Werks mit seinem Ursprung,
seinen fernen Wirkungen, seiner Umwelt begriffen werden können. Stets
findet man die Hauptanhaltspunkte im Werk selbst, wenn man dieses zu
lesen versteht.

Im Werk verneint sich der Dichter, er übersteigt sich selbst und wandelt
sich, wie er auch das feste Gefüge der ihn umgebenden Wirklichkeit dementiert.

Dichter und Leser ändern im und durch das Werk ihre Auffassung
über sich selbst und ihre Welt. Es erscheint hier wieder die «existentielle»
Dimension, von der wir eine Zeitlang abstrahiert haben. Psychologie und
Soziologie genügen nicht zur Erklärung literarischer Werke, doch verschaffen

sie uns Einsicht in die notwendigen Voraussetzungen ihres Entstehens
und in ihre Wirkung. Die strukturierte Struktur des Werks weist uns zurück
auf ein strukturierendes Subjekt, doch auch auf eine kulturelle Welt, die
gestört, herausgefordert wird. Hier erscheint das, was gev/öhnlich Gegenstand

der Literaturgeschichte war, nämlich das Werk als Ereignis: Werk
und Welt stehen in einem Bezug. Auch wenn ich den Autor nie in einem
dem Werk vorausgehenden Zustand erfassen kann, kann und muss ich
zwei Fragen stellen: Wer spricht? Zu wem wird gesprochen?

Erst jetzt wird die ganze Bahn des Werks wahrnehmbar: zur Bahn des

Wortes tritt die Bahn der darin enthaltenen Intention. Die strukturale
Erforschung der Form behält ihren zentralen Wert, doch sind die
festgefügten Elemente des Buchs auch der Ort eines «Durchgangs». Was die

Zuständigkeit des Strukturalismus beschränkt, ist die Tatsache, dass der
erwähnte Durchgang nicht im homogenen Medium der Sprache stattfindet ;

es erscheinen Diskontinuitäten: der Übergang zur Sprache, die Zuflucht
zur Literatur und zur Vorstellungskraft. Jedes moderne Werk rechtfertigt
sich selbst (nicht nur Prousts Roman, sondern zum Beispiel auch die Essais

von Montaigne). Eine weitere Diskontinuität zeigt sich, wenn wir mit Leo
Spitzer sehen, wie sich die Persönlichkeit eines Autors in einem System von
Abweichungen und syntaktischen, lexikologischen und ähnlichen
Unterschieden zum jeweils «mittleren» Sprachgebrauch fassen lässt. Gewisse
Werke entfernen sich so extrem weit, dass sie nurmehr durch die kritische

295



Interpretation in den «normalen Sprachgebrauch» zurückgeführt werden
können. Hier erscheint die Frage nach dem Werk als Ausnahme (oder als

Monstrum), Zeichen eines einmaligen, nicht zu vergleichenden Individuums,
Geste einer bisweilen unversöhnlichen Revolte, die sich vielleicht durch
eine verständnisvolle Lektüre verraten sieht. Skandalöse Werke haben
exemplarischen Charakter.

Es stellt sich nun wieder das Problem der universalen Gültigkeit. Die
Literaturkritik führt zu einer Ausebnung, indem Verschiedenheit,
Unregelmässigkeit, Skandal, Widerspruch in und zwischen den Werken Gegenstand

einer fortlaufenden Darstellung werden, die in ihrer Verständnisbereitschaft

die Zerrissenheit, von der die Rede ist, zum Verschwinden
bringt. Maurice Blanchot wies kürzlich darauf hin, dass sich die Kritik
gewöhnlich (und nicht ohne Schuld) für die zum Allgemeinverständlichen
strebende Kultur entscheidet, und zwar gegen die Literatur, welche die
Ablehnung und das Unvereinbare manifestiert. So werden grosse Werke
durch Kommentar und Glosse in ihrem Wesen verraten, weil man sie

integriert. Das kritische Verstehen ist jedoch nicht auf die Assimilation des

Verschiedenartigen ausgerichtet. Es ist nicht umfassend, wenn die Differenz
nicht inbegriffen ist, das heisst wenn sich das Verstehen nicht auch auf sich
selbst und sein Verhältnis zu den Werken ausdehnt. Die kritische Darstellung

unterscheidet sich bewusst vom Werk, ist nicht ein intellektualisierter
Ersatz. Indem die Differenz bewusst bleibt - darin besteht das kritische
Verhältnis -, entgeht man der Gefahr des Monologs, dem der Interpret
auf zwei Arten verfallen kann, nämlich indem er sich ganz dem Werk
anvertraut, oder indem er sich ganz von ihm entfernt. Diese auf dem Verlust
der Differenz beruhenden Gefahren verschwinden, wenn die beiden Haltungen

Momente eines fortschreitenden Denkens werden : Zuhören, Identifikation

und Nachvollzug in unserem Innern, Analyse des Objektiven und freie
Interpretation, doch im Bewusstsein, dass die scheinbar objektiven
Tatsachen bereits Produkte einer ersten, durch die Interpretation bestimmten
Wahl sind. Die kritische Bahn liegt also nach Möglichkeit zwischen dem
totalen Annehmen und dem totalen Verstehen. Das innere Gesetz der
kritischen Darstellung muss in engem Bezug stehen zum innern Gesetz des

behandelten Werks: die Bahn führt von einer zuneigungsvollen Abhängigkeit

zu einer aufmerksamen Unabhängigkeit.
Unsere Autonomie - und ohne eine solche ist eine Interpretation unmöglich

- wird sich also auf unser frei abgewandeltes Verhältnis gegenüber der
unveränderlichen Realität des Werks stützen. So lebt die Kritik mit dem
Werk gewissermassen in einer Ehe und unterliegt den gleichen Gefahren
wie diese : das vermeintlich geliebte Wesen wird nicht in seiner Unabhängigkeit

und Freiheit anerkannt, das heisst es ist nur der Träger der Projektionen
der begehrenden Liebe, die aus ihm etwas anderes macht, als es in Wirklich-

296



keit ist; oder aber der Liebhaber vernichtet sich ganz in der absoluten
Unterwerfung, oder die Liebe richtet sich nicht auf die Person aus, sondern
auf ihr Vermögen, ihre Umgebung, ihre Ahnen.

Die Dichtung unterscheidet sich ganz und gar von mir; eine Person ist
sie nur, wenn ich sie als solche leben lasse; durch meine Lektüre hauche
ich ihr neues Leben ein und verleihe ihr Gegenwärtigkeit, um sie zu lieben ;

ich muss sie sprechen lassen, um ihr zu antworten. Besser noch stimmt das
Bild der Suche Orpheus' oder des homerischen Totenopfers, während dem
der Held beim Blut der geopferten Tiere Schatten aufsteigen lässt, die ihm
ihr Schicksal offenbaren und ihm den Weg seiner eigenen Bestimmung
weisen. Hermes, der Seelenführer und Patron der Hermeneutik, überschreitet

die Grenzen zwischen den Welten, er lässt das von der Abwesenheit
oder dem Vergessen Verschlungene wieder gegenwärtig werden.

Die zur Diskussion stehenden neuen Erscheinungen der Literaturkritik
- vielmehr Ergänzungen denn Ersatz für die traditionelle Literaturgeschichte
- entsprechen den Möglichkeiten und der Notwendigkeit, jede auf den
Menschen bezogene Wissenschaft auch auf die Literatur auszudehnen. Es

ergeben sich daraus neue Gesichtspunkte: Diese Wissenschaften werden
mit den freiesten Erfindungen des menschlichen Geistes, also mit der
Ausnahme konfrontiert und erfahren so zugleich ihre Stärke und ihre
Grenzen. In jeder dieser Disziplinen muss sich der Forscher nach dem

Gültigkeitsbereich seiner Beweise, dem Genügen und der Notwendigkeit
der erschlossenen Bedingungen und Ursachen, nach der Wichtigkeit der
aufgestellten Bezüge befragen.

Der Wert neuer Methoden erweist sich erst in ihrer Anwendung, das
heisst wenn sie den Sinn eines Werks erschliessen. Im Bereich der streng
wissenschaftlichen Betrachtung wandeln und verfeinern sich die
experimentell erprobten oder theoretisch diskutierten Methoden nur, wenn sie

unversehens selbst in Frage gestellt werden. Wer bereit ist, seine Methode
stets neu zu überprüfen, besitzt den kritischen Geist in seiner reinsten
Form.

Zur Kritik der Methode muss noch eine freiere Kritik treten, welche
untersucht, wie sich die verschiedenen methodischen Instrumente zum
beabsichtigten Ziel verhalten; also eine globale Konfrontation des Werks
in all seinen Aspekten unter Verwendung aller zur Verfügung stehenden
Methoden.

Die ideale Kritik bestünde somit aus einer methodisch streng
wissenschaftlichen, nachprüfbaren Untersuchung und aus der reflexiven Offenheit,

die sich nicht in ein Schema pressen lässt. Die «Techniken» zeigen uns
die «objektive» Seite des Werks und sind ohne weiteres übertragbar, ohne
dass das Resultat beeinträchtigt wird ; in diesem Bereich ist also die Gruppenarbeit

erwünscht.

297



Anders verhält es sich mit der Reflexion, welche die Techniken auswählt
und anpasst, und mit jener Reflexion, welche die zutage geförderten
Tatsachen interpretiert, denn sie zielt auf eine grössere Universalität hin; sie

will zugleich mehr «mfassen, und differenzierter erfassen. Vom vollkommenen

Nichtwissen aus führt diese Reflexion zur weitgehend umfassenden
Erkenntnis, für welche die von den Techniken offenbarten Elemente und
formalen Eigenheiten nur Teilaspekte sind. Die freie Reflexion ist stets ein
Neubeginn, nicht eine Fortsetzung; auf sie hin muss die akademische Lehre
führen, die nicht nur Vermittlung eines gewissen Erbes oder eines
instrumentalen Könnens sein soll. Die Literaturwissenschaft soll hier keineswegs
als Sisyphusarbeit dargestellt werden; die freie Reflexion beginnt nicht am
Nullpunkt, sie ist «aufgeklärt», das heisst sie baut auf das gegenwärtige
Wissen auf. Keine der vorausgehenden Forschungen, keines der durch die
verschiedenen Methoden beigebrachten Resultate wird übergangen, doch
muss die Reflexion ihr Vorgehen und ihren ganzen Weg neu erfinden. Eine
Art kritische Inspiration wird verlangt, deren Beginn und deren Ende nicht
voraussehbar sind. Die Interpretation kann nicht im Bereich des überprüfbaren

Wissens bleiben, sie muss sich den Gefahren eines literarischen Werks
aussetzen. Sie wird von einer Person geprägt sein, welche die unpersönliche
Askese des «objektiven» Wissens und der Techniken hinter sich hat: Kritik
ist ein Wissen über das Wort, das seine Gestalt in einem neuen Wort findet,
eine Analyse des dichterischen Geschehens, die ihrerseits auch zum Ereignis
aufrückt. Nach dem Abstieg in die Materialität des Werks, nach der
Erforschung seiner genauen Anfertigung, seines formalen Seins, seiner äussern
und innern Bezüge, wird die Interpretation mit grösserer Sicherheit einen
Akt erahnen, den sie auf ihre Art nachvollzieht; indem sie diesen Akt
beurteilt, ihm den aus seiner innern Wahrheit und seinen äussern Bezügen,
seinem ausdrücklichen Inhalt und seiner impliziten Bedeutung
hervorgehenden tieferen Sinn verleiht, wird auch sie zum Akt und kommt zum
Ausdruck, zur Mitteilung, damit sie in einer von ihr erweckten Zukunft in
durchsichtigeren und freieren Akten ein Echo finde.

(Deutsche, gekürzte Fassung von Peter Grotzer. Der Aufsatz erschien im Original unter

dem Titel «La relation critique» in «Quatre conférences sur la ,Nouvelle Critique'»,
Beiheft zu Nr. 34 der «Studi Francesi», Turin, JanuarjApril 1968.)

298


	Das kritische Verhältnis

