
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Rubrik: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einbürgerung der Kunst?

UM EIN NEUES SELBSTVERSTÄNDNIS DER KRITIK

Auf den folgenden Seiten steht eine Disziplin zur Diskussion, die ein
merkwürdiges Zwischendasein führt zwischen Wissenschaft und Literatur: die
literarische Kritik, Gegenstand zum Teil recht heftiger Angriffe gerade in
letzter Zeit, problematisch ihrem ureigensten Wesen nach. Die schnell

fertigen Rezepte mit Skepsis aufzunehmen, die zur Überwindung und
Lösung dieser Problematik angeboten werden, empfiehlt sich schon darum,
weil die meisten von ihnen auf einer unzulässigen Vereinfachung und platten
Funktionalisierung von Literatur und Kritik beruhen. Uns geht es nicht
um Rezepte, sondern um Beiträge zu einem Gespräch, das erfreulicherweise

an Lebhaftigkeit zugenommen hat. Wir meinen nicht die polemische
Begleitmusik, sondern die Suche nach einem neuen Selbstverständnis.
Gegen eine Kritik, die man als «autoritär» meint abqualifizieren zu müssen,
lässt sich freilich gut streiten, und wo man sie gar als eine Tätigkeit im
Dienste des Marktes sieht, sind Gegenargumente leicht zur Hand. Das Bild,
das in derartigen Feldzügen von der bestehenden oder der «herrschenden»
Kritik entsteht, ist ein Zerrbild. Aber damit soll natürlich nicht gesagt sein,
dass Bemühungen um eine neue theoretische und methodische Grundlegung

nicht von äusserster Dringlichkeit wären. Unter veränderten
Bedingungen wird die Kritik ihren Standort zwischen Literatur und Wissenschaft

suchen müssen. Die Auseinandersetzung um die «NouveUe Critique»
in Frankreich und die jüngsten Fehden im deutschen Sprachbereich zeigen,
dass die Dinge im Fluss sind.

Unsere Fragestellung ist mitbedingt durch die Forderungen des

praktischen Berufs. Sie gilt nicht allein der Theorie, und sie geht vor allem
davon aus, dass der kritische Betrachter der Literatur nicht ausserhalb

konkreter, datierbarer Bezüge zu Welt und Menschen steht. Darum haben

wir - in der Überschrift - die Formel übernommen, die der Nationalökonom

und Literaturkritiker Adam Müller (1779-1829) geprägt hat, der
Mann, der zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts als ein «ergänzender
Erklärer der neueren Literatur» (Friedrich Schlegel) aufgetreten ist. Ihm
ist das Wort von der «Einbürgerung der Kunst» zu danken, das wir freilich

- aus der Sicht und aus den Erfahrungen unserer Zeit - mit einem Frage-

289



zeichen versehen müssen. Adam Müller will mit seiner Formel sagen (er
erläutert es am Beispiel des Hans Sachs), dass man erkennen müsse, «wie
die politische oder die ökonomische und die poetische Existenz einander
beständig bedingen», und er merkt mit durchaus zukunftsträchtiger
Deutlichkeit an, «wie unziemlich die Gleichgültigkeit der Dichter und Freunde
der Poesie gegen den gesellschaftlichen Zustand von Deutschland» erscheinen

müsse. Hans Sachs dagegen habe mit seinen Werken in diesen Zustand
eingegriffen, indem er nämlich die Helden Roms und Jerusalems mit
vollkommener Selbstverständlichkeit in die Realitäten seiner eigenen Vaterstadt
Nürnberg hineingestellt habe. Das Fremde heimisch zu machen, es

einzubürgern in den gemeinsamen Staat der Geister, ist für Adam Müller auch
die Aufgabe der Kritik. Eine wahre Rezension, so sagt er, ist die Geschichte
unseres Kampfes mit einem Buch, und er fährt fort, das Resultat müsse
«die Aufnahme dieses neuen Bürgers in dem Staate unsrer Literatur» sein.

Wir haben gewichtige Gründe, diesen Erklärungen zu widersprechen
oder zumindest zu bezweifeln, dass sie den veränderten Verhältnissen gerecht
werden. Auch Adam Müller gibt zwar zu seiner Zeit zu, eine Kritik in dem

von ihm angedeuteten Sinne, als eine Wirksamkeit im Dienste der steigenden

und erweiternden Entwicklung des «Staates der Literatur», gebe es

noch nicht. Wir können nur feststellen, dass es sie noch immer nicht -
oder möglicherweise erst recht nicht mehr gibt. Ja wir fragen uns, ob sie

überhaupt wünschbar sein könnte.
Heinz Politzer bezweifelt ernstlich, dass der Vorstellung vom «poetischen

Besitz» überhaupt noch ein Realitätswert innewohne. Der Einbürgerung
der Kunst könne die Kritik heute schon darum nicht mehr dienen, weil die
Formen der Kultur und die Grenzen unserer Gesellschaft fliessend geworden
sind. Anderseits wird deutlich - so vor allem in dem Beitrag, den Jean

Starobinski beisteuert -, dass alle Kritik darauf ausgeht, die Zerrissenheit
zum Verschwinden zu bringen. Sie tut es jedoch nicht, indem sie auf Assimilation

des Verschiedenartigen ausgeht, sondern indem sie die Differenz mit
einbezieht in ihr kritisches Verstehen. Welches also ist der Ort der literarischen

Kritik? Worauf gründet sie ihre Aussagen und wie geht sie vor? Die
nachfolgenden Beiträge suchen eine Antwort auf diese Fragen.

Anton Krättli

290



Das kritische Verhältnis

JEAN STAROBINSKI

Die gegenwärtige Debatte über die theoretischen Grundfragen der
Literaturwissenschaft ist bestimmt von Nützlichkeit, denn die umstrittenen Punkte
lassen die Konflikte und Schwierigkeiten unserer Zeit ans Licht treten.
Man spricht von «Methode» und «Theorie», zwei Begriffe, die zu oft als

auswechselbar gelten.
Die Theorie ist einerseits eine vorwegnehmende Hypothese über das

Wesen und die inneren Bezüge des erforschten Gegenstands: sie geht - so

war es auch in der modernen Physik - der Erfindung voraus. - Im mehr
etymologischen Sinn aber ist sie die umfassende Betrachtung eines
Vorgegebenen, Übersicht über ein wohlgeordnetes System. Im Bereich der Literatur

kann die «theoretische» Betrachtung literarischer und kritischer Werke
der Vergangenheit in grossem Mass von dem ebenfalls «theoretischen»
Entwurf unseres für die Zukunft geplanten Werks beeinflusst werden.

Die kritische Methode will bald mit grösster Genauigkeit gewisse
technische Mittel klassieren, bald ist sie, im weiteren Sinn, ein Nachdenken über
die von ihr anzustrebenden Ziele, ohne dass versucht wird, die Mittel genau
zu umschreiben.

Die «NouveUe Critique» manifestierte sich nicht mit einem Programm,
sondern mit neuen Interpretationen, und zwar schon vor vielen Jahren;
die von ihr verlangten theoretischen Begründungen führten zu Angriff und
Verteidigung. Die Theoretisierung einer bestehenden Praxis ist für die
weitere Entwicklung der angewandten Forschungsmethode notwendig, denn
methodische Überlegung und Forschung stützen und beeinflussen sich
gegenseitig.

Es genügt nicht, die Einzelerscheinung eines bestimmten Werks oder
Autors zu betrachten: die literaturwissenschaftliche Methode beruht nicht
auf intuitivem Erraten. Damit eine einheitliche Schau möglich wird, bedarf
es der ordnenden Prinzipien, ohne dass eine bestimmte Richtung erzwungen
werden soll. Diese Prinzipien sind zwar nicht vorgegeben, doch notwendig:
sie bewahren vor der Abschweifung, garantieren eine Interpretation, die

vom Text ausgeht, verpflichten uns zum systematischen, progressiven
Vorgehen. Die eigentliche Methode liegt im Stil des kritischen Vorgehens und
erscheint am Ende; erst wenn sie ihren Dienst geleistet hat und sozusagen
überflüssig wird, lässt sie sich in Begriffe fassen.

291



Wenn die Kritik ein Wissen ist - die umfassende Interpretation kümmert
sich nurmehr wenig um das Werturteil -, so muss sie zur Verallgemeinerung
ihrer einzelnen Entdeckungen streben; sie muss sich selbst in bezug auf ihre
Ziele verstehen, sie führt zur Theorie. Mit Vorteil gibt sie sich als nicht
abgeschlossen; jedes Lesen ist dann ein neues Lesen, eine nicht von
systematischen Überlegungen und doktrinären Vorentscheidungen belastete

Begegnung. Zwischen der unvoreingenommenen Lektüre, die sich nur auf
das innere Gesetz der Werke ausrichtet, und dem selbständigen Nachdenken
über das Werk und seinen geschichtlichen Kontext liegt die zu
durchlaufende «kritische Bahn»; der hermeneutische Zirkel stellt eine besonders

gelungene Form dieser Kurve dar.
Nicht eine Methode im Sinn eines planmässig ablaufenden Mechanismus

soll hier angepriesen werden; eine solche ist nur möglich, wenn homogene
und kongruente Bezüge zwischen den verglichenen Elementen vorliegen.
Weil jedes Gebiet nach einer ihm gemässen Methode verlangt, deren
wissenschaftliche Zuverlässigkeit indirekt proportional zur Auswahl der variablen
Elemente ist, hängt die Genauigkeit von der Beschränkung des Gebiets ab.
Für den Übergang von einem Gebiet ins andere steht keine streng
wissenschaftliche Methode zur Verfügung. Und doch ist gerade dieser Übergang
das wesentliche Element der kritischen Bahn; er ist notwendig, weil
Verständnis und Totalität gefordert sind - man denke etwa an die unerlässliche
philologische Genauigkeit als Voraussetzung zu jeder Interpretation.

Sind die objektiven Probleme gelöst, so ändert sich das Verhältnis
zwischen Interpret und Werk; durch diesen Wechsel breitet das Werk die
verschiedenen Aspekte aus, und das heteronome kritische Bewusstsein gelangt
zur Autonomie: es erobert sich selbst. Ein solcher Wandel bedingt
Geschmeidigkeit. Von jedem augenblicklichen, beschränkten Zustand aus
entsteht ein neues Verhältnis, das wieder eine neue Beschreibung ermöglicht.
Das Verhältnis ist elastisch, doch deswegen nicht unsicher und kapriziös;
denn alles richtet sich auf die Vervollständigung des Wissens und die
Ausdeutung des Begreifbaren aus. Der Empathie folgt die objektive Betrachtung

und der Vergleich: ich kann über das Werk etwas sagen, das nicht nur
eine Verdeutlichung des im Werk Liegenden ist. Der Interpret entfernt sich

vom Werk und folgt der eigenen Inspiration; diese Distanz ist notwendig
für eine eigentliche Begegnung. Das vollständige kritische Werk schliesst
die Erinnerung an das ursprüngliche Einssein mit ein, doch nimmt es eine

eigene Richtung und kreuzt das literarische Werk an einem entscheidenden
Punkt. Am Schnittpunkt der beiden Kurven entsteht eine grosse Helle.

Auch das literarische Werk beschreibt eine Bahn; es ist ein System
verschiedener Bezüge zwischen der Sprache, dem Bewusstsein des Dichters

292



und der Welt. Über die sprachliche Umsetzung von Taten und
Leidenschaften wird ein Geschehen zugänglich. Das grundlegende Paradox der
Literatur besteht darin, ein Fest oder eine Profanation der Sprache zu sein,
also ein durch die sprachliche Umsetzung belebtes Verhältnis, welches aber
das freie und eigengesetzliche Auftauchen des reinen Elements der Sprache
und damit die Aufhebung des Verhältnisses miteinschliesst. Wort und Satz
lösen sich los und schaffen eine neue Welt, die uns mehr fesselt als die
Wirklichkeit.

Durch die sprachliche Folge des literarischen Werks vollzieht sich in
mir ein Ereignis, dessen bin ich gewiss: meine Rührung, meine inneren
Gefühle geben das gegenwärtige Profil des Werks zu erkennen. Daran muss
sich jede spätere Beschreibung erinnern, damit das Werk wenn möglich
noch klarer wird. Sicher hat ein Werk ein eigenes, von mir unabhängiges
Wesen; doch wie Georges Poulet so treffend bemerkt hat, bedarf es zu
seiner Vollendung eines Bewusstseins. Bevor ich lese, ist das Werk nur ein

Ding und als solches leblos. Es steht mir frei, auf seine objektiven Charaktermerkmale

zurückzugreifen, indem ich das beim Lesen Empfundene
vorläufig in Klammer setze. Ich behandle das System von Zeichen, deren

Magie ich verfallen bin, als Objekt; ohne die ursprüngliche Offenbarung
des Sinns zu vergessen, versuche ich, die Zeichen zu verstehen, sie «nach
Themen» für mein eigenes Denken einzuordnen, und dies ist nur möglich,
wenn ich den Sinn mit seinem sprachlichen Substrat, die Magie mit ihrer
formalen Basis verbinde.

Hier nun fügt sich das «immanente» Studium der objektiven Gegebenheiten

des Textes ein: Komposition, Stil, Bilder, semantische Werte. Das
innere Gesetz und die innere Ordnung sind so genau als möglich zu
entziffern : alle objektiven Elemente des Werks leisten einen Beitrag zu seinem
Sinn. Das ganze Gefüge dieser Bezüge - man kann es Struktur nennen -
bildet ein System oder einen Organismus, der so bedeutungsvoll ist, dass
sich eine Unterscheidung in objektive und subjektive Aspekte erübrigt. Die
Form ist nie ein äusseres Kleid einer wertvolleren Wirklichkeit, die wir als
Sinn bezeichnen könnten. Denn die Wirklichkeit des Denkens besteht
darin, dass es erscheint; das Schreiben ist die Erfahrung selbst. So kann
die «strukturale» Erforschung eine sterile Antinomie überwinden helfen:
sie zeigt uns den Sinn in seiner Inkarnation und die «objektiven» Elemente
in ihrer «geistigen» Tragweite; sie verbietet uns, hinter dem Werk ein
vorgängiges psychologisches Erlebnis zu suchen. Das Werk offenbart sich als
ein durch seine «Form» definiertes System von gegenseitigen Bezügen, das

von aussen besehen als geschlossen erscheint, aber von einer gewissen
Komplexität an eine kombinatorische Unendlichkeit von Bezügen in sich
schliesst, die den Leser erschaudern lassen, weil sie ebensoviel Interpretationen

gestatten. Die Aufgabe der Kritik scheint uns die Synthese der Teil-

293



ansichten zu sein, deren Summe sich so fügen sollte, dass die strukturale
Einheit sichtbar wird.

Dies heisst das literarische Werk als eine Welt behandeln, die ihre eigenen
Gesetze hat, doch Teil eines nicht literarischen grösseren Ganzen ist. Selbst

wenn man darauf verzichtet, das Gesetz des Werks ausserhalb zu suchen,
weiss man genau, dass sich das Werk - negativ oder positiv - auf das ausser
ihm Liegende bezieht. Welcher Art ist dieses Verhältnis? Das Werk als

Welt in der Welt kann mir als Mikrokosmos, als Spiegel des Universums
vorkommen, so dass sein inneres Gesetz das kollektive Gesetz der Zeit und
der kulturellen Umgebung seiner Entstehung ausdrückt.

Durch die Verbindung von Werk und Kontext gelange ich zu einem

«Zeitgeist», der seinerseits auf das Werk zurückweist. Die radikalsten
Strukturalisten suchen das Werk in Kultur und Gesellschaft aufzulösen : es

wäre also die Manifestation eines gemeinsamen Logos. Nach Sartres
Ausdruck ergibt sich ein «Positivismus ohne Kausalität»; an die Stelle der
kausalen Erklärung tritt eine peinlich genaue Beschreibung, bald ergänzt
durch eine übertriebene Klassifikation, bald gestützt durch die
Phänomenologie. Der radikale Strukturalismus ist nur einer Literatur angemessen,
die ein geregeltes Spiel in einer geregelten Gesellschaft darstellt: die besten
Resultate zeitigt er in der Analyse der Ur-Mythen und der Volkserzählungen.

Doch versagt dieser Strukturalismus, wenn in einem Werk das von
ihm übrigens auf äusserst wertvolle Weise analysierte Gleichgewicht gestört
ist. Vom Augenblick an, da des Dichters Wort sich nicht mehr auf ein
geregeltes Spiel zurückführen lässt, erscheint eine geschichtliche Dimension,
der ein auf alle Erscheinungen ausgedehnter Strukturalismus kaum gerecht
werden kann. Anderseits bemüht sich die auf die Definition der genera
dicendi, der Figuren, der Metren ausgerichtete alte, normative
Literaturwissenschaft, die Literatur unter der Herrschaft der Regel zu sehen. Doch
wie der heilige Paulus sagt, setzt das Gesetz die Sünde voraus, jede Regel
die Möglichkeit, sie nicht zu beachten.

Bei modernen Werken ist es von Vorteil, die strukturale Methode zu
relativieren und in ihrer Anwendung zu beschränken. Sicher ist die Betrachtung

der Werke als Systeme von «signifiants» notwendig und nützlich;
doch gehören Werk und Gesellschaft keineswegs dem homogenen Gefüge
eines gleichen Logos an. Bekanntlich stellen sich die meisten Werke unserer
Zeit gegen die Welt, sie lehnen sie ab oder stellen sie in Frage. Die Aufgabe
der «immanenten» Kritik besteht darin, in den Texten, im «Stil» und den
offensichtlichen «Thesen» die veränderlichen Anzeichen des Skandals, der

Opposition, der Verspottung, der Indifferenz blosszulegen, das heisst all
das, was in der heutigen Welt dem genialen Werk seinen monströsen
Ausnahmecharakter verleiht. Auch hier ergibt sich eine Polyvalenz: die
Elemente, die durch ihre gegenseitigen Bezüge zur organischen innern Kohärenz

294



des Werks beitragen, stehen in einem differentiellen und polemischen
Verhältnis zur vorausgehenden Literatur oder zur Umwelt ; Le Rouge et le Noir
zum Beispiel ist ein durch innere, formale Bezüge bestimmtes Kunstwerk,
daneben auch eine Kritik der französischen Gesellschaft der Restauration.
Für den Leser, der die innere Harmonie und die Tragweite des vom Schriftsteller

beabsichtigten Protests sieht, ist das Werk eine concordia discors.
Zu den «immanenten» Strukturen des Werks tritt also noch ein Netz

von Bezügen, die das Werk auf dem Hintergrund eines Äussern erscheinen
lassen, das es übersteigt und von dem es überstiegen wird. Die innere
Spannung, aus der die Dichtung lebt, umfasst auch destrukturierende
Kräfte, die nur durch die Konfrontation des Werks mit seinem Ursprung,
seinen fernen Wirkungen, seiner Umwelt begriffen werden können. Stets
findet man die Hauptanhaltspunkte im Werk selbst, wenn man dieses zu
lesen versteht.

Im Werk verneint sich der Dichter, er übersteigt sich selbst und wandelt
sich, wie er auch das feste Gefüge der ihn umgebenden Wirklichkeit dementiert.

Dichter und Leser ändern im und durch das Werk ihre Auffassung
über sich selbst und ihre Welt. Es erscheint hier wieder die «existentielle»
Dimension, von der wir eine Zeitlang abstrahiert haben. Psychologie und
Soziologie genügen nicht zur Erklärung literarischer Werke, doch verschaffen

sie uns Einsicht in die notwendigen Voraussetzungen ihres Entstehens
und in ihre Wirkung. Die strukturierte Struktur des Werks weist uns zurück
auf ein strukturierendes Subjekt, doch auch auf eine kulturelle Welt, die
gestört, herausgefordert wird. Hier erscheint das, was gev/öhnlich Gegenstand

der Literaturgeschichte war, nämlich das Werk als Ereignis: Werk
und Welt stehen in einem Bezug. Auch wenn ich den Autor nie in einem
dem Werk vorausgehenden Zustand erfassen kann, kann und muss ich
zwei Fragen stellen: Wer spricht? Zu wem wird gesprochen?

Erst jetzt wird die ganze Bahn des Werks wahrnehmbar: zur Bahn des

Wortes tritt die Bahn der darin enthaltenen Intention. Die strukturale
Erforschung der Form behält ihren zentralen Wert, doch sind die
festgefügten Elemente des Buchs auch der Ort eines «Durchgangs». Was die

Zuständigkeit des Strukturalismus beschränkt, ist die Tatsache, dass der
erwähnte Durchgang nicht im homogenen Medium der Sprache stattfindet ;

es erscheinen Diskontinuitäten: der Übergang zur Sprache, die Zuflucht
zur Literatur und zur Vorstellungskraft. Jedes moderne Werk rechtfertigt
sich selbst (nicht nur Prousts Roman, sondern zum Beispiel auch die Essais

von Montaigne). Eine weitere Diskontinuität zeigt sich, wenn wir mit Leo
Spitzer sehen, wie sich die Persönlichkeit eines Autors in einem System von
Abweichungen und syntaktischen, lexikologischen und ähnlichen
Unterschieden zum jeweils «mittleren» Sprachgebrauch fassen lässt. Gewisse
Werke entfernen sich so extrem weit, dass sie nurmehr durch die kritische

295



Interpretation in den «normalen Sprachgebrauch» zurückgeführt werden
können. Hier erscheint die Frage nach dem Werk als Ausnahme (oder als

Monstrum), Zeichen eines einmaligen, nicht zu vergleichenden Individuums,
Geste einer bisweilen unversöhnlichen Revolte, die sich vielleicht durch
eine verständnisvolle Lektüre verraten sieht. Skandalöse Werke haben
exemplarischen Charakter.

Es stellt sich nun wieder das Problem der universalen Gültigkeit. Die
Literaturkritik führt zu einer Ausebnung, indem Verschiedenheit,
Unregelmässigkeit, Skandal, Widerspruch in und zwischen den Werken Gegenstand

einer fortlaufenden Darstellung werden, die in ihrer Verständnisbereitschaft

die Zerrissenheit, von der die Rede ist, zum Verschwinden
bringt. Maurice Blanchot wies kürzlich darauf hin, dass sich die Kritik
gewöhnlich (und nicht ohne Schuld) für die zum Allgemeinverständlichen
strebende Kultur entscheidet, und zwar gegen die Literatur, welche die
Ablehnung und das Unvereinbare manifestiert. So werden grosse Werke
durch Kommentar und Glosse in ihrem Wesen verraten, weil man sie

integriert. Das kritische Verstehen ist jedoch nicht auf die Assimilation des

Verschiedenartigen ausgerichtet. Es ist nicht umfassend, wenn die Differenz
nicht inbegriffen ist, das heisst wenn sich das Verstehen nicht auch auf sich
selbst und sein Verhältnis zu den Werken ausdehnt. Die kritische Darstellung

unterscheidet sich bewusst vom Werk, ist nicht ein intellektualisierter
Ersatz. Indem die Differenz bewusst bleibt - darin besteht das kritische
Verhältnis -, entgeht man der Gefahr des Monologs, dem der Interpret
auf zwei Arten verfallen kann, nämlich indem er sich ganz dem Werk
anvertraut, oder indem er sich ganz von ihm entfernt. Diese auf dem Verlust
der Differenz beruhenden Gefahren verschwinden, wenn die beiden Haltungen

Momente eines fortschreitenden Denkens werden : Zuhören, Identifikation

und Nachvollzug in unserem Innern, Analyse des Objektiven und freie
Interpretation, doch im Bewusstsein, dass die scheinbar objektiven
Tatsachen bereits Produkte einer ersten, durch die Interpretation bestimmten
Wahl sind. Die kritische Bahn liegt also nach Möglichkeit zwischen dem
totalen Annehmen und dem totalen Verstehen. Das innere Gesetz der
kritischen Darstellung muss in engem Bezug stehen zum innern Gesetz des

behandelten Werks: die Bahn führt von einer zuneigungsvollen Abhängigkeit

zu einer aufmerksamen Unabhängigkeit.
Unsere Autonomie - und ohne eine solche ist eine Interpretation unmöglich

- wird sich also auf unser frei abgewandeltes Verhältnis gegenüber der
unveränderlichen Realität des Werks stützen. So lebt die Kritik mit dem
Werk gewissermassen in einer Ehe und unterliegt den gleichen Gefahren
wie diese : das vermeintlich geliebte Wesen wird nicht in seiner Unabhängigkeit

und Freiheit anerkannt, das heisst es ist nur der Träger der Projektionen
der begehrenden Liebe, die aus ihm etwas anderes macht, als es in Wirklich-

296



keit ist; oder aber der Liebhaber vernichtet sich ganz in der absoluten
Unterwerfung, oder die Liebe richtet sich nicht auf die Person aus, sondern
auf ihr Vermögen, ihre Umgebung, ihre Ahnen.

Die Dichtung unterscheidet sich ganz und gar von mir; eine Person ist
sie nur, wenn ich sie als solche leben lasse; durch meine Lektüre hauche
ich ihr neues Leben ein und verleihe ihr Gegenwärtigkeit, um sie zu lieben ;

ich muss sie sprechen lassen, um ihr zu antworten. Besser noch stimmt das
Bild der Suche Orpheus' oder des homerischen Totenopfers, während dem
der Held beim Blut der geopferten Tiere Schatten aufsteigen lässt, die ihm
ihr Schicksal offenbaren und ihm den Weg seiner eigenen Bestimmung
weisen. Hermes, der Seelenführer und Patron der Hermeneutik, überschreitet

die Grenzen zwischen den Welten, er lässt das von der Abwesenheit
oder dem Vergessen Verschlungene wieder gegenwärtig werden.

Die zur Diskussion stehenden neuen Erscheinungen der Literaturkritik
- vielmehr Ergänzungen denn Ersatz für die traditionelle Literaturgeschichte
- entsprechen den Möglichkeiten und der Notwendigkeit, jede auf den
Menschen bezogene Wissenschaft auch auf die Literatur auszudehnen. Es

ergeben sich daraus neue Gesichtspunkte: Diese Wissenschaften werden
mit den freiesten Erfindungen des menschlichen Geistes, also mit der
Ausnahme konfrontiert und erfahren so zugleich ihre Stärke und ihre
Grenzen. In jeder dieser Disziplinen muss sich der Forscher nach dem

Gültigkeitsbereich seiner Beweise, dem Genügen und der Notwendigkeit
der erschlossenen Bedingungen und Ursachen, nach der Wichtigkeit der
aufgestellten Bezüge befragen.

Der Wert neuer Methoden erweist sich erst in ihrer Anwendung, das
heisst wenn sie den Sinn eines Werks erschliessen. Im Bereich der streng
wissenschaftlichen Betrachtung wandeln und verfeinern sich die
experimentell erprobten oder theoretisch diskutierten Methoden nur, wenn sie

unversehens selbst in Frage gestellt werden. Wer bereit ist, seine Methode
stets neu zu überprüfen, besitzt den kritischen Geist in seiner reinsten
Form.

Zur Kritik der Methode muss noch eine freiere Kritik treten, welche
untersucht, wie sich die verschiedenen methodischen Instrumente zum
beabsichtigten Ziel verhalten; also eine globale Konfrontation des Werks
in all seinen Aspekten unter Verwendung aller zur Verfügung stehenden
Methoden.

Die ideale Kritik bestünde somit aus einer methodisch streng
wissenschaftlichen, nachprüfbaren Untersuchung und aus der reflexiven Offenheit,

die sich nicht in ein Schema pressen lässt. Die «Techniken» zeigen uns
die «objektive» Seite des Werks und sind ohne weiteres übertragbar, ohne
dass das Resultat beeinträchtigt wird ; in diesem Bereich ist also die Gruppenarbeit

erwünscht.

297



Anders verhält es sich mit der Reflexion, welche die Techniken auswählt
und anpasst, und mit jener Reflexion, welche die zutage geförderten
Tatsachen interpretiert, denn sie zielt auf eine grössere Universalität hin; sie

will zugleich mehr «mfassen, und differenzierter erfassen. Vom vollkommenen

Nichtwissen aus führt diese Reflexion zur weitgehend umfassenden
Erkenntnis, für welche die von den Techniken offenbarten Elemente und
formalen Eigenheiten nur Teilaspekte sind. Die freie Reflexion ist stets ein
Neubeginn, nicht eine Fortsetzung; auf sie hin muss die akademische Lehre
führen, die nicht nur Vermittlung eines gewissen Erbes oder eines
instrumentalen Könnens sein soll. Die Literaturwissenschaft soll hier keineswegs
als Sisyphusarbeit dargestellt werden; die freie Reflexion beginnt nicht am
Nullpunkt, sie ist «aufgeklärt», das heisst sie baut auf das gegenwärtige
Wissen auf. Keine der vorausgehenden Forschungen, keines der durch die
verschiedenen Methoden beigebrachten Resultate wird übergangen, doch
muss die Reflexion ihr Vorgehen und ihren ganzen Weg neu erfinden. Eine
Art kritische Inspiration wird verlangt, deren Beginn und deren Ende nicht
voraussehbar sind. Die Interpretation kann nicht im Bereich des überprüfbaren

Wissens bleiben, sie muss sich den Gefahren eines literarischen Werks
aussetzen. Sie wird von einer Person geprägt sein, welche die unpersönliche
Askese des «objektiven» Wissens und der Techniken hinter sich hat: Kritik
ist ein Wissen über das Wort, das seine Gestalt in einem neuen Wort findet,
eine Analyse des dichterischen Geschehens, die ihrerseits auch zum Ereignis
aufrückt. Nach dem Abstieg in die Materialität des Werks, nach der
Erforschung seiner genauen Anfertigung, seines formalen Seins, seiner äussern
und innern Bezüge, wird die Interpretation mit grösserer Sicherheit einen
Akt erahnen, den sie auf ihre Art nachvollzieht; indem sie diesen Akt
beurteilt, ihm den aus seiner innern Wahrheit und seinen äussern Bezügen,
seinem ausdrücklichen Inhalt und seiner impliziten Bedeutung
hervorgehenden tieferen Sinn verleiht, wird auch sie zum Akt und kommt zum
Ausdruck, zur Mitteilung, damit sie in einer von ihr erweckten Zukunft in
durchsichtigeren und freieren Akten ein Echo finde.

(Deutsche, gekürzte Fassung von Peter Grotzer. Der Aufsatz erschien im Original unter

dem Titel «La relation critique» in «Quatre conférences sur la ,Nouvelle Critique'»,
Beiheft zu Nr. 34 der «Studi Francesi», Turin, JanuarjApril 1968.)

298



Einbürgerung der Kunst?

HEINZ POLITZER

Einbürgerung der Kunst setzt eine Bürgerschaft, wenn nicht ein Bürgertum
voraus, in die der kulturelle Bestand, der überlieferte wie der gegenwärtiglebendige,

einzubringen wäre. In welcher Eigenschaft einzubringen Eben
als der kulturelle Bestand-Teil jener Schicht, die sich als Bürgerschaft oder

gar als Bürgertum begreift. Ein Problem der Kultursoziologie also? Wenn
wir den Begriff von Bürgertum beim Wort nehmen, gewiss; aber es ist
immerhin noch möglich, von einer Republik der Geister zu sprechen, deren

Bürgerrecht nach anderen als gesellschaftlichen Statuten zu vergeben wäre,
oder von einem Weltbürgertum, das die nationalen Begrenzungen (die ja
auch mit ins Spiel kommen, ob wir dies wollen oder nicht) ebenso
überschreitet, wie die von einer Klasse diktierten. Adam H. Müller, dem die
Formel von der «Einbürgerung der Kunst» zu danken ist, hat auch den

«poetischen Besitz» beschrieben, und zwar wie folgt: «Deine Liebe zu
jedem Gute der Welt ruht darin, dass du um die Gegenliebe solches Gutes
wirbst, und selbige dir in immer vollerem Maasse zu Theil wird. Erzwingen
wirst du nichts, auch das ärmste, geringste nicht, aber wohl durch werben
gewinnen, und das ist die Bedeutung des schönen Wortes erwerben.» Die
Frage ist lediglich, welcher Wirklichkeitswert solchen Wünschbarkeiten
heute noch zukommt.

Zum hundertsten Todestag Goethes schrieb Thomas Mann: «Der Bürger
ist verloren und geht des Anschlusses an die neu heraufkommende Welt
verlustig, wenn er es nicht über sich bringt, sich von den mörderischen
Gemütlichkeiten und lebenswidrigen Ideologien zu trennen, die ihn noch
beherrschen, und sich tapfer zur Zukunft zu bekennen. Die neue, die soziale

Welt, die organisierte Einheits- und Planwelt, in der die Menschheit von
untermenschlichen, unnotwendigen, das Ehrgefühl der Vernunft verletzenden

Leiden befreit sein wird, diese Welt wird kommen, und sie wird das

Werk jener grossen Nüchternheit sein, zu der heute schon alle in Betracht
kommenden, alle einem verrotteten und kleinbürgerlich-dumpfen Seelentum
abholden Geister sich bekennen. Die grossen Söhne des Bürgertums,
die aus ihm hinaus ins Geistige und Überbürgerliche wuchsen, sind Zeugen
dafür, dass im Bürgerlichen grenzenlose Möglichkeiten liegen, Möglichkeiten

unbeschränkter Selbstbefreiung und Selbstüberwindung. Die Zeit

299



ruft das Bürgertum auf, sich dieser seiner eingeborenen Möglichkeiten zu
erinnern und sich geistig und sittlich zu ihnen zu entschliessen.» Dies war
im Jahr vor dem Ausbruch der Barbarei geschrieben, in der Kultur weniger
ein-, als ausgebürgert wurde. Dreizehn Jahre und einen Weltkrieg später
zitierte Georg Lukâcs die Worte Thomas Manns, um seine Zweifel daran
anzumelden, dass die in ihnen geforderte Selbst-Transzendierung des Bürgers

realisierbar wäre: «Im Lebenswerk des grossen Gestalters der
Vermittlungen fehlt hier eine äusserst wichtige. Sie fehlt, weil sie auch im Leben
des deutschen Bürgers fehlt, weil die kompromisslose künstlerische
Wahrhaftigkeit Thomas Manns ihm nie gestattet hat, etwas als Bild herauszustellen,

was in der deutschen Wirklichkeit nicht vorhanden ist. - Die sonst
so reiche deutsche Sprache hat für das, was wir jetzt sagen wollen -
bezeichnenderweise - nicht einmal ein Wort. Die Franzosen sprechen im Gegensatz

zum Bourgeois vom Citoyen, die Russen vom Grashdanin. Das Wort
fehlt, weil die deutsche Geschichte bis jetzt die Sache selbst nicht produziert
hat.» Ein weiteres Jahrzehnt später, 1955, schloss Lukâcs ein Kapitel, das

«Franz Kafka oder Thomas Mann?» überschrieben war, mit dem Satz
ab: «Gerade weil das aktuelle Dilemma des Tages nicht die Wahl zwischen
Kapitalismus oder Sozialismus ist, sondern die zwischen Krieg oder Frieden

; weil die unmittelbare ideologische Aufgabe der bürgerlichen Intelligenz
die Überwindung der permanenten, universell gewordenen Angst, des

fatalistischen Schreckens ist, der nicht eine aktuelle Verwirklichung des Sozialismus,

sondern die Selbsthilfe der Menschheit gegenübersteht, gerade darum
kann der bürgerliche Schriftsteller sein eigenes Dilemma: Franz Kafka
oder Thomas Mann? artistisch interessante Dekadenz oder lebenswahrer
kritischer Realismus? heute leichter positiv beantworten als es ihm noch
gestern möglich war.» Im Verlauf der Begebenheiten jedoch wurde Georg
Lukâcs' Alternative «Franz Kafka oder Thomas Mann?» in der Rede
entschieden, die der österreichische Kommunist Ernst Fischer 1963 im
tschechischen Schloss Liblice bei Prag gehalten hat, eine leidenschaftliche
Zurückweisung des Bildes von Kafka als dekadentem Künstler, die in dem
Ausruf gipfelte : «Ich appelliere an die sozialistische Welt: Holt das Werk
Kafkas aus unfreiwilligem Exil zurück Gebt ihm ein Dauervisum » Heute,
ein Jahrfünft nach der tschechischen Kafka-Konferenz, lebt ihr Veranstalter,

Eduard Goldstücker, im Exil und sein Werk, die Einbürgerung Kafkas
in seiner engeren Heimat, ist in Stücke geschlagen.

Letztlich war es Thomas Mann darum gegangen, das deutsche Bürgertum

als eine kulturtragende Schicht zu erhalten, eben als eine Klasse, in die
eine Kunst wie die seine einzubürgern wäre. Zumindest seit seiner «Deutschen

Ansprache» vom 17. Oktober 1930 war seine Vorschrift dabei eine

apertura a sinistra gewesen. Georg Lukâcs verneinte sodann die Existenz
einer solchen kulturtragenden Schicht in Deutschland, mass aber dem

300



Spruchsprecher dieser nicht-existenten Klasse immerhin die Aufgabe zu,
dem Frieden der Welt durch die Ausübung eines «kritischen Realismus»
zu dienen. Es war ihm um ein Politikum, nämlich die Koexistenz zwischen
Ost und West zu tun, das ein Ästhetikum, nämlich die schriftstellerische
Haltung Thomas Manns, vorbereiten und unterstützen sollte. Seine
Prämisse war, dass erst in einer Welt, deren Übermächte sich selbst in der
Waage hielten, ein künstlerisches Werk, das auf «kritischen Realismus»
gegründet wäre, sein Heimatsrecht erhalten und sich zu voller Wirkung
entfalten könne.

Dass Lukâcs dabei Thomas Mann gegen Franz Kafka ausspielte, war, historisch

gesehen, ein Betriebsunfall. Denn wenn von der Allgemeingeltung
eines Schriftstellers in der zweiten Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts
überhaupt die Rede sein kann, dann muss wohl oder übel der Name des

masochistischen Einzelgängers und metaphysischen Anarchisten Franz
Kafka fallen. Kafkas Werk wurde eine Verbreitung und Tiefenwirkung
zuteil, wie vermutlich dem keines anderen Autors in unserer Zeit. Er hat
sich nicht nur eine Gemeinde von Lesern erworben, die immer noch im
Wachsen begriffen ist, und zwar selbst unter den Jüngeren - er hat auch

(ob zu Recht oder zu Unrecht, steht hier nicht zur Debatte) nach der Theater-
und Opernbühne die Filmleinwand erobert. Sein Name ist dabei zu einem
Wort der Umgangssprache geworden, der Sprache eines überaus ungemütlichen

Umgangs. Darum fällt es auch schwer, von einer «Einbürgerung»
Kafkas zu sprechen. Noch haben Kritik und Forschung ihn kaum in die
Traditionen eingeordnet, denen er entwuchs und auf deren Grund er zum
Besitz irgendeiner Allgemeinheit erklärt werden könnte. In der Vielfalt der

Auslegungen hat seine Rezeption vielmehr aufs deutlichste klargemacht,
dass solche Traditionen, sofern sie noch wahrnehmbar sind, ihre Kraft zu
binden und zu verpflichten, verloren haben. Der Einfluss, den Kafka
ausübte, war keineswegs ein gesellschaftliches Phänomen, sondern bestand
vielmehr darin, dass hier ein Einzelner zu Einzelnen, ein Fremder auf dieser
Erde zu anderen sprach, die sich ebenso fremd fühlten wie er. Franz Kafka
wandte sich sozusagen an den potentiellen Kafka, der in jedem seiner
Leser schlummerte. Was seine Wirkung auf die kommunistischen Staaten
des Ostens anlangt, so stellt ihre Geschichte die Frage: Hat er die Menschen
in der Tschechoslowakei, in Polen, Ungarn, Jugoslawien und Rumänien
ergriffen, weil auch sie einer «permanenten, universell gewordenen Angst»
zum Opfer gefallen waren, oder vermittelt sein Werk eben mehr als
«fatalistischen Schrecken»? Es ist noch zu früh, um dieses Dilemma eindeutig
zu beantworten. Immerhin wird es sich feststellen lassen, dass sein Name,
wo immer er auftauchte, von jenen gebraucht wurde, die auf der Freiheit
des Individuums bestanden, selbst wenn diese Freiheit nichts anderes ver-
heissen haben sollte als das Recht des Einzelnen auf seine Angst. Der

301



Anspruch auf eine von keinem Gemeinwesen verwaltete, gesteuerte oder
exploitierte Angst wäre demnach die Minimalforderung des Individuums
in unserer Zeit.

Hieraus folgt, dass Kontroversen über gesicherte Bestände an Kunst und
Literatur heutzutage weitgehend defensiv sind und, wie das Beispiel Georg
Lukâcs' zeigt, unweigerlich zur Ausbürgerung des jeweils Ungemässen
führen. Das ruft dann ebenso unweigerlich die Ausgebürgerten oder jene,
die es werden wollen, auf den Plan, und was sich sonst befehdete, schliesst
sich in schöner Einhelligkeit zusammen, um dem Ausbürgerer zu begegnen.
Das Resultat solcher Ein- oder Ausbürgerungsversuche besteht dann
bestenfalls in der Erkenntnis, dass wir, selbst bei gemeinsamer Sprache, in
Idiomen reden, die vorwiegend der Verschanzung und Selbstverteidigung
dienen. Wer sich zum Übersetzen dieser einzelnen Idiome berufen fühlte,
wird unverzüglich als Überläufer verschrien, und zwar, wenn möglich, von
allen Seiten.

Unter diesen Umständen ist es kein Zufall, dass der letzte grosse deutsche
Literaturstreit in der Schweiz ausgebrochen ist. Denn hier existiert noch am
wahrnehmbarsten eine Bürgerschaft, der Dichtung einzugliedern wäre. So
konnte sich Emil Staiger denn auch auf ein Bürgertum berufen, das er im
Sinne eines Weltbürgertums, «der Menschengemeinschaft», verstanden
wissen wollte: «Wer überhaupt die Gemeinschaft will, wer sich zu einer
dauerhaften Ordnung des menschlichen Lebens bekennt, der wird sich auch
zu den sittlichen Grundbegriffen bekennen müssen, die da heissen : Gerechtigkeit,

Wahrheit und Mass.» Das geistige Bürgertum, das Bürgertum des

Geistes, das er im Sinne hatte, wurde deutlich, als er die Namen der Schweizer

Bürger Jeremias Gotthelf oder Gottfried Keller aussprach, «den C. F.
Meyer den <Schutzgeist des Vaterlandes> genannt hat». Schutzgeist wovor?
Auch hierüber lässt uns Staiger nicht im Zweifel. Vor einer «Littérature
engagée», in der er «nur eine Entartung jenes Willens zur Gemeinschaft»
sieht, «der Dichter vergangener Tage beseelte». Obgleich diese Literatur,
wenn wir sie recht verstehen, darin und dazu engagiert ist, durch Kritik und
schöpferische Leistung einer neuen Gemeinschaft vorzuarbeiten, bleibt sie

entartet, wohl darum, weil sie sich der Einbürgerung in eine Welt, die Emil
Staiger als verbindlich vor Augen schwebt, widersetzt.

In der Diskussion, die der Zürcher Literaturstreit ausserhalb der Schweiz
entfesselte, klingt, zumindest für mich, die Stimme Rainer Gruenters nach.
A propos von Staigers sittlichen Postulaten merkt Gruenter an: «Den
künstlerischen Wahrheitsbegriff beherrscht heute mehr und mehr, kein
Zweifel, die dreiste Verwechslung von Aufrichtigkeit und infernalischer
Indiskretion. Das Scheue ist nichts als eine Form des Läppischen. Das
Kluge und Behutsame - abgewirtschaftete Feigheit, moralische Impotenz.
Und/«« and games der Künste sind/«« and games des Lebens geworden.

302



Dieser vitiose Zirkel wird angeheizt durch eine Literatur, die dem Leben,
gleichgültig ob hämisch oder verzweifelt, ihren Spiegel vorhält, der nicht
Furcht und Mitleid, sondern Kitzel und Achselzucken erzeugt, und heillos
erlitten in einem Leben, das sich durch diese Literatur rechtfertigt.» Trotzdem

bezeichnet Gruenter Staigers Position als unhaltbar. Aber er fährt fort :

«Was seine Gegner geflissentlich verkennen oder verschweigen: auch solche
Positionen verhindern nicht, etwas Richtiges zu sehen, das nicht geschwächt
oder widerlegt wird, weil Staiger einen verlorenen Posten hält.»

Was besagt dies aber anderes, als dass der Kritiker in unseren Tagen
endlich so einsam geworden ist, wie es die Künstler in den kanonischen
Zeiten unserer Literatur gewesen sind? Dies, und nicht nur dies, rückt die
zeitgenössische Kritik in die Nähe der Lyrik. Es kommt dabei ganz und

gar nicht darauf an, ob der Kritiker, von der Gesellschaft her gesehen, rechts
oder links steht; vielmehr heben sich die politischen Orientierungen vor
seiner Einsamkeit von selbst auf. Kritik heute kann weder der Einbürgerung
der Kunst dienen noch ihrer Sozialisierung.

Der zeitgenössische Kritiker braucht seinen Einzelstand, denn die Formen
unserer Kultur sind ebenso flüssig geworden wie die Grenzen unserer
Gesellschaft. Diese Grenzen laufen zudem durch einen jeden von uns; er
weiss dies, wenn er wachsam und mit sich selbst ehrlich ist. Man muss nur
an die Gestalt eines so grossen Kritikers wie Karl Kraus denken, um zu
erkennen, wie da in einem Geist Traditionalismus und Rebellentum, Sicherung

des Ererbten und Witterung für das Neue, Priesterliches und Prophetisches

beieinander wohnten und miteinander stritten. Auch Karl Kraus
hat gebilligt, geduldet und verworfen; sein «Theater der Dichtung» war
ein moralisches Institut, auf dem mit gleicher Entschiedenheit ein- wie
ausgebürgert wurde. Aber seine Leistung bestand nicht in dem Resultat,
sondern in dem Prozess der kritischen Feldzüge, die er führte, und seine Lyrik
nicht in den Versen, die er auch verfasste, sondern im hohen Schwünge der
Sätze, in denen sein sprachliches und menschliches Gewissen erprobte, ob
es stärker sei als es selbst. In den besten dieser Sätze bewahrte und zeigt
sich seine Zeit.

Walter Benjamin hat einmal geschrieben: «Es gibt ein Bild von Klee,
das Angelus Novus heisst. Ein Engel ist darauf dargestellt, der aussieht,
als wäre er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine

Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen, und seine Flügel sind
ausgespannt. Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz
der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns
erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unablässig Trümmer auf
Trümmer häuft und sie ihm vor die Füsse schleudert. Er möchte wohl
verweilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfügen. Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Flügeln verfangen hat

303



und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliessen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt,
während der Trümmerhaufen vor ihm zum Himmel wächst. Das, was wir
den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm. »

Die kritischen Schriften Walter Benjamins waren eine Fahne, die angab,
woher dieser Sturm kam und wohin er wehte. In diesem Sinn waren sie

vorbildlich für das Los, das dem Kritiker in unserer Zeit beschieden ist.

Für eine unbequeme Kritik

GERDA ZELTNER

In jüngster Zeit ist viel über Kritik gehandelt und gestritten worden. Es sei

beispielsweise an den erbitterten Kampf um die «NouveUe Critique» erinnert,

der vor etwa drei Jahren in Frankreich seinen Höhepunkt erreichte.
Diese neue Kritik erwuchs aus der Evidenz, dass eine traditionelle,
vorwiegend akademische Literaturbetrachtung unhaltbar geworden war, dass
sich in ihr eine immer grössere Diskrepanz zu den neuen anthropologischen
Wissenschaften wie auch zu den Kunstwerken der Epoche verriet.

In anderen Ländern zeigten sich analoge Erscheinungen, und immer
ergab sich dabei ein gleiches Bild: diese Kämpfe um die Kritik waren viel
leidenschaftlicher als alle Feldzüge gegen eine neue Literatur, sei es der
«Nouveau Roman» oder die Wiener Gruppe; und das ist tief symptomatisch.
Ein Kunstwerk mag noch so verwegen sein, solange eine Kritik sich findet,
welche die von der Gesellschaft zugewiesene sakrosankte Rolle zu spielen
gewillt ist, bleibt der Status quo gewahrt. Denn diese Rolle besteht
vorwiegend darin, das Unerhörte, Originelle ins Banale zurückzuholen, das
Befremdende ins Vertraute zu übersetzen. Entschärft durch ein fixfertiges
kritisches Instrument mit altbewährten Kategorien, bewegt sich das Neue
domestiziert in der alten «Cité des Lettres», und nichts Fundamentales wird
sich ereignen oder gar verändern.

Verweigert aber die Kritik diese Dienstleistung, wird es Zeit, aufzuhorchen

und sie zur Ordnung zu rufen. Roland Barthes hat daraufhingewiesen,
in was für einem aggressiv affektiven Vokabular gegen die «NouveUe Cri-

304



tique» vorgegangen wurde. «On a rêvé de blesser, de crever, de battre,
d'assassiner le nouveau critique, de le traîner en correctionnelle...» - und
damit diesen Charakter der Notwehr belegt.

Vergleicht man damit die Situation in Deutschland, wird man
feststellen, dass die Aggression das Lager gewechselt hat. Nun sind es die

«Neuen», die zum Schwert greifen, und es geht nicht mehr nur gegen eine

akademische, sondern gegen die - wie es heisst - bürgerliche, spezialisierte
Kritik, die aus der vom Kapitalismus erfundenen Arbeitsteilung ihre Macht
bezieht.

Sehr aufschlussreich ist diesbezüglich das Kursbuch 15 (November 1968);
Yaak Karsunke, Karl Markus Michel, Hans Magnus Enzensberger äussern
sich zum Thema, und alle schlagen so energisch in die gleiche Kerbe, dass

eine redaktionelle Notiz nötig wurde, die Aufsätze seien voneinander
unabhängig entstanden. Am höchsten steigt das Thermometer mit dem «Autodafé»

überschriebenen Kursbogen Walter Boehlichs.
«Die Kritik ist tot. / Welche? / Die bürgerliche, die herrschende»,/so

fängt das an und geht im gleichen Stil weiter; mündet allmählich in rhetorische

Fragesätze ein:
«Dürfte in der bürgerlichen Welt Kritik aufhören, mit einem nutzlosen

und hilflosen, längst dem Gelächter preisgegebenen Vokabular das
Sterbende, das Tote für lebendig auszugeben / Können wir keine Kritik
haben, die Literatur nicht länger als das begreift, was sie angeblich ist,
sondern als das, wozu sie dient ?»

Was nun zwar Boehlichs eigenes Vokabular anbelangt, ist es eher dürftig:

« antibürgerlich / gesellschaftliche Funktion / Scheinautorität / liberaler
Flitter / etc.», das gehört zum längst etablierten Jargon der sogenannten
progressiven Literatur: Schablonen, etwas jüngeren Datums als die
«bürgerlichen». Ebenso bürgerlich aber wie diese, falls sich das Bürgerliche
durch das Schablonenhafte definiert, durch das Wortklischee, mit dem es

sich ein konkretes, jeweils neu fragendes Denken erspart.
Immerhin scheint schweres Geschütz gegenüber diesem Kursbogen fehl

am Platz. Vieles sieht so aus, als hätte der kluge Walter Boehlich sich einen
Scherz geleistet und nicht zuletzt die von den Studenten in Mode gebrachte
Manifestsprache einmal auszuprobieren versucht. Und warum nicht? Der
Kursbogen ist etwas Spezielles; als eine Art Flugblatt ist er, obwohl honoriert,

fast den marktunabhängigen Graffiti in den Hörsälen von Paris oder
Berlin verschwistert. Ein Flugblatt zeigt das Klima des Tages an und
verflattert mit dem Tag.

Wird aber in diesem Ton für die Dauer produziert, ist die Sache bedenklicher;

und von dieser Bedenklichkeit kann man den von Peter Hamm

305



herausgegebenen Band «Kritik / von wem / für wen / wie» nicht überall
freisprechen1. Der Literaturkritiker Hamm hat sich Gedanken gemacht über
die Misere der heutigen Kritik, sich Fragen gestellt, deren Antworten er
sich bei einer Reihe von Kritikern erbat, um sie in einem Band zu vereinen.
Die ursprüngliche Absicht war, «Selbstdarstellungen von etablierten
Kritikern zu erbitten und sie mit Selbstdarstellungen von möglichst unbekannten,
vom Markt noch nicht verschlissenen Kritikern zu konfrontieren», und der
Hintergedanke, der Anachronismus der etablierten Kritik müsste sich dabei
von selber denunzieren. Die Grosskritiker jedoch haben den Braten
gerochen, sind nicht marschiert, und so müsste umdisponiert werden.

Vor allem ist Hamm selber eingesprungen, nahm seinen Zettelkasten
hervor und bestückte damit etwas, das man bestenfalls ein Feuilleton
nennen kann, «Der Grosskritiker». Zunächst wird eine Art Katalog des

Grosskritikervokabulars aufgestellt. Sie heissen Blöcker, Holthusen, Reich-
Ranicki, Sieburg, Hans Mayer ; aber Namen sind nicht so wichtig wie
die spezifische Mentalität, die sich in den gesammelten und natürlich
extrem polemisch interpretierten Rezensionsstellen spiegelt.

Nun ist gewiss die Idee dieses Dictionnaires ausgezeichnet, und was
Hamm an Belegen zusammenträgt, müsste viele Leser überzeugen, dass es

höchste Zeit ist, mit einer gewissen immer noch den deutschen Idealismus
aufwärmenden Kritik aufzuräumen und Schluss zu machen mit den Gesten
des Segenspendens und Zelebrierens. Sei nun die Rede von der «gesegneten
Spontaneität der Motivbildungen», vom «Sinnertrag eines ursprünglichen
Menschseins», heisse es: «Das ist die Naivität des Anfangs, das ist die
Sprache der Urvokabeln, der Ur-Symbole, das ist irrational », es tönt
alles gleichermassen abstossend. Würde nun dieser süddeutsche Starliterat
nicht mit analoger Überheblichkeit damit umgehen, würde der Leser nicht
so oft etwas Schnellfertiges spüren, das ihn die Genauigkeit der Zitate ein
wenig bezweifeln lässt, so wäre damit wahrhaftig etwas anzufangen. So aber
ist die Gelegenheit leider verpatzt.

Neben den Sündenböcken erscheinen die Zitate von Hamms
Gewährsmännern; namentlich Brecht, Benjamin, Barthes liefern ihm den Katechismus,

woraus immerhin zu entnehmen ist, dass seine Thesen so unerhört
neu nicht sind. Von ihnen nimmt der Autor ebenso unkritisch wie zuvor
totalkritisch Zitate auf und merkt - um nur ein Beispiel zu nennen - dabei

gar nicht, dass er Brecht für die «sich selbständig entwickelnde Kunst»
plädieren lässt - wo ihm selber doch gerade die Vorstellung von autonomer
Kunst der radikalsten Austreibung bedarf.

Indem Hamm der Kritik den Krieg erklärte, hat er offenbar auch die
Selbstkritik abgeschafft. Wie anders sollte man sich einen Satz erklären
wie diesen: «Doch auch diese Kritik basiert noch auf einer Vorstellung von
autonomer Kunst, auf einer Vorstellung von Wertvermittlung, die unhalt-

306



bar geworden ist, seit der Stand der Produktionsmittel fortgeschrittener
als jede Ästhetik ist und jede ästhetische Hervorbringung zu einem Akt
törichter Privatheit verurteilt. »

Das kommt an Einfalt etwa der Behauptung gleich, seit es Autos zur
Fortbewegung gebe, sei jeder, der noch zu Fuss gehe, ein Trottel. In der
Tat treibt Hamm geradezu einen Fetischismus mit der Technik; vom
Fernschreiber bis zum Motorboot ist alles auf Grund seiner Verwendbarkeit
der Ware «Literatur» vorzuziehen.

Damit sind wir bei einem oberen Thema des Buches. Es soll der
Warencharakter, die Marktabhängigkeit der Literatur und der Kultur überhaupt
aufgedeckt und dieser damit jedes Privileg abgesprochen werden. Vor allem
die jüngeren Jahrgänge unter den siebzehn Autoren stimmen in dieser
Tendenz überein: Konrad Boehmer, Hans G. Helms, Peter Klaus Iden,
Yaak Karsunke und andere. Schon diese Namen zeigen, dass es sich dabei

keineswegs um «unetablierte» Kritiker handelt. Von ihnen existiert schon
ein öffentliches Image, wenn auch nicht immer ein so originelles wie von
dem Happening-Künstler Bazon Brock. Sein Aufsatz «Zum Verbrecher
geboren - zum Richter bestellt» nimmt die Vorstellung der Kritik als

Vermittlung unter Beschuss, welche nur auf Grund der Gewaltentrennung
habe entstehen können und selber zu einer formalen Gewalt herangewachsen

sei. Schade, dass dieser Dozent für nichtnormative Ästhetik seine

Gedanken in einer so hermetischen Nomenklatur vorträgt, dass sie ihrerseits

einer Vermittlung bedürfte. Das macht überhaupt jene, die «ganz vorn
liegen» - sich also unter anderem auch gegen jedes elitäre Prinzip
aussprechen - verdächtig: Sie nehmen sich die Mühe nicht, ihr dialektisches
Expertenvokabular wieder ins Allgemeine zu übersetzen. So wenden sie

sich an Eingeweihte, schliessen den gewöhnlichen Bildungsbürger aus und
erlangen damit wieder den Nimbus von Kompetenz, Privileg plus Autorität;
man fragt sich, wie weit der Weg von hier zu einer neuen Rasse des
Grosskritikers sei.

Auch die Progressiven sind natürlich nicht einer Meinung. So tritt Heinz
Josef Herbort nun gerade wieder für die Vermittlung ein. «Nicht die

unmassgebliche Meinung eines noch so kompetenten einzelnen also,
sondern das Rüstzeug zu einer je eigenen Urteilsfindung soll vermittelt werden.
Adressat einer solchen Vermittlung ist jeder mündige Leser, der sich

selber eine Meinung bilden möchte.» Das tönt bestechend, und man ist
gespannt zu hören, wie er das anstellt. Nun, Herbort erzählt beispielsweise,
wie er nach einem Gastkonzert des Cleveland-Orchesters ausführlich die

Bedingungen beschreibt, unter welchen George Szell mit seinem Orchester
arbeitet, will sagen, gewerkschaftspolitische, finanzielle Voraussetzungen,
Besetzungsfragen, Programmgestaltung und so fort. So wird «Musikberichterstattung

zum Teil eines Reports über kultur-politische Zusammenhänge,

307



die Denkprozesse des Lesers werden auf Bereiche gelenkt, die jenseits der
reinen Ästhetik liegen, etwas mehr als nur schöngeistiges Bla-Bla-Bla
gestatten ».

Gewiss, wer wäre nicht gegen dieses Bla-Bla-Bla. Müsste aber jemand
einen Report über soziologische, politische, gewerkschaftliche Zusammenhänge

bei Käseherstellung und -vertrieb schreiben, wären darin
wahrscheinlich auch Meldungen zu finden über die Qualität besagten Käses.
Einzig in dem Terrorbereich, in den gewisse Kritiker die Kultur
hineinmanipulieren, ist Qualität - im Fall Herborts die Sauberkeit der Instrumentierung,

die Art der Interpretation, der Treuegrad der Wiedergabe etc. -
tabuisiert.

Auch wenn solches das Klima von Hamms Anthologie charakterisiert,
wäre es falsch, anzunehmen, es stünden hier nur Terroristen beisammen.
Vor allem wurden glücklicherweise auch Schriftsteller wie Martin Walser
und Reinhard Baumgart aufgeboten, und hier geht sogleich ein freierer
Atem. Das Erfrischendste ist Walsers «Tagtraum, dass der Kritiker ein
Schriftsteller sei». Er redet einer rückhaltlos subjektiven Kritik das Wort,
die alle Scheinobjektivität fallen lässt und damit die kulturpäpstlichen
Attitüden von selber ausschliesst. Dass er sich bei Grossinquisitor Hamm
eine schlechte Note holt, weil er sich noch einer Restvorstellung von «autonomer

Kunst» schuldig macht, lässt seinen Tagtraum um so sympathischer
erscheinen.

Wie immer man auch das Buch bewerten mag, es bleibt fundamental wichtig
als Zeiterscheinung. Es zwingt uns zur Frage, was heute in dieser Hinsicht
eigentlich geschehen sei.

Jeder Kritiker, der sich um eine lebendige, sachgerechte Betrachtung
müht, hat längst eingesehen, dass eine gewisse Kritik - und gar nicht nur
die akademische - ausgespielt hat. Es gibt keine Zehn Gebote der Ästhetik

mehr; angesichts der neuen Literatur sind die vom Humanismus ererbten

Kriterien ohnmächtig geworden. Begriffe wie Mythos, Schicksal,
ursprüngliches Menschsein, Essenz, gleichbleibende Grundwirklichkeit, das
hat alles nicht nur ausgedient, es verstellt auch die Wirklichkeit. Denn diese
Wörter tendieren alle dahin, das Kunstwerk in sich selbst einzukreisen, es

in einem elitären, autonomen Bezirk abzuschirmen. «Dichtung ist nicht
erklärbar, sie ist nur erfahrbar», lautet das diesbezügliche Axiom (Blöcker).
Damit schliesst man nicht nur die Tür gegen Hinz und Kunz, man sorgt
auch dafür, dass in die «Cité des Lettres», ins «Musée imaginaire», oder
wie immer die Reservate heissen, die Geschichte nicht eintrete.

Denn, lässt man sie herein, dann ist es vorbei mit den Grundwirklichkeiten

und Mythen, worin für immer und unwandelbar das Schicksal des

308



Menschseins eingezeichnet wäre; vorbei mit den Essenzen und ihren objektiven

Gesetzen. Und an ihrer Stelle stünde der Mensch mit seiner wesentlich
wandelbaren Existenz, mit seinen konkreten, datierten Bezügen zur Welt
und den anderen Menschen, aber auch mit seiner Möglichkeit, sich zu
verändern, indem er diese Bezüge ändert.

Jedoch ganz ohne Anhaltspunkte ist Kritik nicht möglich. Selbst wenn
sie sich nur darauf beschränken wollte, zu beschreiben, was bei einem
Schriftsteller vorgeht, muss sie dies von einem Standpunkt her tun, das

heisst, der Kritiker ist wiederum gezwungen, sich brauchbare Positionen
zu erarbeiten, ein paar Fixpunkte wenigstens vorläufig und hypothetisch
anzunehmen, um überhaupt reden zu können.

Und hier sieht nun alles so aus, als wäre ein grosser Teil der jungen
deutschen Kritik abgewandert. So wie die Soziologen die treibenden Kräfte
bei den Studentenunruhen sind, lässt sich auch die Kritik von der Soziologie
anführen, entlehnt hier ihre Kriterien wie auch ihren Jargon. Eine wilde
Aufklärungskampagne setzt ein, um all jene Elemente, die sich der Ver-
deckung der faktischen sozialen Befunde schuldig machen, zu denunzieren.

Und diese Aufklärung ist dringend. Kunst für den Feierabend, erbaulich,
zum Ausgleich eines möglicherweise nicht sehr löblichen Tagewerks und
damit zur Hebung der seelischen Durchschnittsnote; geglückte ästhetische
Harmonien als Tröstung und Ablenkung von aller Zerrissenheit, die wir
in der Realität erleiden, zulassen, verursachen; Kunst als künstliches
Paradies, um die Hölle der heutigen Verhältnisse - Ordnungen genannt -
zu kaschieren und das Aufbrechen subversiver Kräfte nach Möglichkeit
auf später zu verschieben: all das wird mit jedem Tag gefährlicher.

Und gefährlich ist der dazugehörige Kritiker, der Hüter des spätkapitalistischen

Status quo, der um seiner eigenen Machtposition willen die
Möglichkeiten zu realer Veränderung in einen Bezirk verbannt, der utopisch
bleiben muss, sollen Kunst und Kritik nicht eines Tages eine neue Bedeutung

annehmen, eine Bedeutung, die ihn überflüssig macht.
Es ist in der Tat höchste Zeit, dass eine neue, überaus unbequeme

Kritikergeneration diesen Zustand mit Nachdruck demaskiert. Der Irrtum
liegt nur darin, dass vor lauter Demaskieren die Kunst vergessen bleibt,
dass mit ihr überhaupt nur noch Soziologie getrieben wird. Einzig relevant
ist nun die soziale Funktion, das gesellschaftliche Wozu und Woher; der
Kritiker hat - laut Boehlich - in erster Linie zu fragen, wozu die Literatur
dient. Leider. Denn solche kurzschlüssige Argumentationen liefern der

Opposition - auch darin den Studentenunruhen verwandt - sehr billige
Vorwände und geben den reaktionären Kräften einen gefährlichen Auftrieb.
Ganz gegen seinen Willen mag hier mancher Kunstbetrachter in eine
reaktionäre Haltung gedrängt werden, nur weil diese ihm schliesslich als das

kleinere Übel erscheint.

309



Ein Beispiel. «L'art pour l'art» ist eine völlig unsinnige - um nicht zu
sagen unmoralische - Forderung. Will man aber Kunst nur noch begreifen
«als das, wozu sie dient» auf der Ebene von Motorboot und Fernschreiber,
dann hat man sie in ein Zweckdenken hinein manipuliert, von dem uns zu
befreien ja auch eine ihrer Funktionen wäre: die Forderung nach unmittelbar

wirksamer Praxis ist ebenso unsinnig. Wäre ich aber gezwungen,
zwischen einer Kunst, die wie ein moderner Wohnblock einwandfrei
funktionell ist, und der Devise «L'art pour l'art» zu wählen, würde ich mich
für diese entscheiden - sogar für Robbe-Grillets «Blaue Villa» -, weil sie

dem für alle Kunst unerlässlichen Spielcharakter noch eine Chance
einräumt.

Eines ist so falsch wie das andere, die voreilige Verengung der Kunst in den
Horizont eines zudem undialektischen Utilitarismus, wie auch jener
Versuch der vorwiegend akademischen Kritik, sie in das Reich der ewigen
Werte, der zeitlosen Geltung einzubürgern und sie damit auf Absolutheit
hin zu entschärfen. Gerade die wirklich neue Literatur wehrt sich mit
Vehemenz gegen diese Ein- oder Ausbürgerung, indem sie sich der Provokation

des Augenblicks rückhaltlos aussetzt. Unablässig unterwegs, um das
Erreichte und damit fraglos Gewordene zu zerstören und ihre Positionen
wieder zu verlassen, führt sie die Kritik von selber in immer neue Verlegenheit;

denn damit widerruft sie ständig die Übereinkünfte, die gestern noch
zu ihrem Verständnis getroffen worden waren.

Der Nouveau Roman und seine Theoretiker lieferten wahrscheinlich
den letzten annähernd objektiven Massstab. An Tolstoi oder Balzac liess
sich das Modell des «alten Romans» herausarbeiten und daran das jeweilige
neue Produkt messen : je mehr dieses abwich, um so mehr war es neu und,
in dieser Blickrichtung, bedeutend. Seither wurde auch dies belanglos. Wer
möchte beispielsweise Beckers «Ränder» am Grad der Abweichungen
messen und Abweichungen von was Mehr und mehr wird der Objektivität
jeder Boden entzogen.

Martin Walser, der in Hamms Buch davon träumt, dass der Kritiker
ein Schriftsteller sei, entspricht der heutigen Situation, wenn er behauptet:
«Der Kritiker dürfte, glaube ich, seine Prosa schreiben als einer, der
nur für sich schreibt, der nur bemüht ist, mit seiner ganzen bewussten und
unbewussten Geschichte auf den literarischen Gegenstand zu antworten.
Und je radikaler er das versuchte, um so mehr Verbindlichkeit bewirkte er.»

Zugleich aber muss ein Kritiker wissen, dass dies lediglich der
Ausgangsort ist; denn liesse er es dabei bewenden, würde er wieder in die Nähe
der Grosskritikerphrase geführt, die sagt, dass Kunst nur erfahrbar und
nicht erklärbar sei. Walsers Satz würde zur Ausflucht. Wer nur für sich

310



selber schreibt, sich ganz seiner Sprache überlässt, ist kein Kritiker mehr,
weil, wer als Kritiker schreibt, erklären und damit einige allgemeine
Richtpunkte im Blick behalten muss. Mit anderen Worten: es ist unerlässlich,
dass ich meine zunächst unmittelbare emotionale Begegnung mit einem
Text übersetze; dass aus meinem subjektiven Erlebnis heraus als sekundärer

Prozess wiederum eine Objektivierung stattfinde : eine interpretierende,
möglichst allgemein verständliche Beschreibung, welche mein Emotionales
in ein Rationales hinüberführt. Ich muss Einblick geben in die Faktoren,
die mein Urteil mit- oder sogar vorbestimmt haben, Einblick in meine
«eigene Geschichte», die sich ja nicht trennen lässt von der Geschichte
meiner Zeit, von dem, woran meine Epoche leidet, worauf sie hofft, von
dem, was in ihrer Sprache sich als Bewusstsein niederschlägt.

In ihrem fortgeschrittenen Zustand erschafft sich die neue Literatur
selber ihren Kritiker. Statt Urvokabeln zu dichten, konfrontiert sie ihn mit
zahllosen Varianten der Sprachzerstörung; statt überzeitliche Werte, bietet
sie ihm den stammelnden Versuch der Annäherung an unsere zeitbedingte,
veränderte Realität. Und indem sie sich weigert, die Entfremdungsmechanismen,

die alle heutigen Gesellschaften vergiften, mit Harmonie zu kaschieren,

gilt ihr höchstes Misstrauen den geglückten ästhetischen Ordnungen.
Dies ist für den Kritiker eine folgenschwere Aufkündigung. Sie sagt ihm,

dass es nicht mehr zureicht, einen Text danach zu beurteilen, ob dessen

«innere Absicht» in der Form eingelöst sei. Auch wenn die Untrennbarkeit
von «Form» und «Inhalt» die Voraussetzung für jede Kunst ist, dient sie

doch nur noch zur Vorsortierung, ist beiläufige Selbstverständlichkeit neben

jener «inneren Absicht», das heisst einer in weitem Sinn verstandenen
politischen Relevanz; ja sogar neben der Eigenschaft eines Werkes als

Zeit-Symptom.
Anders gesagt: indem die neue Literatur selber aus allen Vorstellungen

von Autonomie ausbrach, verlegen sich die Richtpunkte, die der Kritiker,
wie wir sagten, im Blick behalten muss, ausserhalb des literarischen Bezirks.
Sie werden von nun an den mannigfaltigen Spannungen zwischen sozialer
Wirklichkeit und literarischem Ausdruck gelten. Die soziale Wirklichkeit,
die unsere, ist dunkel. Ihr extremer Zustand ist das tägliche Anwachsen von
Verbrechen, Wahnsinn, Aggression, Völkermord und Selbstmord ; und der
unter Wohlfahrtseinrichtungen getarnte Untergrund, aus dem dies hervorbricht,

gehört zu unserer Mitverantwortung.
In diesem Untergrund jedoch hat auch die heutige Kunst ihren Ursprung;

auch ihre Existenz, ihr So-Sein zeugt von dem verwahrlosten, beschädigten
Zustand der Welt. So veranlasst sie den Kritiker, die Art und Weise dieses

Bezeugens zu definieren, die historischen Mechanismen zu ermitteln, die,
dem Autor teilweise unbewusst, die Impulse gaben.

Viele heutige Texte erschöpfen sich in diesem Symptomcharakter; und

311



die schwierige Entscheidung, die der Kritiker des weitern zu treffen hat, ist,
diesen gegenüber die Relevanz eines Autors hervorzuheben, dem es gelingt,
die ihn bedrängende Wirklichkeit in Sprache zu übersetzen, statt sich ihr
bloss zu überlassen. Wo und wie hat dieser ein Stück von dem, was seinen
Aufruhr verursacht, in Wörtern bewältigt? in welcher Weise hat er einen

- vielleicht nur schmalen - Sektor unserer Welt durch Sprache geistig
erfahrbar gemacht? erfahrbar und damit auch möglicherweise veränderbar?

Das ein paar Beispiele von dem, was die neue Literatur ihren Kritiker
fragen lehrt.

Sie provoziert ihn, nach dem Bezug des Werks zur inneren und äusseren
Zeit-Wirklichkeit zu suchen, die Intensität zu wägen, mit der das heute
Fällige getroffen wird.

Das sind nur Stichworte; sie möchten die Richtung andeuten, in die
eine heutige Kritik gehen kann, indem sie sich von der neuen Literatur
selber führen lässt. Sie muss die abstrakte Vorstellung von der Autonomie
der Kunst endgültig begraben ; sie wird von der Welt reden müssen, in der
wir leben, von der Notwendigkeit, die falschen Bedingungen, die korrupten
Grundlagen unserer Gesellschaft zu zerstören, und wird damit so unbequem
sein, wie die Neue Literatur selbst.

Indem sie aber nach Gestaltung, das heisst nach geistiger Bewältigung
fragt, wird sie den künstlerischen Gegenstand auch nie mit Fernschreiber
und Motorboot verwechseln. Kritik wird nur fortbestehen können, wenn
sie die Kunst in ihrer dialektischen Polarität zwischen dem «Nur für sich»
(des Grosskritikers) und dem «Nur für den Markt» (der Progressiven)
versteht. Diese Polarität jedoch darf der Kritiker nie summarisch hinnehmen,
er muss sie an jedem Werk neu und konkret ermitteln - was immer nur
aus dem persönlichen Erlebnis und der subjektiven Konfrontation mit diesem
Werk möglich wird.

1Kritik, von wem, für wen, wie? Eine Selbstdarstellung der Kritik, herausgegeben
von Peter Hamm, Hanser-Verlag, München 1968.

312



Die lebendige Wirklichkeit der Literatur beweisen

ELSBETH PULVER

Macht und Ohnmacht der Kritik

Das Wort «Kritik» spielt im Vokabular dieses Jahrzehnts fast eine
Starrolle. Nichts scheint den Reformern wie den Revolutionären unserer
gesellschaftlichen Ordnung erstrebenswerter als ein kritisches Bewusstsein: man
redet von der «kritischen Universität», fordert von der Schule, dass sie die

Fähigkeit der Schüler zur kritischen Stellungnahme fördere, erwartet vom
Staatsbürger, dass er sich dem Staat und seinen Institutionen gegenüber
kritisch verhalte.

Wie nie zuvor, so sollte man meinen, müsste also gerade heute auch die
Literaturkritik Ansehen gemessen, da sich in ihr die geforderte kritische
Haltung gewissermassen zu einer beruflichen Tätigkeit verfestigt.

Und tatsächlich: nie zuvor dürften so viele Kritiker so grosse Namen
gehabt, ihre Bücher so grosse Auflageziffern erreicht haben, wenigstens
nicht im deutschen Sprachgebiet, wo man in literarischen Dingen sonst
mehr auf die Seite des Gemüthaften neigt.

Dass die Kritiker, die grossen vor allem, es sind, die den Markt bestimmen,

über den Absatz eines Buches entscheiden, das wird oft behauptet,
aber selten bewiesen. Unwiderlegbar freilich scheint, dass der künstlerische
Ruf eines Autors, seine Ranghöhe in der literarischen Welt, weitgehend
vom Urteil der bedeutendsten Zeitungen und der grössten Kritiker abhängig

ist.
Bei keinem Dichtertreffen dürfen denn auch die Kritiker fehlen, und in

einer Zeit, in der das private Gespräch sich mehr und mehr in den Bereich
des Öffentlichen flüchtet, der Dialog sich in die Panel-discussion pervertiert,

setzt sich gern und häufig auch der Dichter mit dem Kritiker zusammen

zur Schau und bespricht mit ihm in schöner Offenheit sein Werk -
als ob beide es aus der gleichen Richtung sähen!

Ein Höhepunkt der Kritik also? Doch nicht ganz. Die Geltung der
Kritik ist zum mindesten nicht unumstritten. Die gleichen Leute, die ein
kritisches Bewusstsein fordern, greifen - paradoxerweise - umgekehrt, fast
im selben Atemzug, die literarische Kritik an, lehnen sie ab, mit einer
Ausschliesslichkeit, wie wir sie sonst nur bei ganz jungen Leuten kennen:
im Namen des gesellschaftlichen Fortschritts, im Namen auch der Wirk-

313



lichkeit - gegen die Eigengesetzlichkeit der Kunst und der ästhetischen
Werte1. Wenn, wie dies im Falle der Literaturkritik geschieht, kritische
Haltung und Begabung gewissermassen institutionalisiert werden, wenn sie,

ausgestattet mit Ansehen und Macht, berufliche Wirklichkeit und sozialen
Rang gewinnen, dann werden sie offensichtlich ihrerseits Gegenstand einer
kritischen Leidenschaft, die sich als nicht fixierbar sehen will.

Kritisieren und Lesen

Neu ist freilich die «Kritik der Kritik» keinesfalls. Neu daran ist höchstens,
dass sie im Augenblick Teil der politischen Auseinandersetzung geworden
ist und dass im Namen der Freiheit des Geistes eben diese Freiheit zugunsten
einer gesellschaftlichen oder antigesellschaftlichen Gebundenheit geleugnet
oder übersehen wird, wenn sie sich im schöpferischen Werk zeigt.

Zwei Jahrzehnte schon ist es her, seit Virginia Woolf - auf ihre Art
nicht minder radikal als die heutigen Radikalen - der Kritik den Untergang

wünschte und prophezeite2. Der Kritiker in seiner heutigen Form (sie
unterscheidet nach englischer Terminologie review und criticism, was im
Deutschen eher Kritik und Wissenschaft wäre) werde untergehen, müsse
ersetzt werden durch das, was sie ironisch den «Ausweider» nennt: das ist
ein Mann, der im Auftrag einer Zeitung laufend Inhaltsangaben der zu
besprechenden Bücher macht, sie durch Zitate ergänzt und schliesslich als
Zeichen seiner Anerkennung oder seines Missfallens kleine Sterne oder
Dolche darunter setzt. Auf diese Weise könnten Leser und Leihbibliotheken
den gewünschten Hinweis erhalten, welche Bücher sich anzuschaffen lohnen.
Besonders befähigte Literaturkenner aber sollen eine arztähnliche Praxis
eröffnen, wo sich die Autoren, die ein kritisches Urteil über ihr Werk brauchen

(und welcher Autor, so sagt Virginia Woolf, braucht das nicht), in
privaten Konsultationen über ihr Werk besprechen können.

Vor zwanzig Jahren mögen diese Vorschläge als Spielereien einer
überreichen dichterischen Phantasie gewirkt haben - heute haben sie eine
unerwartete Aktualität gewonnen. Das Bild, das Reinhard Baumgart, aus
anderer, viel stärker soziologisch orientierter Sicht, vom zukünftigen
Kritiker entworfen hat, gleicht fast zum Verwechseln dem «Ausweider»
Virginia Woolfs: der Kritiker ist nichts anderes mehr als das literarische
Pendant zum «Disc jockey»3.

Nur dass freilich der Angriff auf die Kritik und der Plan einer
Neuorientierung der Kritik bei Virginia Woolf nicht aus dem Wunsch nach
gesellschaftlicher Umwälzung kommen, sondern aus der Sensibilität der
Dichterin, von der wir wissen, dass sie mit angespannter Neugier Urteile
über ihre Bücher erwartete, sie mit peinlicher Genauigkeit im Tagebuch
registrierte und durch eine unbefriedigende Rezension tief beunruhigt wurde.

314



Der Aufsatz, dem ihr Projekt zu einer Neugestaltung der Kritik
entnommen ist, enthält eine lange Liste von Klagen und Anklagen englischer
Dichter gegen ihre Kritiker - die von Virginia Woolf mit spürbarer persönlicher

Beteiligung präsentiert wird. Die Liste dürfte in der deutschen Literatur

noch um einiges länger sein (und kürzer wohl nur in den romanischen
Literaturen). Das Missbehagen der Autoren, der Zwiespalt zwischen denen,
die Literatur schaffen, und denen, die sich dazu äussern (und sich dazu
ihrerseits der Sprache bedienen und ein Stück Literatur produzieren), ist
ein altes und, könnte man meinen, erschöpftes Thema.

Wie eigenartig aber, wenn man nun neben die eben zitierte Kampfansage
Virginia Woolfs ihren Aufsatz «How to Read a Book» stellt: ein Lob des

Lesens und eine begeisternde Anleitung zum individuellen und auch zum
kritischen Lesen!

Ist es Zufall oder verlegerische Absicht, dass diese beiden (nach ihrem
Entstehungsdatum weit auseinanderliegenden) Aufsätze in der deutschen
Auswahl der Essays von Virginia Woolf nebeneinanderstehen Auf jeden
Fall bilden sie einen sprechenden Kontrapunkt, der uns auf mehr als nur
eine individuelle Besonderheit der Autorin aufmerksam macht. Sie ist ja
keineswegs die einzige, die im Kritiker den Feind des Autors fürchtet, im
Leser aber, auch im kritischen Leser, seinen Freund sucht.

Dass der Autor für den Leser schreibe, diese Illusion zwar dürften uns
die letzten hundert Jahre gründlich zerstört haben. Aber sogar wenn er

gegen ihn schreibt, so, als gäbe es ihn nicht, kann er nicht ohne ihn
auskommen, und noch wenn er, wie heute möglich, sein Publikum beschimpft,
ist dies eine gewaltsame und raffinierte Art der Werbung.

So wird heute, in diesem Jahrzehnt des kritischen Ansturms gegen die

Kritik, zwar die Kritik totgesagt, nicht aber das Lesen. Es scheint noch
einer weiteren Radikalisierung der progressiven Richtung zu bedürfen,
auch die Tätigkeit des Lesens als «reaktionär und inhuman» darzustellen.

Den Vorrang des Lesens gegenüber der Kritik im engeren Sinn scheinen
auch die Kritiker selbst - und andere, die sich beruflich mit Literatur
befassen - nicht bestreiten zu wollen. Gerne akzentuieren sie die Rolle des

Lesens in ihrer Beschäftigung mit Literatur. «Tagebuch eines Lesers»
nennt Werner Weber seinen letzten Essayband, «Nur für Leser» heisst ein
Buch von Friedrich Sieburg, von Ezra Pound gibt es ein «ABC des Lesens»,
Martin Walser redet von «Leseerfahrungen», und ein Sammelband von
Aufsätzen Peter Suhrkamps trägt den unabänderlich richtigen Titel «Der
Leser».

Äusserungen zur Literatur wären demzufolge aufzufassen als

wortgewordene, sachlich fixierte Leseerfahrungen - und sind auf diese Weise
einerseits dem Lesen selbst aufs engste verbunden, andrerseits gleichzeitig
aufs entschiedenste von ihm getrennt. Der Leser ist ja, von Ausnahmen

315



abgesehen, ein stummer Teilnehmer, sein Urteil bleibt eingeschlossen in
seine Gedanken oder teilt sich einem engen Kreis privater Freunde mit.
Dieses Stummbleiben mag ihn gelegentlich belasten, ist aber auch ein Vorteil

- und die Vorliebe des Autors für ihn mag, so paradox das tönt, darin
ihren Grund haben. Denn die sprachliche Fixierung eines Eindrucks oder
Urteils ist ja nicht einfach eine beliebig ablösbare Zutat, sondern gehört
zum Wesen selbst. Auch der Kritiker, der sich bemüht «ein reiner
unbestechlicher Spiegel zu sein» (ein Ausdruck Hofmannsthals), entwirft, indem
er Sprache braucht, ein Bildnis: das dem, der sich abgebildet sieht, leicht
als eine Fratze seiner selbst vorkommen mag. Wir wissen, wie empfindlich
Menschen reagieren, wenn sie sich selbst erkennbar in einem dichterischen
Werk porträtiert finden. Selbst ein Gerhart Hauptmann, der doch die
Problematik des dichterischen Schaffens aus eigener Erfahrung kannte,
zeigte keinerlei Begeisterung, als er sich selbst als «merkwürdigste Figur
eines merkwürdigen Buches» in der «Riesenpuppe» des Mynheer Peeper-
korn wiederfand! Was für eine Tollkühnheit also begeht, genau besehen,
der Kritiker Woche für Woche, wenn er geistige Porträts entwirft und
veröffentlicht: einfühlende vielleicht, lobende, ablehnende, spottende: immer
ein Bildnis (vor dem uns Max Frisch gewarnt hat), das sich mit dem Gegenstand

nie deckt und doch mit ihm den Namen teilt. Warum sollte es uns
erstaunen, wenn der Autor den stummen oder nur durch behelfsmässige
Briefe sich ausdrückenden Leser vorzieht, wenn das Bild seiner selbst ihm
nur als Zerrbild vorkommt und das Gespräch zwischen Autor und Kritiker
doch immer wieder dem Gastmahl des Fuchses mit dem Storch gleichen
muss?

« Nicht immer so rasch ...»

Vielleicht verfestigt, versteift und verzerrt sich das in der Kritik entworfene
Bild des Autors um so mehr, je rascher das Urteil gefällt werden muss. In
diesem Punkt ist ja die Kritik heute gewissermassen marktabhängig geworden.

Wir reden auch bereits ganz selbstverständlich von Büchermarkt und
Bücherproduktion - das Buch ist eine Ware geworden, ist auch eine Ware
geworden, mit Stosszeiten des Absatzes. Die Rezensionen, besonders die
wichtigsten und einflussreichsten, folgen schnell, sie müssen es, falls sie
Einfluss auf den Leser gewinnen wollen, bevor andere das Bild fixieren.

«Nicht immer so rasch, so eifrig und voreilig», so lautet der Vorwurf
Heinrich Bölls gegen die Kritik - gewiss ein ernstzunehmender Vorwurf.
Das Tempo des modernen Literaturbetriebes hat schon vor einem halben
Jahrhundert einen so intensiven, geduldigen und umfassenden Leser wie
Hofmannsthal irritiert. «Wozu denn auch von einem Phänomen zum andern

316



jagen?» schreibt er einmal. «Ich bin noch nicht so weit, dass ich mir Stefan

George, Borchardt, manches andere, das mir nahe ist, genug zu eigen
gemacht hätte. So viel Materie soll der Stein der Weisen in sich aufnehmen,
als er zu sublimieren (in Geist aufzulösen) die Kraft hat, heisst es in einem
alten alchemistischen Praecept, und das ist zu beherzigen.» Das tönt wie

von weither, hat aber noch heute seine Gültigkeit. Rasches Aufnehmen,
rasches Urteilen, Offenheit für immer Neues - eine Haltung, wie sie
unabdingbar zu dem gehört, der den Anforderungen des heutigen Literaturbetriebes

genügen will - erscheinen plötzlich, gemessen an der Geduld
immer neuen Begegnens, immer tieferen Eindringens, wie sie sich bei
Hofmannsthal abzeichnet, weit weniger bewundernswert.

Denn tatsächlich ist zwar das Buch eine Ware und seine Herstellung
wenigstens teilweise eine Frage maschineller Produktion geworden - Lesen
und Schreiben aber nicht (noch nicht?). Ob der richtige Leser sich immer
gleich beim Erscheinen des Buches findet - und auch immer gleich in der
richtigen Disposition, das ist mehr als fraglich. Vielleicht fände er sich erst
zwei Jahre später.

Als ich zum erstenmal den «Efraim» von Alfred Andersch las (lesen
wollte), war das Buch mir nichts als ein Gemenge von Wörtern, leer und
undurchdringlich zugleich - und dies, obgleich mir frühere Werke des

Autors lieb sind und die Begeisterung von Freunden und Kritikern hätte
ansteckend wirken können. Ein Jahr später (niemand sprach mehr von
diesem Buch) blätterte ich erneut darin, fast mehr aus Langeweile - und
plötzlich zog es mich an. Zuerst las ich nur neugierig, aber auf einmal war
ich drin - drin, so wie ich vorher draussen gewesen war, eingelassen, wie
vorher zurückgewiesen.

Ein Erlebnis, wie es jeder aufmerksame Leser kennt! Was aber wäre
geschehen, wenn ich zufällig den Auftrag erhalten hätte, das Buch zu
besprechen? Hätte ich selber erkannt, dass meine Gleichgültigkeit ihren
Grund in mir und nicht im Buch hatte, wäre nicht die Versuchung nahe
gelegen, rationale Gründe für mein mir selber nicht durchschaubares Gefühl
der Abneigung zu suchen (und wie leicht lassen sich solche Gründe für
alles finden!) und als literarisches Urteil zu formulieren und aufzuputzen,
was nur stimmungsbedingte Fremdheit war

Und ich sehe auch keinen Grund, anzunehmen, dass die grossen Kritiker
grosser Zeitungen solchen Schwankungen weniger ausgesetzt seien - sie

mussten denn desto schlechtere, das heisst unpersönlichere Leser sein. Ihre
Rezension aber fixiert das Urteil - wahrscheinlich bei ihnen selbst, und
sicher in der Öffentlichkeit.

Hilde Domin hat auf eindrückliche und gerade in ihrer Sachlichkeit
erschreckende Weise dargestellt, wie irreversibel der Prozess der Abstempelung

eines Werkes ist4. Sie vergleicht ihn mit dem Arbeitsvorgang in einem

317



Computer, in den Informationen (seien es in diesem Fall Urteile oder
Fehlurteile) hineingefüttert werden. «Die Namen, die in die grossen Computer
hineingefüttert werden, sind danach die Namen, die da sind. Es genügt,
Namen nicht in dies System hineinzufüttern, um sie auszurangieren. Die
öffentliche Verwunderung zum Beispiel über die immer gleichen Preisträger
ist eine müssige. Wie auf dem Lochbandsystem eines Computers erscheinen
die richtigen Namen bei den richtigen Gelegenheiten programmgemäss, bei
Druck auf die entsprechende Auslösertaste. »

Das Bild ist erschreckend und bleibt es noch, auch wenn man sich
bemüht, mehr Möglichkeiten der Variation und Differenzierung zu sehen,
den Prozess sozusagen aus der maschinellen Zwangsläufigkeit zu lösen.

Das Buch wird ja, vor allem wenn ihm der Schritt in eine Taschenbuchreihe

gelingt, eine Leserschaft finden, welche die ersten Urteile kaum kennt
und ihm mit unvoreingenommenen Blicken begegnet. Sein Bild kann sich
dann ändern und differenzieren. Das gilt aber nur, wenn es die erste Hürde
genommen hat, das heisst, bei der massgeblichen Kritik gut angekommen
ist. Sonst hat es ja keine Chance, einen anderen Leserkreis zu erreichen und
sich von der einmal gemachten Chiffrierung zu lösen. So ist es auch heute,
in einer Zeit wilder Produktion und fast hektischer Aufmerksamkeit für
eben diese Produktion, möglich, dass Bücher untergehen, weil sie mit der
falschen Etikette versehen wurden.

Aber auch die Bücher, die «angekommen» sind, geraten nach einigen
Jahren in eine Art von Vergessenheit. Kritiker beschäftigen sich mit den

Neuerscheinungen - vielleicht auch mit grossen Werken der Vergangenheit

-; alles, was gerade erst ein paar Jahre zurückliegt, befindet sich in
einem eigenartigen, zwielichtenen Niemandsland, wird zwar vielleicht noch
gelesen, gelegentlich erwähnt, aber selten mehr gründlich betrachtet und
neu beurteilt - obgleich gerade der Abstand einiger Jahre ein klareres Bild
und besser begründetes Urteil erlauben könnte.

«Ich liebe, ich hasse»

Ein Urteil! Der Kritiker kann nicht darauf verzichten, selbst dann nicht,
wenn er die Intentionen des Autors zu seinen eigenen Normen macht. Es

ist dem Menschen nun einmal nicht gegeben, ein «reiner unbestechlicher
Spiegel» zu sein. «Immer ist da ein Dämon, der flüstert: <Ich liebe, ich
hasse>»; auf diese einfache Formel bringt Virginia Woolf den Drang des

Menschen nach Bewertung des Gelesenen.
Dieser Drang unterscheidet den Kritiker übrigens keinesfalls vom Leser

schlechthin, der, er mag noch so stumm bleiben, doch nicht einfach ein
aufmerksamer, geduldiger, alles verstehender Zuhörer ist, sondern oft nicht

318



nur kritisch, sondern geradezu voreingenommen liest. Ja, es sei die Behauptung

gewagt, dass die strengsten Leser, gerade was die noch nicht in einem
anerkannten Kanon sanktionierten Werke angeht, nicht unter den Kritikern
zu finden sind, sondern unter den Lesern, die sich selber nie der Erfahrung
des - wie anders immer gearteten - Schreibens und also des Misslingens
aussetzen : sie haben es leichter, von der Bank der Spötter aus die Bemühungen

und Versuche ihrer Zeitgenossen zu beobachten.
Wir reden also vom Urteil, wissen, dass der Kritiker nicht darauf

verzichten kann, reden aber, gerade in den letzten Jahren, nur mit Zögern,
gewissermassen halblaut, von den Massstäben, nach denen wir urteilen.
Man bewertet zwar («liebt und hasst»), aber die ewigen Normen, der feste

Kanon, für wen sind sie noch unbezweifelbar, verlässlich
Heinrich Böll erhebt gegen einen berühmten deutschen Kritiker den

Vorwurf, dass er vom «Ordnen, Werten, Postulieren spreche, aber seine

Wertmassstäbe, Ordnungen, Postulate nicht nenne». Gleichgültig, ob diese

Feststellung bei gerade diesem Kritiker zutrifft - auf jeden Fall dürfte sie

symptomatisch sein für eine Zeit, in der man zwar ohne Urteil nicht
auskommt, der Massstäbe aber so wenig sicher ist, dass man sie eher verbirgt
als damit auftrumpft.
Unmöglich, bei einem normativen Kritiker alter Schule einen solchen
Vorwurf zu erheben Er pflegte seine Normen unmissverständlich zu nennen.
Ihn aber dürfte es heute auch nicht mehr geben, sicher nicht unter den
bedeutenden Kritikern.

Den traditionellen Spielarten des Kritikers stellt Reinhard Baumgart
eine neue entgegen: den Kritiker, der ein Buch daran misst, was es für die
Zukunft der Literatur leistet, der also durch sein Urteil diese Zukunft
bauen hilft5. Das ist eine moderne, waghalsige Erscheinungsform des früheren
normativen Kritikers, wobei die Massstäbe nicht aus der Vergangenheit
geholt, sondern aus den Werken der Gegenwart geahnt und aus einer nur
vermuteten Zukunft vorbezogen werden.

Wie bezeichnend aber, wenn Baumgart nur wenige Jahre später die

Fragwürdigkeit auch dieser Möglichkeit begreift und zugibt. «Ich begann
zu zweifeln und ich zweifle noch», das ist der Kernsatz dieser neuen
Haltung. Er mag für viele Kritiker gelten, auch wenn sie, wie Werner Weber
in einem Aufsatz der Erinnerung und der Selbstbesinnung, nicht von Zweifel

allein, sondern vom Zustand «zwischen Zweifel und Gewissheit»
sprechen.

Das Kunstwerk verlangt Antwort

Hiesse das, dass die Literaturkritik untergehen muss im Wirbel des Zweifels,

der Antikritik und Überkritik - angegriffen wie sie ist von der heutigen

319



Linken, bestritten durch den Autor und nur mit Vorbehalten verteidigt
durch die Kritiker selbst? Oder hiesse es eher (da es ja ohnehin ein müssiges
Unterfangen sein dürfte, vom Tod dessen zu reden, was, wenigstens äusserlich,

in strotzender Blüte steht) - hiesse es, dass man sich auf eine bescheidenere

Zielsetzung besinnen muss
Die Kritik «stelle den Beweis dar, dass die Literatur in unserem sozialen

Dasein eine lebendige Wirklichkeit sei» - das ist eine Definition und
Rechtfertigung der Kritik, die wir ernst nehmen, der wir trauen dürfen - um, so

mehr, als sie von William Faulkner stammt, der dem literarischen Betrieb
denkbar fern stand und selber nie Kritiken seiner Bücher las (er wisse selbst,
dass das fertige Werk nie gut genug sei).

Lesen allein genügt also nicht zum Beweis (es bleibt ja auch, von der
Öffentlichkeit aus gesehen stumm, eine wortlose Begegnung mit dem Autor),
sondern immer noch braucht es dazu den angegriffenen, totgesagten Kritiker

- das heisst einen Menschen, dessen Beziehung zur Literatur so geartet
ist, dass sie ihn wiederum zum schriftlichen Ausdruck drängt. Das braucht
nicht zu heissen, dass die Beziehung des Kritikers zur Literatur stärker
sein muss als die des passionierten Nur-Lesers. Nicht sie allein ist es ja
auch, was ihn zur Kritik treibt - andere, minder edle Eigenschaften mischen
sich ein (wie übrigens bei jeder Tätigkeit): Ehrgeiz, Eitelkeit vielleicht, das

Verlangen nach geistiger Macht - aber auch berufliche Nötigung und
Zufälle des Lebenslaufes. Das ändert nichts daran, dass Literatur für ihn
eine Lebensmacht ist, stark und lebendig genug, um wiederum in Worte
zu drängen. Sie ist Realität, indem sie den einen ansaugt, bis er «im Geiste
des Autors wohnt» (Herder), und sie ist es, indem sie den andern zur
kämpferischen Auseinandersetzung reizt.

Eine weitmaschige Bestimmung also und, verglichen mit andern
Definitionen, gewiss eine bescheidene. Der Kritiker ist nicht der Mittelpunkt
des literarischen Kosmos, wie ihn Doderer nannte, nicht der Gesetzgeber
der Literatur und nicht ihr Richter, nicht der Präzeptor der Autoren und
nicht ein Seismograph, der zukunftsweisende Strömungen registriert. Das
alles sind, vergleichsweise gesprochen, mehr seine Masken. Wesentlich
bleibt, dass er ihre lebendige Wirklichkeit beweist, indem er auf sie antwortet.

«Antworten», so heisst der Titel eines der letzten Essaybände von Max
Rychner, der schönste Name vielleicht für die Art dieses grossen Kritikers,
der in seinem Werk das «Verlangen des Kunstwerkes nach Antwort», von
dem Paul Valéry spricht, auf so unvergleichliche Weise erfüllte.

Eine bescheidene Wesensbestimmung - aber doch keine, welche die
Kritik heute überflüssig machte. Denn selbstverständlich ist die lebendige
Wirklichkeit der Literatur gerade heute keineswegs. Dass sie existiert, das

freilich ist unübersehbar (wenngleich weniger deutlich als Sport, Mode und
Film) : viel eher droht ihr die Gefahr, dass sie auf eine falsche Weise da ist :

320



als Konsumgut nämlich oder lediglich als Teil der programmierten und
institutionalisierten Meinungsbildung, oder auch, vom Leser aus gesehen,
als intellektuelles Statussymbol. Noch sträubt sich etwas in uns dagegen,
diese Erscheinungsformen der Literatur bereits als ihre «lebendige
Wirklichkeit» zu sehen. Lebendige Wirklichkeit gewinnt die Literatur ja erst

jenseits dieser zeitbestimmten Masken (von denen sie sich freilich nicht
lösen kann) in dem, was sie übersteigt. Nur wenn er dieses Darüberhinaus
registriert, im Alten wie im Neuen, erfüllt der Kritiker seine Bestimmung.

Aus diesem Grunde darf er auch nicht zum «Ausweider» der Literatur
werden, wie ihn Virginia Woolf entwirft und wie er tatsächlich dem Leser
dienlich wäre, und auch nicht zum bloss präsentierenden Disc jockey: denn
dann nähme er letztlich die Literatur nur bei ihrem Warencharakter, schaltete

sich ein in den Prozess geistigen Konsums - statt, so weit wie möglich,
ausserhalb zu bleiben: aufmerksamer Leser, allein mit dem Buch - und
ein ehrlicher Kritiker, der sein Urteil seinerseits der Kritik der Öffentlichkeit

aussetzt. Das ist ja nicht nur ein Privileg, sondern auch ein Wagnis.
Nicht nur der Autor, auch der Kritiker stellt sich dem Gericht der
kommenden Zeit, die darüber befindet, welche Werke weiterleben und wie
richtig die Bewertung durch die Zeitgenossen gewesen. Schon allein dies

Wissen sollte den Kritiker vor Voreiligkeit und Arroganz bewahren.

1 Kritik, von wem, für wen, wie? wem, für wen, wie? - 4Hilde Domin, Wo-
Herausgegeben von Peter Hamm, Carl zu Lyrik heute? Piper Verlag, München
Hanser Verlag, München 1968. - 2 Virginia 1968. - 5Reinhard Baumgart, Aussichten
Woolf, Granit und Regenbogen, Suhrkamp des Romans, Luchterhand Verlag, Neuwied
Verlag, Frankfurt a. M. 1960. - 3Reinhard und Berlin 1968.

Baumgart, Vorschläge, in: Kritik, von

321


	Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik
	Einleitung
	Das kritische Verhältnis
	Einbürgerung der Kunst?
	Für eine unbequeme Kritik
	Die lebendige Wirklichkeit der Literatur beweisen


