Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)
Heft: 3: Einblrgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverstandnis der Kritik
Rubrik: Einburgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverstandnis der Kritik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einbiirgerung der Kunst?

UM EIN NEUES SELBSTVERSTANDNIS DER KRITIK

Auf den folgenden Seiten steht eine Disziplin zur Diskussion, die ein merk-
wirdiges Zwischendasein fithrt zwischen Wissenschaft und Literatur: die
literarische Kritik, Gegenstand zum Teil recht heftiger Angriffe gerade in
letzter Zeit, problematisch ihrem ureigensten Wesen nach. Die schnell
fertigen Rezepte mit Skepsis aufzunehmen, die zur Uberwindung und
Losung dieser Problematik angeboten werden, empfiehlt sich schon darum,
weil die meisten von ihnen auf einer unzuldssigen Vereinfachung und platten
Funktionalisierung von Literatur und Kritik beruhen. Uns geht es nicht
um Rezepte, sondern um Beitrdge zu einem Gespriach, das erfreulicher-
weise an Lebhaftigkeit zugenommen hat. Wir meinen nicht die polemische
Begleitmusik, sondern die Suche nach einem neuen Selbstverstindnis.
Gegen eine Kritik, die man als «autoritidr» meint abqualifizieren zu miissen,
lasst sich freilich gut streiten, und wo man sie gar als eine Téatigkeit im
Dienste des Marktes sieht, sind Gegenargumente leicht zur Hand. Das Bild,
das in derartigen Feldziigen von der bestehenden oder der «herrschenden»
Kritik entsteht, ist ein Zerrbild. Aber damit soll natiirlich nicht gesagt sein,
dass Bemiihungen um ecine neue theoretische und methodische Grund-
legung nicht von &dusserster Dringlichkeit waren. Unter verdnderten Be-
dingungen wird die Kritik ihren Standort zwischen Literatur und Wissen-
schaft suchen miissen. Die Auseinandersetzung um die « Nouvelle Critique»
in Frankreich und die jiingsten Fehden im deutschen Sprachbereich zeigen,
dass die Dinge im Fluss sind.

Unsere Fragestellung ist mitbedingt durch die Forderungen des prak-
tischen Berufs. Sie gilt nicht allein der Theorie, und sie geht vor allem
davon aus, dass der kritische Betrachter der Literatur nicht ausserhalb
konkreter, datierbarer Beziige zu Welt und Menschen steht. Darum haben
wir — in der Uberschrift — die Formel iibernommen, die der National-
Okonom und Literaturkritiker Adam Muiiller (1779-1829) geprédgt hat, der
Mann, der zu Beginn des neunzehnten Jahrhunderts als ein «erginzender
Erkldrer der neueren Literatur» (Friedrich Schlegel) aufgetreten ist. lhm
ist das Wort von der « Einbiirgerung der Kunst» zu danken, das wir freilich
— aus der Sicht und aus den Erfahrungen unserer Zeit — mit einem Frage-

289



zeichen versehen miissen. Adam Muiiller will mit seiner Formel sagen (er
erldutert es am Beispiel des Hans Sachs), dass man erkennen miisse, «wie
die politische oder die 6konomische und die poetische Existenz einander
bestdndig bedingen», und er merkt mit durchaus zukunftstrachtiger Deut-
lichkeit an, «wie unziemlich die Gleichgiiltigkeit der Dichter und Freunde
der Poesie gegen den gesellschaftlichen Zustand von Deutschland» erschei-
nen miisse. Hans Sachs dagegen habe mit seinen Werken in diesen Zustand
eingegriffen, indem er ndmlich die Helden Roms und Jerusalems mit voll-
kommener Selbstverstdndlichkeit in die Realititen seiner eigenen Vaterstadt
Niirnberg hineingestellt habe. Das Fremde heimisch zu machen, es einzu-
bilirgern in den gemeinsamen Staat der Geister, ist fiir Adam Miiller auch
die Aufgabe der Kritik. Eine wahre Rezension, so sagt er, ist die Geschichte
unseres Kampfes mit einem Buch, und er fihrt fort, das Resultat miisse
«die Aufnahme dieses neuen Biirgers in dem Staate unsrer Literatur» sein.

Wir haben gewichtige Griinde, diesen Erkldrungen zu widersprechen
oder zumindest zu bezweifeln, dass sie den verdnderten Verhéltnissen gerecht
werden. Auch Adam Miiller gibt zwar zu seiner Zeit zu, eine Kritik in dem
von ihm angedeuteten Sinne, als eine Wirksamkeit im Dienste der steigen-
den und erweiternden Entwicklung des «Staates der Literatur», gebe es
noch nicht. Wir kénnen nur feststellen, dass es sie noch immer nicht —
oder moglicherweise erst recht nicht mehr gibt. Ja wir fragen uns, ob sie
iiberhaupt wiinschbar sein konnte.

Heinz Politzer bezweifelt ernstlich, dass der Vorstellung vom « poetischen
Besitz» iiberhaupt noch ein Realititswert innewohne. Der Einbiirgerung
der Kunst kénne die Kritik heute schon darum nicht mehr dienen, weil die
Formen der Kultur und die Grenzen unserer Gesellschaft fliessend geworden
sind. Anderseits wird deutlich — so vor allem in dem Beitrag, den Jean
Starobinski beisteuert —, dass alle Kritik darauf ausgeht, die Zerrissenheit
zum Verschwinden zu bringen. Sie tut es jedoch nicht, indem sie auf Assimila-
tion des Verschiedenartigen ausgeht, sondern indem sie die Differenz mit
einbezieht in ihr kritisches Verstehen. Welches also ist der Ort der literari-
schen Kritik ? Worauf griindet sie ihre Aussagen und wie geht sie vor? Die
nachfolgenden Beitrdge suchen eine Antwort auf diese Fragen.

Anton Krdttli

290



Das kritische Verhaltnis

JEAN STAROBINSKI

Die gegenwirtige Debatte iiber die theoretischen Grundfragen der Literatur-
wissenschaft ist bestimmt von Niitzlichkeit, denn die umstrittenen Punkte
lassen die Konflikte und Schwierigkeiten unserer Zeit ans Licht treten.
Man spricht von « Methode» und «Theorie», zwei Begriffe, die zu oft als
auswechselbar gelten.

Die Theorie ist einerseits eine vorwegnehmende Hypothese iliber das
Wesen und die inneren Beziige des erforschten Gegenstands: sie geht — so
war es auch in der modernen Physik — der Erfindung voraus. — Im mehr
etymologischen Sinn aber ist sie die umfassende Betrachtung eines Vorge-
gebenen, Ubersicht iiber ein wohlgeordnetes System. Im Bereich der Litera-
tur kann die «theoretische» Betrachtung literarischer und kritischer Werke
der Vergangenheit in grossem Mass von dem ebenfalls «theoretischen»
Entwurf unseres fiir die Zukunft geplanten Werks beeinflusst werden.

Die kritische Methode will bald mit grosster Genauigkeit gewisse tech-
nische Mittel klassieren, bald ist sie, im weiteren Sinn, ein Nachdenken iiber
die von ihr anzustrebenden Ziele, ohne dass versucht wird, die Mittel genau
zu umschreiben.

Die « Nouvelle Critique» manifestierte sich nicht mit einem Programm,
sondern mit neuen Interpretationen, und zwar schon vor vielen Jahren;
die von ihr verlangten theoretischen Begriindungen fithrten zu Angriff und
Verteidigung. Die Theoretisierung einer bestehenden Praxis ist fiir die
weitere Entwicklung der angewandten Forschungsmethode notwendig, denn
methodische Uberlegung und Forschung stiitzen und beeinflussen sich
gegenseitig.

Es geniigt nicht, die Einzelerscheinung eines bestimmten Werks oder
Autors zu betrachten: die literaturwissenschaftliche Methode beruht nicht
auf intuitivem Erraten. Damit eine einheitliche Schau méglich wird, bedarf
es der ordnenden Prinzipien, ohne dass eine bestimmte Richtung erzwungen
werden soll. Diese Prinzipien sind zwar nicht vorgegeben, doch notwendig:
sie bewahren vor der Abschweifung, garantieren eine Interpretation, die
vom Text ausgeht, verpflichten uns zum systematischen, progressiven Vor-
gehen. Die eigentliche Methode liegt im Stil des kritischen Vorgehens und
erscheint am Ende; erst wenn sie ihren Dienst geleistet hat und sozusagen
uberfliissig wird, ldsst sie sich in Begriffe fassen.

291



Wenn die Kritik ein Wissen ist — die umfassende Interpretation kiimmert
sich nurmehr wenig um das Werturteil —, so muss sie zur Verallgemeinerung
ihrer einzelnen Entdeckungen streben; sie muss sich selbst in bezug auf ihre
Ziele verstehen, sie fiihrt zur Theorie. Mit Vorteil gibt sie sich als nicht
abgeschlossen; jedes Lesen ist dann ein neues Lesen, eine nicht von syste-
matischen Uberlegungen und doktrindren Vorentscheidungen belastete
Begegnung. Zwischen der unvoreingenommenen Lektiire, die sich nur auf
das innere Gesetz der Werke ausrichtet, und dem selbstandigen Nachdenken
iiber das Werk und seinen geschichtlichen Kontext liegt die zu durch-
laufende «kritische Bahn»; der hermeneutische Zirkel stellt eine besonders
gelungene Form dieser Kurve dar.

Nicht eine Methode im Sinn eines planméssig ablaufenden Mechanismus
soll hier angepriesen werden; eine solche ist nur moéglich, wenn homogene
und kongruente Beziige zwischen den verglichenen Elementen vorliegen.
Weil jedes Gebiet nach einer ihm geméassen Methode verlangt, deren wissen-
schaftliche Zuverldssigkeit indirekt proportional zur Auswahl der variablen
Elemente ist, hingt die Genauigkeit von der Beschrinkung des Gebiets ab.
Fiir den Ubergang von einem Gebiet ins andere steht keine streng wissen-
schaftliche Methode zur Verfiigung. Und doch ist gerade dieser Ubergang
das wesentliche Element der kritischen Bahn; er ist notwendig, weil Ver-
stindnis und Totalitidt gefordert sind — man denke etwa an die unerldssliche
philologische Genauigkeit als Voraussetzung zu jeder Interpretation.

Sind die objektiven Probleme geldst, so dndert sich das Verhédltnis zwi-
schen Interpret und Werk ; durch diesen Wechsel breitet das Werk die ver-
schiedenen Aspekte aus, und das heteronome kritische Bewusstsein gelangt
zur Autonomie: es erobert sich selbst. Ein solcher Wandel bedingt Ge-
schmeidigkeit. Von jedem augenblicklichen, beschridnkten Zustand aus ent-
steht ein neues Verhiltnis, das wieder eine neue Beschreibung ermoglicht.
Das Verhadltnis ist elastisch, doch deswegen nicht unsicher und kaprizids;
denn alles richtet sich auf die Vervollstindigung des Wissens und die Aus-
deutung des Begreifbaren aus. Der Empathie folgt die objektive Betrach-
tung und der Vergleich: ich kann iiber das Werk etwas sagen, das nicht nur
eine Verdeutlichung des im Werk Liegenden ist. Der Interpret entfernt sich
vom Werk und folgt der eigenen Inspiration; diese Distanz ist notwendig
fiir eine eigentliche Begegnung. Das vollstindige kritische Werk schliesst
die Erinnerung an das urspriingliche Einssein mit ein, doch nimmt es eine
eigene Richtung und kreuzt das literarische Werk an einem entscheidenden
Punkt. Am Schnittpunkt der beiden Kurven entsteht eine grosse Helle.

£

Auch das literarische Werk beschreibt eine Bahn; es ist ein System ver-
schiedener Beziige zwischen der Sprache, dem Bewusstsein des Dichters

292



und der Welt. Uber die sprachliche Umsetzung von Taten und Leiden-
schaften wird ein Geschehen zugédnglich. Das grundlegende Paradox der
Literatur besteht darin, ein Fest oder eine Profanation der Sprache zu sein,
also ein durch die sprachliche Umsetzung belebtes Verhdltnis, welches aber
das freie und eigengesetzliche Auftauchen des reinen Elements der Sprache
und damit die Aufhebung des Verhiltnisses miteinschliesst. Wort und Satz
10sen sich los und schaffen eine neue Welt, die uns mehr fesselt als die
Wirklichkeit.

Durch die sprachliche Folge des literarischen Werks vollzieht sich in
mir ein Ereignis, dessen bin ich gewiss: meine Riithrung, meine inneren
Gefiihle geben das gegenwirtige Profil des Werks zu erkennen. Daran muss
sich jede spétere Beschreibung erinnern, damit das Werk wenn mdglich
noch klarer wird. Sicher hat ein Werk ein eigenes, von mir unabhéngiges
Wesen; doch wie Georges Poulet so treffend bemerkt hat, bedarf es zu
seiner Vollendung eines Bewusstseins. Bevor ich lese, ist das Werk nur ein
Ding und als solches leblos. Es steht mir frei, auf seine objektiven Charakter-
merkmale zuriickzugreifen, indem ich das beim Lesen Empfundene vor-
liufig in Klammer setze. Ich behandle das System von Zeichen, deren
Magie ich verfallen bin, als Objekt; ohne die urspriingliche Offenbarung
des Sinns zu vergessen, versuche ich, die Zeichen zu verstehen, sie «nach
Themen» fiir mein eigenes Denken einzuordnen, und dies ist nur moglich,
wenn ich den Sinn mit seinem sprachlichen Substrat, die Magie mit ihrer
formalen Basis verbinde.

Hier nun fiigt sich das «immanente» Studium der objektiven Gegeben-
heiten des Textes ein: Komposition, Stil, Bilder, semantische Werte. Das
innere Gesetz und die innere Ordnung sind so genau als moglich zu ent-
ziffern: alle objektiven Eilemente des Werks leisten einen Beitrag zu seinem
Sinn. Das ganze Geflige dieser Beziige — man kann es Struktur nennen —
bildet ein System oder einen Organismus, der so bedeutungsvoll ist, dass
sich eine Unterscheidung in objektive und subjektive Aspekte eriibrigt. Die
Form ist nie ein dusseres Kleid einer wertvolleren Wirklichkeit, die wir als
Sinn bezeichnen konnten. Denn die Wirklichkeit des Denkens besteht
darin, dass es erscheint; das Schreiben ist die Erfahrung selbst. So kann
die «strukturale» Erforschung eine sterile Antinomie iliberwinden helfen:
sie zeigt uns den Sinn in seiner Inkarnation und die « objektiven» Elemente
in ihrer «geistigen» Tragweite; sie verbietet uns, hinfer dem Werk ein vor-
gingiges psychologisches Erlebnis zu suchen. Das Werk offenbart sich als
ein durch seine « Form» definiertes System von gegenseitigen Beziigen, das
von aussen besehen als geschlossen erscheint, aber von einer gewissen
Komplexitdt an eine kombinatorische Unendlichkeit von Beziigen in sich
schliesst, die den Leser erschaudern lassen, weil sie ebensoviel Interpreta-
tionen gestatten. Die Aufgabe der Kritik scheint uns die Synthese der Teil-

293



ansichten zu sein, deren Summe sich so fiigen sollte, dass die strukturale
Einheit sichtbar wird.

Dies heisst das literarische Werk als eine Welt behandeln, die ihre eigenen
Gesetze hat, doch Teil eines nicht literarischen grosseren Ganzen ist. Selbst
wenn man darauf verzichtet, das Gesetz des Werks ausserhalb zu suchen,
weiss man genau, dass sich das Werk — negativ oder positiv — auf das ausser
ihm Liegende bezieht. Welcher Art ist dieses Verhdltnis? Das Werk als
Welt in der Welt kann mir als Mikrokosmos, als Spiegel des Universums
vorkommen, so dass sein inneres Gesetz das kollektive Gesetz der Zeit und
der kulturellen Umgebung seiner Entstehung ausdriickt.

Durch die Verbindung von Werk und Kontext gelange ich zu einem
«Zeitgeist», der seinerseits auf das Werk zuriickweist. Die radikalsten
Strukturalisten suchen das Werk in Kultur und Gesellschaft aufzulésen: es
wire also die Manifestation eines gemeinsamen Logos. Nach Sartres Aus-
druck ergibt sich ein «Positivismus ohne Kausalitit»; an die Stelle der
kausalen Erkldrung tritt eine peinlich genaue Beschreibung, bald erginzt
durch eine iibertriebene Klassifikation, bald gestiitzt durch die Phéno-
menologie. Der radikale Strukturalismus ist nur einer Literatur angemessen,
die ein geregeltes Spiel in einer geregelten Gesellschaft darstelit: die besten
Resultate zeitigt er in der Analyse der Ur-Mythen und der Volkserzédhlun-
gen. Doch versagt dieser Strukturalismus, wenn in einem Werk das von
ihm iibrigens auf dusserst wertvolle Weise analysierte Gleichgewicht gestort
ist. Vom Augenblick an, da des Dichters Wort sich nicht mehr auf ein
geregeltes Spiel zuriickfithren ldsst, erscheint eine geschichtliche Dimension,
der ein auf alle Erscheinungen ausgedehnter Strukturalismus kaum gerecht
werden kann. Anderseits bemiiht sich die auf die Definition der genera
dicendi, der Figuren, der Metren ausgerichtete alte, normative Literatur-
wissenschaft, die Literatur unter der Herrschaft der Regel zu sehen. Doch
wie der heilige Paulus sagt, setzt das Gesetz die Siinde voraus, jede Regel
die Moglichkeit, sie nicht zu beachten.

Bei modernen Werken ist es von Vorteil, die strukturale Methode zu
relativieren und in ihrer Anwendung zu beschrénken. Sicher ist die Betrach-
tung der Werke als Systeme von «signifiants» notwendig und niitzlich;
doch gehoéren Werk und Gesellschaft keineswegs dem homogenen Geflige
eines gleichen Logos an. Bekanntlich stellen sich die meisten Werke unserer
Zeit gegen die Welt, sie lehnen sie ab oder stellen sie in Frage. Die Aufgabe
der «immanenten» Kritik besteht darin, in den Texten, im «Stil» und den
offensichtlichen « Thesen» die verdnderlichen Anzeichen des Skandals, der
Opposition, der Verspottung, der Indifferenz blosszulegen, das heisst all
das, was in der heutigen Welt dem genialen Werk seinen monstrosen Aus-
nahmecharakter verleiht. Auch hier ergibt sich eine Polyvalenz: die Ele-
mente, die durch ihre gegenseitigen Beziige zur organischen innern Kohérenz

294



des Werks beitragen, stehen in einem differentiellen und polemischen Ver-
hiltnis zur vorausgehenden Literatur oder zur Umwelt; Le Rouge et le Noir
zum Beispiel ist ein durch innere, formale Beziige bestimmtes Kunstwerk,
daneben auch eine Kritik der franzosischen Gesellschaft der Restauration.
Fiir den Leser, der die innere Harmonie und die Tragweite des vom Schrift-
steller beabsichtigten Protests sieht, ist das Werk eine concordia discors.

Zu den «immanenten» Strukturen des Werks tritt also noch ein Netz
von Beziigen, die das Werk auf dem Hintergrund eines Aussern erscheinen
lassen, das es iibersteigt und von dem es iiberstiegen wird. Die innere
Spannung, aus der die Dichtung lebt, umfasst auch destrukturierende
Krifte, die nur durch die Konfrontation des Werks mit seinem Ursprung,
seinen fernen Wirkungen, seiner Umwelt begriffen werden konnen. Stets
findet man die Hauptanhaltspunkte im Werk selbst, wenn man dieses zu
lesen versteht.

Im Werk verneint sich der Dichter, er iibersteigt sich selbst und wandelt
sich, wie er auch das feste Gefiige der ihn umgebenden Wirklichkeit demen-
tiert. Dichter und Leser d&ndern im und durch das Werk ihre Auffassung
tiber sich selbst und ihre Welt. Es erscheint hier wieder die «existentielle»
Dimension, von der wir eine Zeitlang abstrahiert haben. Psychologie und
Soziologie geniigen nicht zur Erkldrung literarischer Werke, doch verschaf-
fen sie uns Einsicht in die notwendigen Voraussetzungen ihres Entstehens
und in ithre Wirkung. Die strukturierte Struktur des Werks weist uns zuriick
auf ein strukturierendes Subjekt, doch auch auf eine kulturelle Welt, die
gestort, herausgefordert wird. Hier erscheint das, was gewohnlich Gegen-
stand der Literaturgeschichte war, nimlich das Werk als Ereignis: Werk
und Welt stehen in einem Bezug. Auch wenn ich den Autor nie in einem
dem Werk vorausgehenden Zustand erfassen kann, kann und muss ich
zwei Fragen stellen: Wer spricht? Zu wem wird gesprochen?

Erst jetzt wird die ganze Bahn des Werks wahrnehmbar: zur Bahn des
Wortes tritt die Bahn der darin enthaltenen Intention. Die strukturale
Erforschung der Form behélt ihren zentralen Wert, doch sind die fest-
gefiigten Elemente des Buchs auch der Ort eines « Durchgangs». Was die
Zustdndigkeit des Strukturalismus beschriankt, ist die Tatsache, dass der
erwihnte Durchgang nicht im homogenen Medium der Sprache stattfindet;
es erscheinen Diskontinuititen: der Ubergang zur Sprache, die Zuflucht
zur Literatur und zur Vorstellungskraft. Jedes moderne Werk rechtfertigt
sich selbst (nicht nur Prousts Roman, sondern zum Beispiel auch die Essais
von Montaigne). Eine weitere Diskontinuitdt zeigt sich, wenn wir mit Leo
Spitzer sehen, wie sich die Personlichkeit eines Autors in einem System von
Abweichungen und syntaktischen, lexikologischen und &hnlichen Unter-
schieden zum jeweils «mittleren» Sprachgebrauch fassen ldsst. Gewisse
Werke entfernen sich so extrem weit, dass sie nurmehr durch die kritische

295



Interpretation in den «normalen Sprachgebrauch» zuriickgefiihrt werden
konnen. Hier erscheint die Frage nach dem Werk als Ausnahme (oder als
Monstrum), Zeichen eines einmaligen, nicht zu vergleichenden Individuums,
Geste einer bisweilen unversohnlichen Revolte, die sich vielleicht durch
eine verstindnisvolle Lektiire verraten sieht. Skandalose Werke haben
exemplarischen Charakter.

Es stellt sich nun wieder das Problem der universalen Giiltigkeit. Die
Literaturkritik fiihrt zu einer Ausebnung, indem Verschiedenheit, Unregel-
missigkeit, Skandal, Widerspruch in und zwischen den Werken Gegen-
stand einer fortlaufenden Darstellung werden, die in ihrer Verstindnis-
bereitschaft die Zerrissenheit, von der die Rede ist, zum Verschwinden
bringt. Maurice Blanchot wies kiirzlich darauf hin, dass sich die Kritik
gewohnlich (und nicht ohne Schuld) fiir die zum Allgemeinverstindlichen
strebende Kultur entscheidet, und zwar gegen die Literatur, welche die
Ablehnung und das Unvereinbare manifestiert. So werden grosse Werke
durch Kommentar und Glosse in ihrem Wesen verraten, weil man sie
integriert. Das kritische Verstehen ist jedoch nicht auf die Assimilation des
Verschiedenartigen ausgerichtet. Es ist nicht umfassend, wenn die Differenz
nicht inbegriffen ist, das heisst wenn sich das Verstehen nicht auch auf sich
selbst und sein Verhéltnis zu den Werken ausdehnt. Die kritische Darstel-
lung unterscheidet sich bewusst vom Werk, ist nicht ein intellektualisierter
Ersatz. Indem die Differenz bewusst bleibt — darin besteht das kritische
Verhiltnis —, entgeht man der Gefahr des Monologs, dem der Interpret
auf zweil Arten verfallen kann, ndmlich indem er sich ganz dem Werk
anvertraut, oder indem er sich ganz von ihm entfernt. Diese auf dem Verlust
der Differenz beruhenden Gefahren verschwinden, wenn die beiden Haltun-
gen Momente eines fortschreitenden Denkens werden: Zuhoren, Identifika-
tion und Nachvollzug in unserem Innern, Analyse des Objektiven und freie
Interpretation, doch im Bewusstsein, dass die scheinbar objektiven Tat-
sachen bereits Produkte einer ersten, durch die Interpretation bestimmten
Wahl sind. Die kritische Bahn liegt also nach Moglichkeit zwischen dem
totalen Annehmen und dem totalen Verstehen. Das innere Gesetz der kriti-
schen Darstellung muss in engem Bezug stehen zum innern Gesetz des
behandelten Werks: die Bahn fiihrt von einer zuneigungsvollen Abhéngig-
keit zu einer aufmerksamen Unabhéngigkeit.

Unsere Autonomie — und ohne eine solche ist eine Interpretation unmaog-
lich — wird sich also auf unser frei abgewandeltes Verhdltnis gegeniiber der
unverdnderlichen Realitdt des Werks stiitzen. So lebt die Kritik mit dem
Werk gewissermassen in einer Ehe und unterliegt den gleichen Gefahren
wie diese: das vermeintlich geliebte Wesen wird nicht in seiner Unabhingig-
keit und Freiheit anerkannt, das heisst es ist nur der Trager der Projektionen
der begehrenden Liebe, die aus ihm etwas anderes macht, als es in Wirklich-

296



keit ist; oder aber der Liebhaber vernichtet sich ganz in der absoluten
Unterwerfung, oder die Liebe richtet sich nicht auf die Person aus, sondern
auf ihr Vermogen, ihre Umgebung, ihre Ahnen.

Die Dichtung unterscheidet sich ganz und gar von mir; eine Person ist
sie nur, wenn ich sie als solche leben lasse; durch meine Lektiire hauche
ich ihr neues Leben ein und verleihe ihr Gegenwértigkeit, um sie zu lieben;
ich muss sie sprechen lassen, um ihr zu antworten. Besser noch stimmt das
Bild der Suche Orpheus’ oder des homerischen Totenopfers, wihrend dem
der Held beim Blut der geopferten Tiere Schatten aufsteigen 1dsst, die ihm
ithr Schicksal offenbaren und ihm den Weg seiner eigenen Bestimmung
weisen. Hermes, der Seelenfithrer und Patron der Hermeneutik, iiberschrei-
tet die Grenzen zwischen den Welten, er ldsst das von der Abwesenheit
oder dem Vergessen Verschlungene wieder gegenwirtig werden.

Die zur Diskussion stehenden neuen Erscheinungen der Literaturkritik
— vielmehr Ergdnzungen denn Ersatz fiir die traditionelle Literaturgeschichte
— entsprechen den Maoglichkeiten und der Notwendigkeit, jede auf den
Menschen bezogene Wissenschaft auch auf die Literatur auszudehnen. Es
ergeben sich daraus neue Gesichtspunkte: Diese Wissenschaften werden
mit den freiesten Erfindungen des menschlichen Geistes, also mit der
Ausnahme konfrontiert und erfahren so zugleich ihre Stirke und ihre
Grenzen. In jeder dieser Disziplinen muss sich der Forscher nach dem
Giiltigkeitsbereich seiner Beweise, dem Geniigen und der Notwendigkeit
der erschlossenen Bedingungen und Ursachen, nach der Wichtigkeit der
aufgestellten Beziige befragen.

Der Wert neuer Methoden erweist sich erst in ihrer Anwendung, das
heisst wenn sie den Sinn eines Werks erschliessen. Im Bereich der streng
wissenschaftlichen Betrachtung wandeln und verfeinern sich die experi-
mentell erprobten oder theoretisch diskutierten Methoden nur, wenn sie
unversehens selbst in Frage gestellt werden. Wer bereit ist, seine Methode
stets neu zu iiberpriifen, besitzt den kritischen Geist in seiner reinsten
Form.

Zur Kritik der Methode muss noch eine freiere Kritik treten, welche
untersucht, wie sich die verschiedenen methodischen Instrumente zum
beabsichtigten Ziel verhalten; also eine globale Konfrontation des Werks
in all seinen Aspekten unter Verwendung aller zur Verfiigung stehenden
Methoden.

Die ideale Kritik bestiinde somit aus einer methodisch streng wissen-
schaftlichen, nachpriifbaren Untersuchung und aus der reflexiven Offen-
heit, die sich nicht in ein Schema pressen ldsst. Die « Techniken» zeigen uns
die «objektive» Seite des Werks und sind ohne weiteres ilibertragbar, ohne
dass das Resultat beeintrichtigt wird ; in diesem Bereich ist also die Gruppen-
arbeit erwiinscht.

297



Anders verhilt es sich mit der Reflexion, welche die Techniken auswahlt
und anpasst, und mit jener Reflexion, welche die zutage geférderten Tat-
sachen interpretiert, denn sie zielt auf eine grossere Universalitit hin; sie
will zugleich mehr wmfassen, und differenzierter erfassen. Vom vollkom-
menen Nichtwissen aus fiihrt diese Reflexion zur weitgehend umfassenden
Erkenntnis, fiir welche die von den Techniken offenbarten Elemente und
formalen Eigenheiten nur Teilaspekte sind. Die freie Reflexion ist stets ein
Neubeginn, nicht eine Fortsetzung; auf sie hin muss die akademische Lehre
fiihren, die nicht nur Vermittlung eines gewissen Erbes oder eines instru-
mentalen Konnens sein soll. Die Literaturwissenschaft soll hier keineswegs
als Sisyphusarbeit dargestellt werden; die freie Reflexion beginnt nicht am
Nullpunkt, sie ist «aufgeklart», das heisst sie baut auf das gegenwirtige
Wissen auf. Keine der vorausgehenden Forschungen, keines der durch die
verschiedenen Methoden beigebrachten Resultate wird iibergangen, doch
muss die Reflexion ihr Vorgehen und ihren ganzen Weg neu erfinden. Eine
Art kritische Inspiration wird verlangt, deren Beginn und deren Ende nicht
voraussehbar sind. Die Interpretation kann nicht im Bereich des iiberpriif-
baren Wissens bleiben, sie muss sich den Gefahren eines literarischen Werks
aussetzen. Sie wird von einer Person geprigt sein, welche die unpersonliche
Askese des «objektiven» Wissens und der Techniken hinter sich hat: Kritik
ist ein Wissen iiber das Wort, das seine Gestalt in einem neuen Wort findet,
eine Analyse des dichterischen Geschehens, die ihrerseits auch zum Ereignis
aufriickt. Nach dem Abstieg in die Materialitdt des Werks, nach der Erfor-
schung seiner genauen Anfertigung, seines formalen Seins, seiner dussern
und innern Beziige, wird die Interpretation mit grosserer Sicherheit einen
Akt erahnen, den sie auf ihre Art nachvollzieht; indem sie diesen Akt
beurteilt, ihm den aus seiner innern Wahrheit und seinen dussern Beziigen,
seinem ausdriicklichen Inhalt und seiner impliziten Bedeutung hervor-
gehenden tieferen Sinn verleiht, wird auch sie zum Akt und kommt zum
Ausdruck, zur Mitteilung, damit sie in einer von ihr erweckten Zukunft in
durchsichtigeren und freieren Akten ein Echo finde.

( Deutsche, gekiirzte Fassung von Peter Groizer. Der Aufsatz erschien im Original un-
ter dem Titel « La relation critique» in «Quatre conférences sur la ,Nouvelle Critique‘»,
Beiheft zu Nr. 34 der « Studi Francesi», Turin, Januar|April 1968.)

298



Einbiirgerung der Kunst?

HEINZ POLITZER

Einbiirgerung der Kunst setzt eine Biirgerschaft, wenn nicht ein Biirgertum
voraus, in die der kulturelle Bestand, der iiberlieferte wie der gegenwirtig-
lebendige, einzubringen wire. In welcher Eigenschaft einzubringen? Eben
als der kulturelle Bestand-Teil jener Schicht, die sich als Biirgerschaft oder
gar als Biirgertum begreift. Ein Problem der Kultursoziologie also? Wenn
wir den Begriff von Biirgertum beim Wort nehmen, gewiss; aber es ist
immerhin noch méglich, von einer Republik der Geister zu sprechen, deren
Biirgerrecht nach anderen als gesellschaftlichen Statuten zu vergeben wire,
oder von einem Weltbiirgertum, das die nationalen Begrenzungen (die ja
auch mit ins Spiel kommen, ob wir dies wollen oder nicht) ebenso iiber-
schreitet, wie die von einer Klasse diktierten. Adam H. Miiller, dem die
Formel von der «Einbiirgerung der Kunst» zu danken ist, hat auch den
«poetischen Besitz» beschrieben, und zwar wie folgt: «Deine Liebe zu
jedem Gute der Welt ruht darin, dass du um die Gegenliebe solches Gutes
wirbst, und selbige dir in immer vollerem Maasse zu Theil wird. Erzwingen
wirst du nichts, auch das drmste, geringste nicht, aber wohl durch werben
gewinnen, und das ist die Bedeutung des schénen Wortes erwerben.» Die
Frage ist lediglich, welcher Wirklichkeitswert solchen Wiinschbarkeiten
heute noch zukommt.

Zum hundertsten Todestag Goethes schrieb Thomas Mann: « Der Blirger
ist verloren und geht des Anschlusses an die neu heraufkommende Welt
verlustig, wenn er es nicht iiber sich bringt, sich von den morderischen
Gemiitlichkeiten und lebenswidrigen Ideologien zu trennen, die ihn noch
beherrschen, und sich tapfer zur Zukunft zu bekennen. Die neue, die soziale
Welt, die organisierte Einheits- und Planwelt, in der die Menschheit von
untermenschlichen, unnotwendigen, das Ehrgefiihl der Vernunft verletzen-
den Leiden befreit sein wird, diese Welt wird kommen, und sie wird das
Werk jener grossen Niichternheit sein, zu der heute schon alle in Betracht
kommenden, alle einem verrotteten und kleinbiirgerlich-dumpfen Seelentum
abholden Geister sich bekennen. ... Die grossen Sohne des Biirgertums,
die aus ihm hinaus ins Geistige und Uberbiirgerliche wuchsen, sind Zeugen
dafiir, dass im Biirgerlichen grenzenlose Maoglichkeiten liegen, Moglich-
keiten unbeschrinkter Selbstbefreiung und Selbstiiberwindung. Die Zeit

299



ruft das Biirgertum auf, sich dieser seiner eingeborenen Moglichkeiten zu
erinnern und sich geistig und sittlich zu ihnen zu entschliessen.» Dies war
im Jahr vor dem Ausbruch der Barbarei geschrieben, in der Kultur weniger
ein-, als ausgebiirgert wurde. Dreizehn Jahre und einen Weltkrieg spéiter
zitierte Georg Lukdcs die Worte Thomas Manns, um seine Zweifel daran
anzumelden, dass die in ihnen geforderte Selbst-Transzendierung des Biir-
gers realisierbar wire: «Im Lebenswerk des grossen Gestalters der Ver-
mittlungen fehlt hier eine dusserst wichtige. Sie fehlt, weil sie auch im Leben
des deutschen Biirgers fehlt, weil die kompromisslose kiinstlerische Wahr-
haftigkeit Thomas Manns ihm nie gestattet hat, etwas als Bild herauszu-
stellen, was in der deutschen Wirklichkeit nicht vorhanden ist. — Die sonst
so reiche deutsche Sprache hat fiir das, was wir jetzt sagen wollen — bezeich-
nenderweise — nicht einmal ein Wort. Die Franzosen sprechen im Gegen-
satz zum Bourgeois vom Citoyen, die Russen vom Grashdanin. Das Wort
fehlt, weil die deutsche Geschichte bis jetzt die Sache selbst nicht produziert
hat.» Ein weiteres Jahrzehnt spéter, 1955, schloss Lukdcs ein Kapitel, das
«Franz Kafka oder Thomas Mann?» iiberschrieben war, mit dem Satz
ab: «Gerade weil das aktuelle Dilemma des Tages nicht die Wahl zwischen
Kapitalismus oder Sozialismus ist, sondern die zwischen Krieg oder Frie-
den; weil die unmittelbare ideologische Aufgabe der biirgerlichen Intelligenz
die Uberwindung der permanenten, universell gewordenen Angst, des fata-
listischen Schreckens ist, der nicht eine aktuelle Verwirklichung des Sozialis-
mus, sondern die Selbsthilfe der Menschheit gegeniibersteht, gerade darum
kann der biirgerliche Schriftsteller sein eigenes Dilemma: Franz Kafka
oder Thomas Mann? artistisch interessante Dekadenz oder lebenswahrer
kritischer Realismus? heute leichter positiv beantworten als es ihm noch
gestern moglich war.» Im Verlauf der Begebenheiten jedoch wurde Georg
Lukdcs’ Alternative «Franz Kafka oder Thomas Mann?» in der Rede
entschieden, die der Osterreichische Kommunist Ernst Fischer 1963 im
tschechischen Schloss Liblice bei Prag gehalten hat, eine leidenschaftliche
Zuriickweisung des Bildes von Kafka als dekadentem Kiinstler, die in dem
Ausruf gipfelte: «Ich appelliere an die sozialistische Welt: Holt das Werk
Kafkas aus unfreiwilligem Exil zuriick! Gebt ihm ein Dauervisum!» Heute,
ein Jahrfiinft nach der tschechischen Kafka-Konferenz, lebt ihr Veranstal-
ter, Eduard Goldstiicker, im Exil und sein Werk, die Einblirgerung Kafkas
in seiner engeren Heimat, ist in Stiicke geschlagen.

Letztlich war es Thomas Mann darum gegangen, das deutsche Biirger-
tum als eine kulturtragende Schicht zu erhalten, eben als eine Klasse, in die
eine Kunst wie die seine einzubiirgern wire. Zumindest seit seiner « Deut-
schen Ansprache» vom 17. Oktober 1930 war seine Vorschrift dabei eine
apertura a sinistra gewesen. Georg Lukdcs verneinte sodann die Existenz
einer solchen kulturtragenden Schicht in Deutschland, mass aber dem

300



Spruchsprecher dieser nicht-existenten Klasse immerhin die Aufgabe zu,
dem Frieden der Welt durch die Ausiibung eines «kritischen Realismus»
zu dienen. Es war ihm um ein Politikum, ndmlich die Koexistenz zwischen
Ost und West zu tun, das ein Asthetikum, nidmlich die schriftstellerische
Haltung Thomas Manns, vorbereiten und unterstiitzen sollte. Seine Pri-
misse war, dass erst in einer Welt, deren Ubermichte sich selbst in der
Waage hielten, ein kiinstlerisches Werk, das auf «Xkritischen Realismus»
gegriindet wire, sein Heimatsrecht erhalten und sich zu voller Wirkung
entfalten konne.

Dass Lukdcs dabei Thomas Mann gegen Franz Kaf'ka ausspielte, war, histo-
risch gesehen, ein Betriebsunfall. Denn wenn von der Allgemeingeltung
eines Schriftstellers in der zweiten Hilfte des zwanzigsten Jahrhunderts
iiberhaupt die Rede sein kann, dann muss wohl oder iibel der Name des
masochistischen Einzelgdngers und metaphysischen Anarchisten Franz
Kafka fallen. Kafkas Werk wurde eine Verbreitung und Tiefenwirkung
zuteil, wie vermutlich dem keines anderen Autors in unserer Zeit. Er hat
sich nicht nur eine Gemeinde von Lesern erworben, die immer noch im
Wachsen begriffen ist, und zwar selbst unter den Jiingeren — er hat auch
(ob zu Recht oder zu Unrecht, steht hier nicht zur Debatte) nach der Theater-
und Opernbiihne die Filmleinwand erobert. Sein Name ist dabei zu einem
Wort der Umgangssprache geworden, der Sprache eines iiberaus ungemiit-
lichen Umgangs. Darum fillt es auch schwer, von einer «Einbiirgerung»
Kafkas zu sprechen. Noch haben Kritik und Forschung ihn kaum in die
Traditionen eingeordnet, denen er entwuchs und auf deren Grund er zum
Besitz irgendeiner Allgemeinheit erklart werden konnte. In der Vielfalt der
Auslegungen hat seine Rezeption vielmehr aufs deutlichste klargemacht,
dass solche Traditionen, sofern sie noch wahrnehmbar sind, ihre Kraft zu
binden und zu verpflichten, verloren haben. Der Einfluss, den Kafka aus-
iibte, war keineswegs ein gesellschaftliches Phinomen, sondern bestand
vielmehr darin, dass hier ein Einzelner zu Einzelnen, ein Fremder auf dieser
Erde zu anderen sprach, die sich ebenso fremd fiihlten wie er. Franz Kafka
wandte sich sozusagen an den potentiellen Kafka, der in jedem seiner
Leser schlummerte. Was seine Wirkung auf die kommunistischen Staaten
des Ostens anlangt, so stellt ihre Geschichte die Frage: Hat er die Menschen
in der Tschechoslowakei, in Polen, Ungarn, Jugoslawien und Rumaénien
ergriffen, weil auch sie einer « permanenten, universell gewordenen Angst»
zum Opfer gefallen waren, oder vermittelt sein Werk eben mehr als «fata-
listischen Schrecken»? Es ist noch zu friith, um dieses Dilemma eindeutig
zu beantworten. Immerhin wird es sich feststellen lassen, dass sein Name,
wo immer er auftauchte, von jenen gebraucht wurde, die auf der Freiheit
des Individuums bestanden, selbst wenn diese Freiheit nichts anderes ver-
heissen haben sollte als das Recht des Einzelnen auf seine Angst. Der

301



Anspruch auf eine von keinem Gemeinwesen verwaltete, gesteuerte oder
exploitierte Angst wiare demnach die Minimalforderung des Individuums
in unserer Zeit.

Hieraus folgt, dass Kontroversen iiber gesicherte Bestinde an Kunst und
Literatur heutzutage weitgehend defensiv sind und, wie das Beispiel Georg
Lukdcs’ zeigt, unweigerlich zur Ausbiirgerung des jeweils Ungeméssen
fithren. Das ruft dann ebenso unweigerlich die Ausgebiirgerten oder jene,
die es werden wollen, auf den Plan, und was sich sonst befehdete, schliesst
sich in schoner Einhelligkeit zusammen, um dem Ausbiirgerer zu begegnen.
Das Resultat solcher Ein- oder Ausbiirgerungsversuche besteht dann
bestenfalls in der Erkenntnis, dass wir, selbst bei gemeinsamer Sprache, in
Idiomen reden, die vorwiegend der Verschanzung und Selbstverteidigung
dienen. Wer sich zum Ubersetzen dieser einzelnen Idiome berufen fiihlte,
wird unverziiglich als Uberldufer verschrien, und zwar, wenn méglich, von
allen Seiten.

Unter diesen Umsténden ist es kein Zufall, dass der letzte grosse deutsche
Literaturstreit in der Schweiz ausgebrochen ist. Denn hier existiert noch am
wahrnehmbarsten eine Biirgerschaft, der Dichtung einzugliedern wire. So
konnte sich Emil Staiger denn auch auf ein Biirgertum berufen, das er im
Sinne eines Weltbiirgertums, «der Menschengemeinschaft», verstanden
wissen wollte: « Wer iiberhaupt die Gemeinschaft will, wer sich zu einer
dauerhaften Ordnung des menschlichen Lebens bekennt, der wird sich auch
zu den sittlichen Grundbegriffen bekennen miissen, die da heissen: Gerech-
tigkeit, Wahrheit und Mass.» Das geistige Biirgertum, das Biirgertum des
Geistes, das er im Sinne hatte, wurde deutlich, als er die Namen der Schwei-
zer Biirger Jeremias Gotthelf oder Gottfried Keller aussprach, «den C. F.
Meyer den «Schutzgeist des Vaterlandes»> genannt hat». Schutzgeist wovor ?
Auch hieriiber ldsst uns Staiger nicht im Zweifel. Vor einer «Littérature
engagée», in der er «nur eine Entartung jenes Willens zur Gemeinschaft»
sicht, «der Dichter vergangener Tage beseelte». Obgleich diese Literatur,
wenn wir sie recht verstehen, darin und dazu engagiert ist, durch Kritik und
schopferische Leistung einer neuen Gemeinschaft vorzuarbeiten, bleibt sie
entartet, wohl darum, weil sie sich der Einbiirgerung in eine Welt, die Emil
Staiger als verbindlich vor Augen schwebt, widersetzt.

In der Diskussion, die der Ziircher Literaturstreit ausserhalb der Schweiz
entfesselte, klingt, zumindest fiir mich, die Stimme Rainer Gruenters nach.
A propos von Staigers sittlichen Postulaten merkt Gruenter an: «Den
kiinstlerischen Wahrheitsbegriff beherrscht heute mehr und mehr, kein
Zweifel, die dreiste Verwechslung von Aufrichtigkeit und infernalischer
Indiskretion. Das Scheue ist nichts als eine Form des Lappischen. Das
Kluge und Behutsame — abgewirtschaftete Feigheit, moralische Impotenz.
Und fun and games der Kiinste sind fun and games des Lebens geworden.

302



Dieser vitiose Zirkel wird angeheizt durch eine Literatur, die dem Leben,
gleichgiiltig ob hamisch oder verzweifelt, ihren Spiegel vorhélt, der nicht
Furcht und Mitleid, sondern Kitzel und Achselzucken erzeugt, und heillos
erlitten in einem Leben, das sich durch diese Literatur rechtfertigt.» Trotz-
dem bezeichnet Gruenter Staigers Position als unhaltbar. Aber er fahrt fort:
«Was seine Gegner geflissentlich verkennen oder verschweigen: auch solche
Positionen verhindern nicht, etwas Richtiges zu sehen, das nicht geschwécht
oder widerlegt wird, weil Staiger einen verlorenen Posten hilt.»

Was besagt dies aber anderes, als dass der Kritiker in unseren Tagen
endlich so einsam geworden ist, wie es die Kiinstler in den kanonischen
Zeiten unserer Literatur gewesen sind ? Dies, und nicht nur dies, riickt die
zeitgendssische Kritik in die Nidhe der Lyrik. Es kommt dabei ganz und
gar nicht darauf an, ob der Kritiker, von der Gesellschaft her gesehen, rechts
oder links steht; vielmehr heben sich die politischen Orientierungen vor
seiner Einsamkeit von selbst auf. Kritik heute kann weder der Einbiirgerung
der Kunst dienen noch ihrer Sozialisierung.

Der zeitgendssische Kritiker braucht seinen Einzelstand, denn die Formen
unserer Kultur sind ebenso fliissig geworden wie die Grenzen unserer
Gesellschaft. Diese Grenzen laufen zudem durch einen jeden von uns; er
weiss dies, wenn er wachsam und mit sich selbst ehrlich ist. Man muss nur
an die Gestalt eines so grossen Kritikers wie Karl Kraus denken, um zu
erkennen, wie da in einem Geist Traditionalismus und Rebellentum, Siche-
rung des Ererbten und Witterung fiir das Neue, Priesterliches und Prophe-
tisches beieinander wohnten und miteinander stritten. Auch Karl Kraus
hat gebilligt, geduldet und verworfen; sein «Theater der Dichtung» war
ein moralisches Institut, auf dem mit gleicher Entschiedenheit ein- wie aus-
gebiirgert wurde. Aber seine Leistung bestand nicht in dem Resultat, son-
dern in dem Prozess der kritischen Feldziige, die er fiihrte, und seine Lyrik
nicht in den Versen, die er auch verfasste, sondern im hohen Schwunge der
Sétze, in denen sein sprachliches und menschliches Gewissen erprobte, ob
es stirker sei als es selbst. In den besten dieser Sdtze bewahrte und zeigt
sich seine Zeit.

Walter Benjamin hat einmal geschrieben: «Es gibt ein Bild von Klee,
das Angelus Novus heisst. Ein Engel ist darauf dargestellt, der aussieht,
als wire er im Begriff, sich von etwas zu entfernen, worauf er starrt. Seine
Augen sind aufgerissen, sein Mund steht offen, und seine Fliigel sind aus-
gespannt. Der Engel der Geschichte muss so aussehen. Er hat das Antlitz
der Vergangenheit zugewendet. Wo eine Kette von Begebenheiten vor uns
erscheint, da sieht er eine einzige Katastrophe, die unabléssig Triimmer auf
Trimmer hiuft und sie ihm vor die Fiisse schleudert. Er mochte wohl ver-
weilen, die Toten wecken und das Zerschlagene zusammenfiigen. Aber
ein Sturm weht vom Paradiese her, der sich in seinen Fliigeln verfangen hat

303



und so stark ist, dass der Engel sie nicht mehr schliessen kann. Dieser
Sturm treibt ihn unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt,
wihrend der Triimmerhaufen vor ihm zum Himmel wéchst. Das, was wir
den Fortschritt nennen, ist dieser Sturm.»

Die kritischen Schriften Walter Benjamins waren eine Fahne, die angab,
woher dieser Sturm kam und wohin er wehte. In diesem Sinn waren sie
vorbildlich fiir das Los, das dem Kritiker in unserer Zeit beschieden ist.

Fiir eine unbequeme Kritik

GERDA ZELTNER

In jiingster Zeit ist viel {iber Kritik gehandelt und gestritten worden. Es sei
beispielsweise an den erbitterten Kampf um die « Nouvelle Critique» erin-
nert, der vor etwa drei Jahren in Frankreich seinen Hohepunkt erreichte.
Diese neue Kritik erwuchs aus der Evidenz, dass eine traditionelle, vor-
wiegend akademische Literaturbetrachtung unhaltbar geworden war, dass
sich in ihr eine immer grossere Diskrepanz zu den neuen anthropologischen
Wissenschaften wie auch zu den Kunstwerken der Epoche verriet.

In anderen Lindern zeigten sich analoge Erscheinungen, und immer
ergab sich dabei ein gleiches Bild: diese Kimpfe um die Kritik waren viel
leidenschaftlicher als alle Feldziige gegen eine neue Literatur, sei es der
«Nouveau Roman» oder die Wiener Gruppe ; und das ist tief symptomatisch.
Ein Kunstwerk mag noch so verwegen sein, solange eine Kritik sich findet,
welche die von der Gesellschaft zugewiesene sakrosankte Rolle zu spielen
gewillt ist, bleibt der Status quo gewahrt. Denn diese Rolle besteht vor-
wiegend darin, das Unerhorte, Originelle ins Banale zuriickzuholen, das
Befremdende ins Vertraute zu iibersetzen. Entscharft durch ein fixfertiges
kritisches Instrument mit altbewdhrten Kategorien, bewegt sich das Neue
domestiziert in der alten «Cité des Lettres», und nichts Fundamentales wird
sich ereignen oder gar verindern.

Verweigert aber die Kritik diese Dienstleistung, wird es Zeit, aufzuhor-
chen und sie zur Ordnung zu rufen. Roland Barthes hat darauf hingewiesen,
in was fiir einem aggressiv affektiven Vokabular gegen die « Nouvelle Cri-

304



tique» vorgegangen wurde. «On a révé de blesser, de crever, de battre,
d’assassiner le nouveau critique, de le trainer en correctionnelle...» — und
damit diesen Charakter der Notwehr belegt.

Vergleicht man damit die Situation in Deutschland, wird man fest-
stellen, dass die Aggression das Lager gewechselt hat. Nun sind es die
«Neuen», die zum Schwert greifen, und es geht nicht mehr nur gegen eine
akademische, sondern gegen die — wie es heisst — biirgerliche, spezialisierte
Kritik, die aus der vom Kapitalismus erfundenen Arbeitsteilung ihre Macht
bezieht.

Sehr aufschlussreich ist diesbeziiglich das Kursbuch 15 (November 1968);
Yaak Karsunke, Karl Markus Michel, Hans Magnus Enzensberger dussern
sich zum Thema, und alle schlagen so energisch in die gleiche Kerbe, dass
eine redaktionelle Notiz n6tig wurde, die Aufsdtze seien voneinander unab-
hidngig entstanden. Am hochsten steigt das Thermometer mit dem «Auto-
dafé» iiberschriebenen Kursbogen Walter Boehlichs.

«Die Kritik ist tot. /| Welche? / Die biirgerliche, die herrschende», / so
fangt das an und geht im gleichen Stil weiter; miindet allméhlich in rheto-
rische Fragesitze ein:

«Diirfte in der blirgerlichen Welt Kritik aufhdren, mit einem nutzlosen
und hilflosen, ldngst dem Geldchter preisgegebenen Vokabular das Ster-
bende, das Tote fiir lebendig auszugeben ... ? / Konnen wir keine Kritik
haben, die Literatur nicht ldnger als das begreift, was sie angeblich ist,
sondern als das, wozu sie dient ... 7»

Was nun zwar Boehlichs eigenes Vokabular anbelangt, ist es eher diirf-
tig: «antibiirgerlich / gesellschaftliche Funktion / Scheinautoritdt / liberaler
Flitter / etc.», das gehort zum lidngst etablierten Jargon der sogenannten
progressiven Literatur: Schablonen, etwas jiingeren Datums als die «biir-
gerlichen». Ebenso biirgerlich aber wie diese, falls sich das Biirgerliche
durch das Schablonenhafte definiert, durch das Wortklischee, mit dem es
sich ein konkretes, jeweils neu fragendes Denken erspart.

Immerhin scheint schweres Geschiitz gegeniiber diesem Kursbogen fehl
am Platz. Vieles sieht so aus, als hitte der kluge Walter Boehlich sich einen
Scherz geleistet und nicht zuletzt die von den Studenten in Mode gebrachte
Manifestsprache einmal auszuprobieren versucht. Und warum nicht? Der
Kursbogen ist etwas Spezielles; als eine Art Flugblatt ist er, obwohl hono-
riert, fast den marktunabhingigen Graffiti in den Horsdlen von Paris oder
Berlin verschwistert. Ein Flugblatt zeigt das Klima des Tages an und ver-
flattert mit dem Tag.

Wird aber in diesem Ton fiir die Dauer produziert, ist die Sache bedenk-
licher; und von dieser Bedenklichkeit kann man den von Peter Hamm

305



herausgegebenen Band «Kritik / von wem / fiir wen / wie» nicht iiberall
freisprechen!. Der Literaturkritiker Hamm hat sich Gedanken gemacht iiber
die Misere der heutigen Kritik, sich Fragen gestellt, deren Antworten er
sich bei einer Reihe von Kritikern erbat, um sie in einem Band zu vereinen.
Die urspriingliche Absicht war, «Selbstdarstellungen von etablierten Kri-
tikern zu erbitten und sie mit Selbstdarstellungen von méglichst unbekannten,
vom Markt noch nicht verschlissenen Kritikern zu konfrontieren», und der
Hintergedanke, der Anachronismus der etablierten Kritik miisste sich dabei
von selber denunzieren. Die Grosskritiker jedoch haben den Braten gero-
chen, sind nicht marschiert, und so musste umdisponiert werden.

Vor allem ist Hamm selber eingesprungen, nahm seinen Zettelkasten
hervor und bestiickte damit etwas, das man bestenfalls ein Feuilleton
nennen kann, «Der Grosskritiker». Zunachst wird eine Art Katalog des
Grosskritikervokabulars aufgestellt. Sie heissen Blocker, Holthusen, Reich-
Ranicki, Sieburg, Hans Mayer ... ; aber Namen sind nicht so wichtig wie
die spezifische Mentalitit, die sich in den gesammelten und natiirlich
extrem polemisch interpretierten Rezensionsstellen spiegelt.

Nun ist gewiss die Idee dieses Dictionnaires ausgezeichnet, und was
Hamm an Belegen zusammentrigt, miisste viele Leser liberzeugen, dass es
hochste Zeit ist, mit einer gewissen immer noch den deutschen Idealismus
aufwirmenden Kritik aufzurdumen und Schluss zu machen mit den Gesten
des Segenspendens und Zelebrierens. Sei nun die Rede von der «gesegneten
Spontaneitit der Motivbildungen», vom «Sinnertrag eines urspriinglichen
Menschseins», heisse es: «Das ist die Naivitdt des Anfangs, das ist die
Sprache der Urvokabeln, der Ur-Symbole, das ist irrational . ..», es tont
alles gleichermassen abstossend. Wiirde nun dieser siiddeutsche Starliterat
nicht mit analoger Uberheblichkeit damit umgehen, wiirde der Leser nicht
so oft etwas Schnellfertiges spiiren, das ihn die Genauigkeit der Zitate ein
wenig bezweifeln ldsst, so wiare damit wahrhaftig etwas anzufangen. So aber
ist die Gelegenheit leider verpatzt.

Neben den Siindenbocken erscheinen die Zitate von Hamms Gewéhrs-
ménnern; namentlich Brecht, Benjamin, Barthes liefern ihm den Katechis-
mus, woraus immerhin zu entnehmen ist, dass seine Thesen so unerhort
neu nicht sind. Von ihnen nimmt der Autor ebenso unkritisch wie zuvor
totalkritisch Zitate auf und merkt — um nur ein Beispiel zu nennen — dabei
gar nicht, dass er Brecht fiir die «sich selbstindig entwickelnde Kunst»
pladieren lasst — wo ihm selber doch gerade die Vorstellung von autonomer
Kunst der radikalsten Austreibung bedarf.

Indem Hamm der Kritik den Krieg erklirte, hat er offenbar auch die
Selbstkritik abgeschafft. Wie anders sollte man sich einen Satz erkldren
wie diesen: «Doch auch diese Kritik basiert noch auf einer Vorstellung von
autonomer Kunst, auf einer Vorstellung von Wertvermittlung, die unhalt-

306



bar geworden ist, seit der Stand der Produktionsmittel fortgeschrittener
als jede Asthetik ist und jede dsthetische Hervorbringung zu einem Akt
torichter Privatheit verurteilt.»

Das kommt an Einfalt etwa der Behauptung gleich, seit es Autos zur
Fortbewegung gebe, sei jeder, der noch zu Fuss gehe, ein Trottel. In der
Tat treibt Hamm geradezu einen Fetischismus mit der Technik; vom Fern-
schreiber bis zum Motorboot ist alles auf Grund seiner Verwendbarkeit
der Ware «Literatur» vorzuziehen.

Damit sind wir bei einem oberen Thema des Buches. Es soll der Waren-
charakter, die Marktabhingigkeit der Literatur und der Kultur iiberhaupt
aufgedeckt und dieser damit jedes Privileg abgesprochen werden. Vor allem
die jlingeren Jahrginge unter den siebzehn Autoren stimmen in dieser
Tendenz iiberein: Konrad Boehmer, Hans G. Helms, Peter Klaus Iden,
Yaak Karsunke und andere. Schon diese Namen zeigen, dass es sich dabei
keineswegs um «unetablierte» Kritiker handelt. Von ihnen existiert schon
ein Offentliches Image, wenn auch nicht immer ein so originelles wie von
dem Happening-Kiinstler Bazon Brock. Sein Aufsatz «Zum Verbrecher
geboren — zum Richter bestellt» nimmt die Vorstellung der Kritik als Ver-
mittlung unter Beschuss, welche nur auf Grund der Gewaltentrennung
habe entstehen kénnen und selber zu einer formalen Gewalt herangewach-
sen sei. Schade, dass dieser Dozent fiir nichtnormative Asthetik seine
Gedanken in einer so hermetischen Nomenklatur vortragt, dass sie ihrer-
seits einer Vermittlung bediirfte. Das macht {iberhaupt jene, die «ganz vorn
liegen» — sich also unter anderem auch gegen jedes elitire Prinzip aus-
sprechen — verdichtig: Sie nehmen sich die Miihe nicht, ihr dialektisches
Expertenvokabular wieder ins Allgemeine zu iibersetzen. So wenden sie
sich an Eingeweihte, schliessen den gewohnlichen Bildungsbiirger aus und
erlangen damit wieder den Nimbus von Kompetenz, Privileg plus Autoritét;
man fragt sich, wie weit der Weg von hier zu einer neuen Rasse des Gross-
kritikers sei. '

Auch die Progressiven sind natiirlich nicht einer Meinung. So tritt Heinz
Josef Herbort nun gerade wieder fiir die Vermittlung ein. «Nicht die
unmassgebliche Meinung eines noch so kompetenten einzelnen also, son-
dern das Riistzeug zu einer je eigenen Urteilsfindung soll vermittelt werden.
Adressat einer solchen Vermittlung ist ... jeder miindige Leser, der sich
selber eine Meinung bilden mdochte.» Das tont bestechend, und man ist
gespannt zu hoéren, wie er das anstellt. Nun, Herbort erzdhlt beispielsweise,
wie er nach einem Gastkonzert des Cleveland-Orchesters ausfiihrlich die
Bedingungen beschreibt, unter welchen George Szell mit seinem Orchester
arbeitet, will sagen, gewerkschaftspolitische, finanzielle Voraussetzungen,
Besetzungsfragen, Programmgestaltung und so fort. So wird « Musikbericht-
erstattung zum Teil eines Reports iiber kultur-politische Zusammenhinge,

307



die Denkprozesse des Lesers werden auf Bereiche gelenkt, die jenseits der
reinen Asthetik liegen, etwas mehr als nur schongeistiges Bla-Bla-Bla
gestatten . .. ».

Gewiss, wer wire nicht gegen dieses Bla-Bla-Bla. Miisste aber jemand
einen Report iiber soziologische, politische, gewerkschaftliche Zusammen-
hdnge bei Kiseherstellung und -vertrieb schreiben, wiren darin wahr-
scheinlich auch Meldungen zu finden iiber die Qualitit besagten Kises.
Einzig in dem Terrorbereich, in den gewisse Kritiker die Kultur hinein-
manipulieren, ist Qualitit —im Fall Herborts die Sauberkeit der Instrumen-
tierung, die Art der Interpretation, der Treuegrad der Wiedergabe etc. —
tabuisiert.

Auch wenn solches das Klima von Hamms Anthologie charakterisiert,
wire es falsch, anzunehmen, es stiinden hier nur Terroristen beisammen.
Vor allem wurden gliicklicherweise auch Schriftsteller wie Martin Walser
und Reinhard Baumgart aufgeboten, und hier geht sogleich ein freierer
Atem. Das Erfrischendste ist Walsers «Tagtraum, dass der Kritiker ein
Schriftsteller sei». Er redet einer riickhaltlos subjektiven Kritik das Wort,
die alle Scheinobjektivitdt fallen ldsst und damit die kulturpipstlichen
Attitiiden von selber ausschliesst. Dass er sich bei Grossinquisitor Hamm
eine schlechte Note holt, weil er sich noch einer Restvorstellung von «auto-
nomer Kunst» schuldig macht, ldsst seinen Tagtraum um so sympathischer
erscheinen.

Wie immer man auch das Buch bewerten mag, es bleibt fundamental wichtig
als Zeiterscheinung. Es zwingt uns zur Frage, was heute in dieser Hinsicht
eigentlich geschehen sei.

Jeder Kritiker, der sich um eine lebendige, sachgerechte Betrachtung
miiht, hat ldngst eingesehen, dass eine gewisse Kritik — und gar nicht nur
die akademische — ausgespielt hat. Es gibt keine Zehn Gebote der Asthe-
tik mehr; angesichts der neuen Literatur sind die vom Humanismus ererb-
ten Kriterien ohnméichtig geworden. Begriffe wie Mythos, Schicksal, ur-
spriingliches Menschsein, Essenz, gleichbleibende Grundwirklichkeit, das
hat alles nicht nur ausgedient, es verstellt auch die Wirklichkeit. Denn diese
Worter tendieren alle dahin, das Kunstwerk in sich selbst einzukreisen, es
in einem elitdren, autonomen Bezirk abzuschirmen. «Dichtung ist nicht
erklérbar, sie ist nur erfahrbar», lautet das diesbeziigliche Axiom (Blocker).
Damit schliesst man nicht nur die Tiir gegen Hinz und Kunz, man sorgt
auch dafiir, dass in die «Cité des Lettres», ins « Musée imaginaire», oder
wie immer die Reservate heissen, die Geschichte nicht eintrete.

Denn, ldsst man sie herein, dann ist es vorbei mit den Grundwirklich-
keiten und Mythen, worin fiir immer und unwandelbar das Schicksal des

308



Menschseins eingezeichnet wire; vorbei mit den Essenzen und ihren objek-
tiven Gesetzen. Und an ihrer Stelle stiinde der Mensch mit seiner wesentlich
wandelbaren Existenz, mit seinen konkreten, datierten Beziigen zur Welt
und den anderen Menschen, aber auch mit seiner Moglichkeit, sich zu
verdndern, indem er diese Beziige dndert.

Jedoch ganz ohne Anhaltspunkte ist Kritik nicht moglich. Selbst wenn
sie sich nur darauf beschrdnken wollte, zu beschreiben, was bei einem
Schriftsteller vorgeht, muss sie dies von einem Standpunkt her tun, das
heisst, der Kritiker ist wiederum gezwungen, sich brauchbare Positionen
zu erarbeiten, ein paar Fixpunkte wenigstens vorlaufig und hypothetisch
anzunehmen, um iiberhaupt reden zu kdnnen.

Und hier sicht nun alles so aus, als wire ein grosser Teil der jungen
deutschen Kritik abgewandert. So wie die Soziologen die treibenden Krifte
bei den Studentenunruhen sind, ldsst sich auch die Kritik von der Soziologie
anfiithren, entlehnt hier ihre Kriterien wie auch ihren Jargon. Eine wilde
Aufkldarungskampagne setzt ein, um all jene Elemente, die sich der Ver-
deckung der faktischen sozialen Befunde schuldig machen, zu denunzieren.

Und diese Aufklirung ist dringend. Kunst fur den Feierabend, erbaulich,
zum Ausgleich eines moglicherweise nicht sehr 16blichen Tagewerks und
damit zur Hebung der seelischen Durchschnittsnote; gegliickte dsthetische
Harmonien als Trostung und Ablenkung von aller Zerrissenheit, die wir
in der Realitdt erleiden, zulassen, verursachen; Kunst als kiinstliches
Paradies, um die Hoélle der heutigen Verhiltnisse — Ordnungen genannt —
zu kaschieren und das Aufbrechen subversiver Krifte nach Moglichkeit
auf spédter zu verschieben: all das wird mit jedem Tag gefdhrlicher.

Und gefdhrlich ist der dazugehorige Kritiker, der Hiiter des spatkapita-
listischen Status quo, der um seiner eigenen Machtposition willen die Mog-
lichkeiten zu realer Verdnderung in einen Bezirk verbannt, der utopisch
bleiben muss, sollen Kunst und Kritik nicht eines Tages eine neue Bedeu-
tung annehmen, eine Bedeutung, die ihn iiberfliissig macht.

Es ist in der Tat hochste Zeit, dass eine neue, iliberaus unbequeme
Kritikergeneration diesen Zustand mit Nachdruck demaskiert. Der Irrtum
liegt nur darin, dass vor lauter Demaskieren die Kunst vergessen bleibt,
dass mit ihr tiberhaupt nur noch Soziologie getrieben wird. Einzig relevant
ist nun die soziale Funktion, das gesellschaftliche Wozu und Woher; der
Kritiker hat — laut Boehlich - in erster Linie zu fragen, wozu die Literatur
dient. Leider. Denn solche kurzschliissige Argumentationen liefern der
Opposition — auch darin den Studentenunruhen verwandt — sehr billige
Vorwinde und geben den reaktiondren Kriften einen gefdhrlichen Auftrieb.
Ganz gegen seinen Willen mag hier mancher Kunstbetrachter in eine reak-
tiondre Haltung gedrdngt werden, nur weil diese ihm schliesslich als das
kleinere Ubel erscheint.

309



Ein Beispiel. «L’art pour 'art» ist eine vollig unsinnige — um nicht zu
sagen unmoralische — Forderung. Will man aber Kunst nur noch begreifen
«als das, wozu sie dient» auf der Ebene von Motorboot und Fernschreiber,
dann hat man sie in ein Zweckdenken hinein manipuliert, von dem uns zu
befreien ja auch eine ihrer Funktionen wire: die Forderung nach unmittel-
bar wirksamer Praxis ist ebenso unsinnig. Wire ich aber gezwungen, zwi-
schen einer Kunst, diec wie ein moderner Wohnblock einwandfrei funk-
tionell ist, und der Devise «L’art pour I’art» zu wihlen, wiirde ich mich
fiir diese entscheiden — sogar fiir Robbe-Grillets «Blaue Villa» —, weil sie
dem fiir alle Kunst unerldsslichen Spielcharakter noch eine Chance ein-
rdumt.

Eines ist so falsch wie das andere, die voreilige Verengung der Kunst in den
Horizont eines zudem undialektischen Utilitarismus, wie auch jener Ver-
such der vorwiegend akademischen Kritik, sie in das Reich der ewigen
Werte, der zeitlosen Geltung einzubiirgern und sie damit auf Absolutheit
hin zu entschidrfen. Gerade die wirklich neue Literatur wehrt sich mit
Vehemenz gegen diese Ein- oder Ausbiirgerung, indem sie sich der Provo-
kation des Augenblicks riickhaltlos aussetzt. Unabldssig unterwegs, um das
Erreichte und damit fraglos Gewordene zu zerstéren und ihre Positionen
wieder zu verlassen, fiihrt sie die Kritik von selber in immer neue Verlegen-
heit; denn damit widerruft sie stindig die Ubereinkiinfte, die gestern noch
zu threm Verstdndnis getroffen worden waren.

Der Nouveau Roman und seine Theoretiker lieferten wahrscheinlich
den letzten annidhernd objektiven Massstab. An Tolstoi oder Balzac liess
sich das Modell des «alten Romans» herausarbeiten und daran das jeweilige
neue Produkt messen: je mehr dieses abwich, um so mehr war es neu und,
in dieser Blickrichtung, bedeutend. Seither wurde auch dies belangios. Wer
mochte beispielsweise Beckers «Rénder» am Grad der Abweichungen
messen ? und Abweichungen von was? Mehr und mehr wird der Objektivitit
jeder Boden entzogen.

Martin Walser, der in Hamms Buch davon trdumt, dass der Kritiker
ein Schriftsteller sei, entspricht der heutigen Situation, wenn er behauptet:
«Der ... Kritiker diirfte, glaube ich, seine Prosa schreiben als einer, der
nur fiir sich schreibt, der nur bemiiht ist, mit seiner ganzen bewussten und
unbewussten Geschichte auf den literarischen Gegenstand zu antworten.
Und je radikaler er das versuchte, um so mehr Verbindlichkeit bewirkte er.»

Zugleich aber muss ein Kritiker wissen, dass dies lediglich der Aus-
gangsort ist; denn liesse er es dabei bewenden, wiirde er wieder in die Nihe
der Grosskritikerphrase gefiihrt, die sagt, dass Kunst nur erfahrbar und
nicht erklarbar sei. Walsers Satz wiirde zur Ausflucht. Wer nur fiir sich

310



selber schreibt, sich ganz seiner Sprache iiberldsst, ist kein Kritiker mehr,
weil, wer als Kritiker schreibt, erkldren und damit einige allgemeine Richt-
punkte im Blick behalten muss. Mit anderen Worten: es ist unerldsslich,
dass ich meine zundchst unmittelbare emotionale Begegnung mit einem
Text libersetze; dass aus meinem subjektiven Erlebnis heraus als sekun-
dérer Prozess wiederum eine Objektivierung stattfinde: eine interpretierende,
moglichst allgemein verstindliche Beschreibung, welche mein Emotionales
in ein Rationales hiniiberfiihrt. Ich muss Einblick geben in die Faktoren,
die mein Urteil mit- oder sogar vorbestimmt haben, Einblick in meine
«eigene Geschichte», die sich ja nicht trennen ldsst von der Geschichte
meiner Zeit, von dem, woran meine Epoche leidet, worauf sie hofft, von
dem, was in ihrer Sprache sich als Bewusstsein niederschligt.

In ihrem fortgeschrittenen Zustand erschafft sich die neue Literatur
selber ihren Kritiker. Statt Urvokabeln zu dichten, konfrontiert sie ihn mit
zahllosen Varianten der Sprachzerstdrung; statt iiberzeitliche Werte, bietet
sie thm den stammelnden Versuch der Anndherung an unsere zeitbedingte,
verdnderte Realitdt. Und indem sie sich weigert, die Entfremdungsmecha-
nismen, die alle heutigen Gesellschaften vergiften, mit Harmonie zu kaschie-
ren, gilt ithr hochstes Misstrauen den gegliickten dsthetischen Ordnungen.

Dies ist fiir den Kritiker eine folgenschwere Aufkiindigung. Sie sagt ihm,
dass es nicht mehr zureicht, einen Text danach zu beurteilen, ob dessen
«innere Absicht» in der Form eingelost sei. Auch wenn die Untrennbarkeit
von «Form» und «Inhalt» die Voraussetzung fiir jede Kunst ist, dient sie
doch nur noch zur Vorsortierung, ist beildufige Selbstverstdndlichkeit neben
jener «inneren Absicht», das heisst einer in weitem Sinn verstandenen
politischen Relevanz; ja sogar neben der Eigenschaft eines Werkes als
Zeit-Symptom.

Anders gesagt: indem die neue Literatur selber aus allen Vorstellungen
von Autonomie ausbrach, verlegen sich die Richtpunkte, die der Kritiker,
wie wir sagten, im Blick behalten muss, ausserhalb des literarischen Bezirks.
Sie werden von nun an den mannigfaltigen Spannungen zwischen sozialer
Wirklichkeit und literarischem Ausdruck gelten. Die soziale Wirklichkeit,
die unsere, ist dunkel. Thr extremer Zustand ist das tagliche Anwachsen von
Verbrechen, Wahnsinn, Aggression, Volkermord und Selbstmord; und der
unter Wohlfahrtseinrichtungen getarnte Untergrund, aus dem dies hervor-
bricht, gehdrt zu unserer Mitverantwortung.

In diesem Untergrund jedoch hat auch die heutige Kunst ihren Ursprung;
auch ihre Existenz, ihr So-Sein zeugt von dem verwahrlosten, beschiddigten
Zustand der Welt. So veranlasst sie den Kritiker, die Art und Weise dieses
Bezeugens zu definieren, die historischen Mechanismen zu ermitteln, die,
dem Autor teilweise unbewusst, die Impulse gaben.

Viele heutige Texte erschopfen sich in diesem Symptomcharakter; und

311



die schwierige Entscheidung, die der Kritiker des weitern zu treffen hat, ist,
diesen gegeniiber die Relevanz eines Autors hervorzuheben, dem es gelingt,
die ihn bedridngende Wirklichkeit in Sprache zu iibersetzen, statt sich ihr
bloss zu iiberlassen. Wo und wie hat dieser ein Stiick von dem, was seinen
Aufruhr verursacht, in Wortern bewiltigt? in welcher Weise hat er einen
— vielleicht nur schmalen - Sektor unserer Welt durch Sprache geistig
erfahrbar gemacht? erfahrbar und damit auch mdoglicherweise verdnder-
bar? Das ein paar Beispiele von dem, was die neue Literatur ihren Kritiker
fragen lehrt.

Sie provoziert ihn, nach dem Bezug des Werks zur inneren und dusseren
Zeit-Wirklichkeit zu suchen, die Intensitit zu wigen, mit der das heute
Fillige getroffen wird.

Das sind nur Stichworte; sie mochten die Richtung andeuten, in die
eine heutige Kritik gehen kann, indem sie sich von der neuen Literatur
selber fiihren ldsst. Sie muss die abstrakte Vorstellung von der Autonomie
der Kunst endgiiltig begraben; sie wird von der Welt reden miissen, in der
wir leben, von der Notwendigkeit, die falschen Bedingungen, die korrupten
Grundlagen unserer Gesellschaft zu zerstdren, und wird damit so unbequem
sein, wie die Neue Literatur selbst.

Indem sie aber nach Gestaltung, das heisst nach geistiger Bewiltigung
fragt, wird sie den kiinstlerischen Gegenstand auch nie mit Fernschreiber
und Motorboot verwechseln. Kritik wird nur fortbestehen kénnen, wenn
sie die Kunst in ihrer dialektischen Polaritidt zwischen dem «Nur fiir sich»
(des Grosskritikers) und dem « Nur fiir den Markt» (der Progressiven) ver-
steht. Diese Polaritdt jedoch darf der Kritiker nie summarisch hinnehmen,
er muss sie an jedem Werk neu und konkret ermitteln — was immer nur
aus dem personlichen Erlebnis und der subjektiven Konfrontation mit diesem
Werk moglich wird.

1Kritik, von wem, fiir wen, wie? Eine Selbstdarstellung der Kritik, herausgegeben
von Peter Hamm, Hanser-Verlag, Miinchen 1968.



Die lebendige Wirklichkeit der Literatur beweisen

ELSBETH PULVER

Macht und Ohnmacht der Kritik

Das Wort «Kritik» spielt im Vokabular dieses Jahrzehnts fast eine Star-
rolle. Nichts scheint den Reformern wie den Revolutiondren unserer gesell-
schaftlichen Ordnung erstrebenswerter als ein kritisches Bewusstsein: man
redet von der «kritischen Universitidt», fordert von der Schule, dass sie die
Fihigkeit der Schiiler zur kritischen Stellungnahme fordere, erwartet vom
Staatsbiirger, dass er sich dem Staat und seinen Institutionen gegeniiber
kritisch verhalte.

Wie nie zuvor, so sollte man meinen, miisste also gerade heute auch die
Literaturkritik Ansehen geniessen, da sich in ihr die geforderte kritische
Haltung gewissermassen zu einer beruflichen Tétigkeit verfestigt.

Und tatsdchlich: nie zuvor diirften so viele Kritiker so grosse Namen
gehabt, ihre Biicher so grosse Auflageziffern erreicht haben, wenigstens
nicht im deutschen Sprachgebiet, wo man in literarischen Dingen sonst
mehr auf die Seite des Gemiithaften neigt.

Dass die Kritiker, die grossen vor allem, es sind, die den Markt bestim-
men, liber den Absatz eines Buches entscheiden, das wird oft behauptet,
aber selten bewiesen. Unwiderlegbar freilich scheint, dass der kiinstlerische
Ruf eines Autors, seine Ranghohe in der literarischen Welt, weitgehend
vom Urteil der bedeutendsten Zeitungen und der grossten Kritiker abhén-
gig ist.

Bei keinem Dichtertreffen diirfen denn auch die Kritiker fehlen, und in
einer Zeit, in der das private Gesprich sich mehr und mehr in den Bereich
des Offentlichen fliichtet, der Dialog sich in die Panel-discussion perver-
tiert, setzt sich gern und héufig auch der Dichter mit dem Kritiker zusam-
men zur Schau und bespricht mit ihm in schoner Offenheit sein Werk —
als ob beide es aus der gleichen Richtung sihen!

Ein Hohepunkt der Kritik also? Doch nicht ganz. Die Geltung der
Kritik ist zum mindesten nicht unumstritten. Die gleichen Leute, die ein
kritisches Bewusstsein fordern, greifen — paradoxerweise — umgekehrt, fast
im selben Atemzug, die literarische Kritik an, lehnen sie ab, mit einer
Ausschliesslichkeit, wie wir sie sonst nur bei ganz jungen Leuten kennen:
im Namen des gesellschaftlichen Fortschritts, im Namen auch der Wirk-

313



lichkeit — gegen die Eigengesetzlichkeit der Kunst und der &sthetischen
Wertel. Wenn, wie dies im Falle der Literaturkritik geschieht, kritische
Haltung und Begabung gewissermassen institutionalisiert werden, wenn sie,
ausgestattet mit Ansehen und Macht, berufliche Wirklichkeit und sozialen
Rang gewinnen, dann werden sie offensichtlich ihrerseits Gegenstand einer
kritischen Leidenschaft, die sich als nicht fixierbar sehen will.

Kritisieren und Lesen

Neu ist freilich die « Kritik der Kritik» keinesfalls. Neu daran ist héchstens,
dass sie im Augenblick Teil der politischen Auseinandersetzung geworden
ist und dass im Namen der Freiheit des Geistes eben diese Freiheit zugunsten
einer gesellschaftlichen oder antigesellschaftlichen Gebundenheit geleugnet
oder iibersehen wird, wenn sie sich im schopferischen Werk zeigt.

- Zwei Jahrzehnte schon ist es her, seit Virginia Woolf — auf ihre Art
nicht minder radikal als die heutigen Radikalen — der Kritik den Unter-
gang wiinschte und prophezeite 2. Der Kritiker in seiner heutigen Form (sie
unterscheidet nach englischer Terminologie review und criticism, was im
Deutschen eher Kritik und Wissenschaft wire) werde untergehen, miisse
ersetzt werden durch das, was sie ironisch den « Ausweider» nennt: das ist
ein Mann, der im Auftrag einer Zeitung laufend Inhaltsangaben der zu
besprechenden Biicher macht, sie durch Zitate erginzt und schliesslich als
Zeichen seiner Anerkennung oder seines Missfallens kleine Sterne oder
Dolche darunter setzt. Auf diese Weise konnten Leser und Leihbibliotheken
den gewtiinschten Hinweis erhalten, welche Biicher sich anzuschaffen lohnen.
Besonders befdhigte Literaturkenner aber sollen eine arztihnliche Praxis
eroffnen, wo sich die Autoren, die ein kritisches Urteil iiber ihr Werk brau-
chen (und welcher Autor, so sagt Virginia Woolf, braucht das nicht), in
privaten Konsultationen iiber ihr Werk besprechen kdnnen.

Vor zwanzig Jahren mégen diese Vorschldge als Spielereien einer iiber-
reichen dichterischen Phantasie gewirkt haben — heute haben sie eine uner-
wartete Aktualitit gewonnen. Das Bild, das Reinhard Baumgart, aus
anderer, viel starker soziologisch orientierter Sicht, vom zukiinftigen Kri-
tiker entworfen hat, gleicht fast zum Verwechseln dem «Ausweider»
Virginia Woolfs: der Kritiker ist nichts anderes mehr als das literarische
Pendant zum «Disc jockey» 3.

Nur dass freilich der Angriff auf die Kritik und der Plan einer Neu-
orientierung der Kritik bei Virginia Woolf nicht aus dem Wunsch nach
gesellschaftlicher Umwilzung kommen, sondern aus der Sensibilitdt der
Dichterin, von der wir wissen, dass sie mit angespannter Neugier Urteile
iiber ihre Biicher erwartete, sie mit peinlicher Genauigkeit im Tagebuch
registrierte und durch eine unbefriedigende Rezension tief beunruhigt wurde.

314



Der Aufsatz, dem ihr Projekt zu einer Neugestaltung der Kritik ent-
nommen ist, enthilt eine lange Liste von Klagen und Anklagen englischer
Dichter gegen ihre Kritiker — die von Virginia Woolf mit spiirbarer person-
licher Beteiligung présentiert wird. Die Liste diirfte in der deutschen Litera-
tur noch um einiges ldnger sein (und kiirzer wohl nur in den romanischen
Literaturen). Das Missbehagen der Autoren, der Zwiespalt zwischen denen,
die Literatur schaffen, und denen, die sich dazu dussern (und sich dazu
ihrerseits der Sprache bedienen und ein Stiick Literatur produzieren), ist
ein altes und, konnte man meinen, erschopftes Thema.

Wie eigenartig aber, wenn man nun neben die eben zitierte Kampfansage
Virginia Woolfs ihren Aufsatz « How to Read a Book» stellt: ein Lob des
Lesens und eine begeisternde Anleitung zum individuellen und auch zum
kritischen Lesen!

Ist es Zufall oder verlegerische Absicht, dass diese beiden (nach ihrem
Entstehungsdatum weit auseinanderliegenden) Aufsitze in der deutschen
Auswahl der Essays von Virginia Woolf nebeneinanderstehen? Auf jeden
Fall bilden sie einen sprechenden Kontrapunkt, der uns auf mehr als nur
eine individuelle Besonderheit der Autorin aufmerksam macht. Sie ist ja
keineswegs die einzige, die im Kritiker den Feind des Autors fiirchtet, im
Leser aber, auch im kritischen Leser, seinen Freund sucht.

Dass der Autor fiir den Leser schreibe, diese Illusion zwar diirften uns
die letzten hundert Jahre griindlich zerstort haben. Aber sogar wenn er
gegen ihn schreibt, so, als gidbe es ihn nicht, kann er nicht ohne ihn aus-
kommen, und noch wenn er, wie heute moglich, sein Publikum beschimpft,
ist dies eine gewaltsame und raffinierte Art der Werbung.

So wird heute, in diesem Jahrzehnt des kritischen Ansturms gegen die
Kritik, zwar die Kritik totgesagt, nicht aber das Lesen. Es scheint noch
einer weiteren Radikalisierung der progressiven Richtung zu bediirfen,
auch die Titigkeit des Lesens als «reaktionidr und inhuman» darzustellen.

Den Vorrang des Lesens gegeniiber der Kritik im engeren Sinn scheinen
auch die Kritiker selbst — und andere, die sich beruflich mit Literatur
befassen — nicht bestreiten zu wollen. Gerne akzentuieren sie die Rolle des
Lesens in ihrer Beschiftigung mit Literatur. «Tagebuch eines Lesers»
nennt Werner Weber seinen letzten Essayband, « Nur fiir Leser» heisst ein
Buch von Friedrich Sieburg, von Ezra Pound gibt es ein « ABC des Lesens»,
Martin Walser redet von «Leseerfahrungen», und ein Sammelband von
Aufsatzen Peter Suhrkamps trigt den unabénderlich richtigen Titel «Der
Leser».

Ausserungen zur Literatur wiren demzufolge aufzufassen als wort-
gewordene, sachlich fixierte Leseerfahrungen — und sind auf diese Weise
einerseits dem Lesen selbst aufs engste verbunden, andrerseits gleichzeitig
aufs entschiedenste von ihm getrennt. Der Leser ist ja, von Ausnahmen

315



abgesehen, ein stummer Teilnehmer, sein Urteil bleibt eingeschlossen in
seine Gedanken oder teilt sich einem engen Kreis privater Freunde mit.
Dieses Stummbleiben mag ihn gelegentlich belasten, ist aber auch ein Vor-
teil — und die Vorliebe des Autors fiir ihn mag, so paradox das tont, darin
thren Grund haben. Denn die sprachliche Fixierung eines Eindrucks oder
Urteils ist ja nicht einfach eine beliebig ablosbare Zutat, sondern gehort
zum Wesen selbst. Auch der Kritiker, der sich bemiiht «ein reiner unbe-
stechlicher Spiegel zu sein» (ein Ausdruck Hofmannsthals), entwirft, indem
er Sprache braucht, ein Bildnis: das dem, der sich abgebildet sieht, leicht
als eine Fratze seiner selbst vorkommen mag. Wir wissen, wie empfindlich
Menschen reagieren, wenn sie sich selbst erkennbar in einem dichterischen
Werk portritiert finden. Selbst ein Gerhart Hauptmann, der doch die
Problematik des dichterischen Schaffens aus ecigener Erfahrung kannte,
zeigte keinerlei Begeisterung, als er sich selbst als «merkwiirdigste Figur
eines merkwiirdigen Buches» in der « Riesenpuppe» des Mynheer Peeper-
korn wiederfand! Was fiir eine Tollkiihnheit also begeht, genau besehen,
der Kritiker Woche fiir Woche, wenn er geistige Portrits entwirft und ver-
offentlicht: einfiihlende vielleicht, lobende, ablehnende, spottende: immer
ein Bildnis (vor dem uns Max Frisch gewarnt hat), das sich mit dem Gegen-
stand nie deckt und doch mit ihm den Namen teilt. Warum sollte es uns
erstaunen, wenn der Autor den stummen oder nur durch behelfsmissige
Briefe sich ausdriickenden Leser vorzieht, wenn das Bild seiner selbst ihm
nur als Zerrbild vorkommt und das Gespriach zwischen Autor und Kritiker
doch immer wieder dem Gastmahl des Fuchses mit dem Storch gleichen
muss ?

« Nicht immer so rasch...»

Vielleicht verfestigt, versteift und verzerrt sich das in der Kritik entworfene
Bild des Autors um so mehr, je rascher das Urteil geféllt werden muss. In
diesem Punkt ist ja die Kritik heute gewissermassen marktabhingig gewor-
den. Wir reden auch bereits ganz selbstverstandlich von Biichermarkt und
Biicherproduktion — das Buch ist eine Ware geworden, ist auch eine Ware
geworden, mit Stosszeiten des Absatzes. Die Rezensionen, besonders die
wichtigsten und einflussreichsten, folgen schnell, sie miissen es, falls sie
Einfluss auf den Leser gewinnen wollen, bevor andere das Bild fixieren.
«Nicht immer so rasch, so eifrig und voreilig», so lautet der Vorwurf
Heinrich Bolls gegen die Kritik — gewiss ein ernstzunehmender Vorwurf.
Das Tempo des modernen Literaturbetriebes hat schon vor einem halben
Jahrhundert einen so intensiven, geduldigen und umfassenden Leser wie
Hofmannsthal irritiert. « Wozu denn auch von einem Phinomen zum andern

316



jagen 7» schreibt er einmal. «Ich bin noch nicht so weit, dass ich mir Stefan
George, Borchardt, manches andere, das mir nahe ist, genug zu eigen
gemacht hitte. So viel Materie soll der Stein der Weisen in sich aufnehmen,
als er zu sublimieren (in Geist aufzuldsen) die Kraft hat, heisst es in einem
alten alchemistischen Praecept, und das ist zu beherzigen.» Das tont wie
von weither, hat aber noch heute seine Giiltigkeit. Rasches Aufnehmen,
rasches Urteilen, Offenheit fiir immer Neues — eine Haltung, wie sie unab-
dingbar zu dem gehort, der den Anforderungen des heutigen Literatur-
betriebes geniigen will — erscheinen plotzlich, gemessen an der Geduld
immer neuen Begegnens, immer tieferen Eindringens, wie sie sich bei
Hofmannsthal abzeichnet, weit weniger bewundernswert.

Denn tatsdchlich ist zwar das Buch eine Ware und seine Herstellung
wenigstens teilweise eine Frage maschineller Produktion geworden — Lesen
und Schreiben aber nicht (noch nicht?). Ob der richtige Leser sich immer
gleich beim Erscheinen des Buches findet — und auch immer gleich in der
richtigen Disposition, das ist mehr als fraglich. Vielleicht finde er sich erst
zwei Jahre spiter.

Als ich zum erstenmal den «Efraim» von Alfred Andersch las (lesen
wollte), war das Buch mir nichts als ein Gemenge von Wortern, leer und
undurchdringlich zugleich — und dies, obgleich mir frithere Werke des
Autors lieb sind und die Begeisterung von Freunden und Kritikern hitte
ansteckend wirken konnen. Ein Jahr spiter (niemand sprach mehr von
diesem Buch) blitterte ich erneut darin, fast mehr aus Langeweile — und
plotzlich zog es mich an. Zuerst las ich nur neugierig, aber auf einmal war
ich drin — drin, so wie ich vorher draussen gewesen war, eingelassen, wie
vorher zurilickgewiesen.

Ein Erlebnis, wie es jeder aufmerksame Leser kennt! Was aber wire
geschehen, wenn ich zuféllig den Auftrag erhalten hétte, das Buch zu
besprechen? Hatte ich selber erkannt, dass meine Gleichgiiltigkeit ihren
Grund in mir und nicht im Buch hatte, wére nicht die Versuchung nahe
gelegen, rationale Griinde fiir mein mir selber nicht durchschaubares Gefiihl
der Abneigung zu suchen (und wie leicht lassen sich solche Griinde fiir
alles finden!) und als literarisches Urteil zu formulieren und aufzuputzen,
was nur stimmungsbedingte Fremdheit war?

Und ich sehe auch keinen Grund, anzunehmen, dass die grossen Kritiker
grosser Zeitungen solchen Schwankungen weniger ausgesetzt seien — sie
miissten denn desto schlechtere, das heisst unpersonlichere Leser sein. Ihre
Rezension aber fixiert das Urteil — wahrscheinlich bei ihnen selbst, und
sicher in der Offentlichkeit.

Hilde Domin hat auf eindriickliche und gerade in ihrer Sachlichkeit
erschreckende Weise dargestellt, wie irreversibel der Prozess der Abstem-
pelung eines Werkes ist?. Sie vergleicht ihn mit dem Arbeitsvorgang in einem

317



Computer, in den Informationen (seien es in diesem Fall Urteile oder Fehl-
urteile) hineingefiittert werden. « Die Namen, die in die grossen Computer
hineingefiittert werden, sind danach die Namen, die da sind. Es geniigt,
Namen nicht in dies System hineinzufiittern, um sie auszurangieren. Die
offentliche Verwunderung zum Beispiel iiber die immer gleichen Preistrager
ist eine miissige. Wie auf dem Lochbandsystem eines Computers erscheinen
die richtigen Namen bei den richtigen Gelegenheiten programmgemiss, bei
Druck auf die entsprechende Auslosertaste.»

Das Bild ist erschreckend und bleibt es noch, auch wenn man sich
bemiiht, mehr Mdglichkeiten der Variation und Differenzierung zu sehen,
den Prozess sozusagen aus der maschinellen Zwangslaufigkeit zu Idsen.

Das Buch wird ja, vor allem wenn ihm der Schritt in eine Taschenbuch-
reihe gelingt, eine Leserschaft finden, welche die ersten Urteile kaum kennt
und ihm mit unvoreingenommenen Blicken begegnet. Sein Bild kann sich
dann dndern und differenzieren. Das gilt aber nur, wenn es die erste Hiirde
genommen hat, das heisst, bei der massgeblichen Kritik gut angekommen
ist. Sonst hat es ja keine Chance, einen anderen Leserkreis zu erreichen und
sich von der einmal gemachten Chiffrierung zu 16sen. So ist es auch heute,
in einer Zeit wilder Produktion und fast hektischer Aufmerksamkeit fiir
eben diese Produktion, moglich, dass Biicher untergehen, weil sie mit der
falschen Etikette versehen wurden.

Aber auch die Biicher, die «angekommen» sind, geraten nach einigen
Jahren in eine Art von Vergessenheit. Kritiker beschiftigen sich mit den
Neuerscheinungen — vielleicht auch mit grossen Werken der Vergangen-
heit —; alles, was gerade erst ein paar Jahre zuriickliegt, befindet sich in
einem eigenartigen, zwielichtenen Niemandsland, wird zwar vielleicht noch
gelesen, gelegentlich erwidhnt, aber selten mehr griindlich betrachtet und
neu beurteilt — obgleich gerade der Abstand einiger Jahre ein klareres Bild
und besser begriindetes Urteil erlauben konnte.

«lIch liebe, ich hasse»

Ein Urteil! Der Kritiker kann nicht darauf verzichten, selbst dann nicht,
wenn er die Intentionen des Autors zu seinen eigenen Normen macht. Es
ist dem Menschen nun einmal nicht gegeben, ein «reiner unbestechlicher
Spiegel» zu sein. « Immer ist da ein Ddmon, der fliistert: <Ich liebe, ich
hasse»»; auf diese einfache Formel bringt Virginia Woolf den Drang des
Menschen nach Bewertung des Gelesenen.

Dieser Drang unterscheidet den Kritiker iibrigens keinesfalls vom Leser
schlechthin, der, er mag noch so stumm bleiben, doch nicht einfach ein
aufmerksamer, geduldiger, alles verstehender Zuhorer ist, sondern oft nicht

318



nur kritisch, sondern geradezu voreingenommen liest. Ja, es sei die Behaup-
tung gewagt, dass die strengsten Leser, gerade was die noch nicht in einem
anerkannten Kanon sanktionierten Werke angeht, nicht unter den Kritikern
zu finden sind, sondern unter den Lesern, die sich selber nie der Erfahrung
des — wie anders immer gearteten — Schreibens und also des Misslingens
aussetzen: sie haben es leichter, von der Bank der Spotter aus die Bemiihun-
gen und Versuche ihrer Zeitgenossen zu beobachten.

Wir reden also vom Urteil, wissen, dass der Kritiker nicht darauf ver-
zichten kann, reden aber, gerade in den letzten Jahren, nur mit Zdgern,
gewissermassen halblaut, von den Massstiben, nach denen wir urteilen.
Man bewertet zwar («liebt und hasst»), aber die ewigen Normen, der feste
Kanon, fiir wen sind sie noch unbezweifelbar, verladsslich ?

Heinrich Boll erhebt gegen einen beriihmten deutschen Kritiker den

Vorwurf, dass er vom «Ordnen, Werten, Postulieren spreche, aber seine
Wertmassstibe, Ordnungen, Postulate nicht nenne». Gleichgiiltig, ob diese
Feststellung bei gerade diesem Kritiker zutrifft — auf jeden Fall diirfte sie
symptomatisch sein fiir eine Zeit, in der man zwar ohne Urteil nicht aus-
kommt, der Massstdbe aber so wenig sicher ist, dass man sie eher verbirgt
als damit auftrumpft.
Unmoglich, bei einem normativen Kritiker alter Schule einen solchen Vor-
wurf zu erheben! Er pflegte seine Normen unmissverstindlich zu nennen.
Ihn aber diirfte es heute auch nicht mehr geben, sicher nicht unter den
bedeutenden Kritikern.

Den traditionellen Spielarten des Kritikers stellt Reinhard Baumgart
eine neue entgegen: den Kritiker, der ein Buch daran misst, was es fiir die
Zukunft der Literatur leistet, der also durch sein Urteil diese Zukunft
bauen hilft5. Das ist eine moderne, waghalsige Erscheinungsform des fritheren
normativen Kritikers, wobei die Massstibe nicht aus der Vergangenheit
geholt, sondern aus den Werken der Gegenwart geahnt und aus einer nur
vermuteten Zukunft vorbezogen werden.

Wie bezeichnend aber, wenn Baumgart nur wenige Jahre spiter die
Fragwiirdigkeit auch dieser Moglichkeit begreift und zugibt. «Ich begann
zu zweifeln und ich zweifle noch», das ist der Kernsatz dieser neuen Hal-
tung. Er mag fiir viele Kritiker gelten, auch wenn sie, wie Werner Weber
in einem Aufsatz der Erinnerung und der Selbstbesinnung, nicht von Zwei-
fel allein, sondern vom Zustand «zwischen Zweifel und Gewissheit»
sprechen.

Das Kunstwerk verlangt Antwort

Hiesse das, dass die Literaturkritik untergehen muss im Wirbel des Zwei-
fels, der Antikritik und Uberkritik — angegriffen wie sie ist von der heutigen

319



Linken, bestritten durch den Autor und nur mit Vorbehalten verteidigt
durch die Kritiker selbst ? Oder hiesse es eher (da es ja ohnehin ein miissiges
Unterfangen sein diirfte, vom Tod dessen zu reden, was, wenigstens dusser-
lich, in strotzender Bliite steht) — hiesse es, dass man sich auf eine beschei-
denere Zielsetzung besinnen muss ?

Die Kritik «stelle den Beweis dar, dass die Literatur in unserem sozialen
Dasein eine lebendige Wirklichkeit sei» — das ist eine Definition und Recht-
fertigung der Kritik, die wir ernst nehmen, der wir trauen diirfen —um, so
mehr, als sie von William Faulkner stammt, der dem literarischen Betrieb
denkbar fern stand und selber nie Kritiken seiner Biicher las (er wisse selbst,
dass das fertige Werk nie gut genug sei).

Lesen allein geniigt also nicht zum Beweis (es bleibt ja auch, von der
Offentlichkeit aus gesehen stumm, eine wortlose Begegnung mit dem Autor),
sondern immer noch braucht es dazu den angegriffenen, totgesagten Kriti-
ker — das heisst einen Menschen, dessen Beziehung zur Literatur so geartet
ist, dass sie ihn wiederum zum schriftlichen Ausdruck dringt. Das braucht
nicht zu heissen, dass die Beziehung des Kritikers zur Literatur stirker
sein muss als die des passionierten Nur-Lesers. Nicht sie allein ist es ja
auch, was ihn zur Kritik treibt — andere, minder edle Eigenschaften mischen
sich ein (wie librigens bei jeder Tatigkeit): Ehrgeiz, Eitelkeit vielleicht, das
Verlangen nach geistiger Macht — aber auch berufliche Notigung und
Zufille des Lebenslaufes. Das dndert nichts daran, dass Literatur fiir ihn
eine Lebensmacht ist, stark und lebendig genug, um wiederum in Worte
zu dringen. Sie ist Realitdt, indem sie den einen ansaugt, bis er «im Geiste
des Autors wohnt» (Herder), und sie ist es, indem sie den andern zur
kdmpferischen Auseinandersetzung reizt.

Eine weitmaschige Bestimmung also und, verglichen mit andern Defi-
nitionen, gewiss eine bescheidene. Der Kritiker ist nicht der Mittelpunkt
des literarischen Kosmos, wie ihn Doderer nannte, nicht der Gesetzgeber
der Literatur und nicht ihr Richter, nicht der Prizeptor der Autoren und
nicht ein Seismograph, der zukunftsweisende Stromungen registriert. Das
alles sind, vergleichsweise gesprochen, mehr seine Masken. Wesentlich
bleibt, dass er ihre lebendige Wirklichkeit beweist, indem er auf sie antwor-
tet. « Antworten», so heisst der Titel eines der letzten Essaybdnde von Max
Rychner, der schonste Name vielleicht fiir die Art dieses grossen Kritikers,
der in seinem Werk das «Verlangen des Kunstwerkes nach Antwort», von
dem Paul Valéry spricht, auf so unvergleichliche Weise erfiillte.

Eine bescheidene Wesensbestimmung — aber doch keine, welche die
Kritik heute iiberfliissig machte. Denn selbstverstdndlich ist die lebendige
Wirklichkeit der Literatur gerade heute keineswegs. Dass sie existiert, das
freilich ist uniibersehbar (wenngleich weniger deutlich als Sport, Mode und
Film): viel eher droht ihr die Gefahr, dass sie auf eine falsche Weise da ist:

320



als Konsumgut ndmlich oder lediglich als Teil der programmierten und
institutionalisierten Meinungsbildung, oder auch, vom Leser aus gesehen,
als intellektuelles Statussymbol. Noch striaubt sich etwas in uns dagegen,
diese Erscheinungsformen der Literatur bereits als ihre «lebendige Wirk-
lichkeit» zu sehen. Lebendige Wirklichkeit gewinnt die Literatur ja erst
jenseits dieser zeitbestimmten Masken (von denen sie sich freilich nicht
I6sen kann) in dem, was sie tibersteigt. Nur wenn er dieses Dariiberhinaus
registriert, im Alten wie im Neuen, erfiillt der Kritiker seine Bestimmung.
Aus diesem Grunde darf er auch nicht zum «Ausweider» der Literatur
werden, wie ihn Virginia Woolf entwirft und wie er tatsdchlich dem Leser
dienlich wére, und auch nicht zum bloss prisentierenden Disc jockey: denn
dann nihme er letztlich die Literatur nur bei ihrem Warencharakter, schal-
tete sich ein in den Prozess geistigen Konsums — statt, so weit wie moglich,
ausserhalb zu bleiben: aufmerksamer Leser, allein mit dem Buch - und
ein ehrlicher Kritiker, der sein Urteil seinerseits der Kritik der Offentlich-
keit aussetzt. Das ist ja nicht nur ein Privileg, sondern auch ein Wagnis.
Nicht nur der Autor, auch der Kritiker stellt sich dem Gericht der kom-
menden Zeit, die dariiber befindet, welche Werke weiterleben und wie
richtig die Bewertung durch die Zeitgenossen gewesen. Schon allein dies
Wissen sollte den Kritiker vor Voreiligkeit und Arroganz bewahren.

LKritik, von wem, fir wen, wie? wem, fir wen, wie? — “Hilde Domin, Wo-
Herausgegeben von Peter Hamm, Carl zu Lyrik heute? Piper Verlag, Miinchen
Hanser Verlag, Miinchen 1968. — 2Virginia  1968. — 5Reinhard Baumgart, Aussichten
Woolf, Granit und Regenbogen, Suhrkamp  des Romans, Luchterhand Verlag, Neuwied
Verlag, Frankfurt a. M. 1960. — 3Reinhard  und Berlin 1968.

Baumgart, Vorschlige, in: Kritik, von



	Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik
	Einleitung
	Das kritische Verhältnis
	Einbürgerung der Kunst?
	Für eine unbequeme Kritik
	Die lebendige Wirklichkeit der Literatur beweisen


