
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 3: Einbürgerung der Kunst? : Um ein neues Selbstverständnis der Kritik

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

THEATER, PUBLIKUM, KRITIK

Ich habe einen Artikel von Siegfried Mel-
chinger über sein Gespräch mit Dürrenmatt

gelesen. Es gibt nicht viele Dramatiker,

die mir etwas neues sagen können,
aber Dürrenmatt sagte es mir. Ich muss
bekennen, dass mir nicht alle seine Werke
gefallen, was bedeutet, dass ich nicht alle
seine Werke verstehe, mit andern Worten,
nicht mitspiele. Seine «Alte Dame» aber
beeindruckte mich sehr, aber es ist auch
möglich, dass er mich und andere
Zuschauer ganz anders beeindrucken wollte.

Dürrenmatt hat recht: Es gibt keine
Eindeutigkeit in Theaterstücken, und es ist
möglich, dass er überhaupt nicht weiss,
was er geschrieben hat, wie - sagen wir -
Cervantes nicht wusste, was er schrieb.
Jedes Stück muss also viele Bedeutungen
haben, eine Struktur von klaren und
allgemeinen Schichten bis zu den seltenen, ganz
individuellen und unerwarteten. Aber ich
bin ein Tscheche und ich bin gewohnt
oder vielmehr fähig, vor allem die letzten,
ganz versteckten Deutungen klar zu sehen.
Auch in sogenannten politischen Stücken,
die keine andere aktuelle Deutung haben
(vielleicht nur eine historische, aber das
werden nur unsere Enkelkinder beurteilen
können). Ich glaube, dass Menschen in
Staaten unter einer Diktatur die Fähigkeit
haben, etwas zu sehen, was im Hintergrund
liegt. Vielleicht wird einmal in Staaten
unter der Diktatur eine ganz neue Literatur

entstehen, sagen wir ein Kryptodrama,
etwas wie eine umgekehrte Anekdote, wo
eine Person, die in eine peinliche, also
komische Situation geriet, keinen Grund
zum Lachen hat. Aber wir lachen trotzdem

über diese unglückliche Person, weil das

Lächerliche uns vordergründig dargelegt
wird.

Die Menschen in Ländern unter einer
Diktatur können Zeitungen sehr gut
zwischen den Zeilen lesen, Bilder,
Photographien und dokumentarische Filme
gerade verkehrt, wie in einer Photolinse,
sehen, sie können nicht nur Worte,
sondern auch die Intonationen und die Pausen
zwischen den Worten hören. Ja, es ist gut
möglich, dass wir einmal eine neue Literatur

haben werden, vielleicht eine symbolische

oder auf konventionelle Zeichen
begründete, wie zum Beispiel: die grünen
und roten Lichter an den Kreuzungen,
Zeichen für Automobilisten, Wegweiser,
Kirchenglocken, die weissen Handschuhe
der Polizisten oder früher die Rauchzeichen

der Indianer, die ihre Nachbarn vor
dem kommenden Feinde warnten. Es wird
vielleicht eine neue Literatur, aber eine
sehr, sehr arme, weil alle diese Auto-Licht-
Rauch-Kirchenglocken- und Weissehand-
schuhe-Zeichen, sehr kurze, bündige
Informationen, nur über unsere Vernunft gehen,
aber unsere Phantasie nicht reizen.

Ich kann mir keinen Polizisten
vorstellen, der mit Humor Zeichen macht, um
Autos, Trams und Fussgänger anzuhalten.
Aber Literatur ohne Humor ist heute
keine Literatur, kein Drama, weil wir in
der Literatur suchen, was wir in der
Wirklichkeit, die sehr nüchtern und ganz und
gar nicht lächerlich ist, nicht haben.

Humor ist Kritik? Eindeutige Kritik?
Aber wer soll kritisieren? Der Autor?
Aber wen? Den Zuschauer? Übrigens

285



gehört der Zuschauer wie der Autor zum
Theater, er ist auch ein Schauspieler, wenn
auch ein unbekannter, der mitspielt,
reagiert, klatscht, pfeift, zustimmt oder protestiert,

zufrieden ist oder sich ärgert. Dieser
unbekannte Schauspieler kann Dürrenmatts

Stück - und meines - vernichten
oder erfolgreich machen.

Ich glaube nicht an die Kritik, weil sie

an die Vernunft appelliert. Wir sind müde
von dieser Kritik, weil wir wissen, dass
wir mit Vernunft und Logik am Ende sind.
Ist es vernünftig, Ware zu fabrizieren, die
wir niemals benützen können? Es ist doch
idiotisch. Etwas fabrizieren, zum Beispiel
Atombomben, die wir niemals benützen
werden, ist ein Unsinn. Will also Dürrenmatt

vernünftig sein? Ich will nicht.
Dürrenmatt hat recht: «Wenn sich

alle einig sind, habe ich nichts zu sagen.»
Wenn ich in Gesellschaft von Menschen
komme, die alle Kopf stehen, muss ich auf
meinen Beinen stehen bleiben, um über
diese ungewöhnliche Situation zu staunen.
Wenn ich auch Kopf stehen würde, dann
ist alles ganz normal, kein Kriterium, wir
sind alle einig, und wir dürfen einander
nicht unsere idiotischen Positionen
vorwerfen. Ich glaube, dass ein Dramatiker
wissen oder eher fühlen muss, was mit den
Zuschauern los ist. Wenn sie in normalen
vernünftigen Positionen sind, muss der
Dramatiker selbst Kopf stehen und ihnen
etwas sagen, was sie keinem auch auf den
Beinen stehenden Menschen glauben würden.

Wenn sie aber Kopf stehen, muss er
auf den Beinen stehen bleiben, um sagen
zu können, dass etwas in ihrem Leben
nicht stimmt. Ich glaube, wir sollten nicht
kritisieren, sondern an die Zuschauer¬

gefühle appellieren. Im ganzen gesehen
sind die Menschen nicht dumm, trotz der
Zeitungen, die sie lesen, trotz der Filme,
des Fernsehens und anderer Massenmedien,

die sie konsumieren ; sie sind nicht
zu dumm, um richtig zu kapieren, wo,
wann und wer die Spielregeln ignoriert und
so das Spiel verdirbt. Viele Menschen sind
vielleicht wirklich dumm oder von diesen
Massenmedien dumm geworden, aber sie

sind immer weise, wenigstens in bestimmten

Momenten und in bestimmten
Situationen.

Dürrenmatt glaubt, dass das Urspiel
das Gericht war. Aber das Gericht ist
schon fast eine vollkommene Sache. Es hat
drei Schichten: Hauptdarsteller, Gegenspieler

und die Zuschauer, zu welchen auch
der Richter gehört, der in ihrem Namen
und gemäss ihren Traditionen richtet, also
sich mit ihnen identifiziert. Ich glaube,
dass das erste primitive Spiel nur Spieler
und Gegenspieler hatte, die zugleich
Zuschauer waren. Es war der Krieg. Die
ersten Menschen, nicht die historischen,
sondern die erst auf beiden Beinen zu
stehen lernten, hatten wahrscheinlich keine
Vorstellungen über Gott, Gerechtigkeit,
Recht und Gericht. Sie hatten nur Angst
vor unbekannten Sachen und Lust zu
essen, zu trinken, sich zu vermehren, zu
spielen und zu kämpfen. Und ihr bestes

Spiel war der Krieg. Erst später nach dem

Krieg zwischen Familien oder Stamm

gegen Stamm ersannen sie ein Gericht,
um zu urteilen, wer schuldig war, den
Schaden zu zahlen hat und über den eigenen

Mut zu schwatzen.

Nicolaj Terlecky

INTERNATIONALE CHARLES-VEILLON-PREISE

Am 17. Mai wurden in Lausanne die
Charles-Veillon-Preisträger für 1969 bekanntgegeben.

Die Jury für den deutschsprachigen

Roman entschied sich für Hans G.
Adler und seinen Roman «Panorama»

(Walter-Verlag, Ölten). Der Preis für ein
Werk französischer Sprache ging an die
Waadtländerin Suzanne Deriex für das
Buch «L'Enfant et la Mort» (Editions
Rencontre, Lausanne). Die Jury für den

286



Roman italienischer Sprache erkor Piero
Scanziani und den Roman «Libro bianco»
(Edizione Elvetica, Chiasso e Roma).

Es ist üblich, daß die Präsidenten der drei
Abteilungen der Jury die Entscheide kurz
begründen, und es besteht Anlaß, für
einmal von dem auszugehen, was bei dieser
Gelegenheit in Lausanne zu hören war.
Professor Max Wehrli (Zürich), der Präsident

der deutschsprachigen Jury, nannte
die Auszeichnung von Hans G. Adler für
die Jury selbst überraschend. Der Roman
«Panorama» zeichne sich nicht durch neue
oder besonders interessante Stilmerkmale
aus. Er sei ein Stück Bewältigung der
Vergangenheit, nämlich der Jahre unmittelbar
vor, während und nach dem Zweiten
Weltkrieg. «Panorama» sei ein Buch, in dem
das Schicksal eines deutsch-jüdischen
Pragers, der Zwangsarbeit, Konzentrationslager

und Emigration zu erleiden hat,
erzählt und reflektiert werde. Für die
italienische Jury sprach Professor Reto Roedel
(St. Gallen). Auch hier war zu vernehmen,
daß es sich bei dem Roman «Libro bianco»
um ein erzählendes Buch handle, das
wesentliche Probleme unserer menschlichen

Existenz ohne Rhetorik, ohne «acrobazie

stilistiche» (wie übrigens auch im
offiziellen Communique zu lesen ist) und
ohne Lehrhaftigkeit darstelle. Während die
beiden Schweizer sich ihrer Aufgabe eher
nüchtern und im Tone sachlicher Rechenschaft

entledigten, entfaltete André Chamson,

der dritte Jury-Präsident, die
blendende Eloquenz des form- und stilsicheren
Franzosen, um «L'Enfant et la Mort» und
seine Autorin Suzanne Deriex vorzustellen.
Nur entsprach der Informationswert dieser
frei gehaltenen Ansprache bei weitem nicht
ihrem rhetorischen Aufwand. Schließlich
ist die Tatsache, daß da eine Schriftstellerin

die Geschichte ihrer Kindheit und des
Todes der über alles geliebten Mutter
erzählt, noch keine zureichende Begründung
für die Auszeichnung.

Die Internationalen Charles-Veillon-
Preise sind eine Institution, die wir nicht
mehr missen möchten. In den nunmehr ein¬

undzwanzig Jahren, seit denen sie ausge
richtet werden, fiel die Wahl oft auf bedeutende

und die Literatur der Gegenwart
würdig repräsentierende Werke, ohne daß
jemals einer Mode oder einem
vorherrschenden Trend nachgegeben wurde. Die
InternationaUtät und die Unabhängigkeit
sind Qualitäten, die sich auf die Entscheide
der Jury positiv auswirken. Bei diesem wie
sonst wohl bei keinem andern bedeutenden
Literaturpreis sind darum echte
Überraschungen noch möglich. Er ist nicht ein
Teil des Karussells, bei dem mit schöner
Regelmässigkeit immer die gleichen Namen
herauskommen. Der Charles-Veillon-Preis
ist auch frei vom Zwang, unbedingt heutig
zu sein. Dass die Tradition als lebendige
Kraft Gegenwart und Zukunft mitgestaltet,
verleugnet seine Jury in ihren Entscheiden
nicht und handelt damit zweifellos auch im
Sinne des Stifters.

Es kann nicht unsere Absicht sein, im
Rahmen dieses kurzen Berichts die Preise
für das Jahr 1969 im Hinblick auf das eben
Gesagte kritisch zu prüfen. Wenn wir
jedoch bedenken, dass das Reglement nur
eine Jurierung jeweils angemeldeter Werke
vorsieht und dass sich ein Autor oder auch
ein Verlag für seinen Autor um den Preis
bewerben muss, so kommt den Kriterien,
die beispielsweise in den kurzen Begründungen

der Jury-Präsidenten sichtbar werden,

noch eine andere Bedeutung zu als
bloss die, die Vorzüge der jeweils erkorenen
Werke zu charakterisieren. Hier wird
schliesslich auch das Image der Auszeichnung,

das literarische Prestige des Charles-
Veillon-Preises mitbestimmt. Konkret
gesagt: Wer sich an den Wortlaut der
präsidialen Begründungen hält, muss annehmen,
dass es auf menschliche Leistung (im Fall
des Romanciers, Soziologen, Psychologen
und Historikers Hans G. Adler) ankommt,
wenn man da Obenausschwingen will, dass

«acrobazie stilistiche» (was immer man
darunter verstehen will) eher verpönt sind
und dass die Geschichte einer Kindheit,
die uns an die eigene erinnert, um dieser
Eigenschaft willen als preiswürdig erachtet

wird. Fairerweise muss zugegeben werden,

dass ein Aussenstehender nicht wissen

287



kann, was alles eingereicht war und
zwischen welchen Werken die drei Preisgerichte

zu wählen hatten. Einzig die
französische Jury erwähnt in ihrem Communique

noch zwei Romane, die offenbar bis
zuletzt zur Diskussion gestanden haben:
«Le Temps Infini» von Yvonne Escoula
(Editions GaUimard, Paris) und «L'Alphabet

du Matin» von Alice Rivaz (Editions
Rencontre, Lausanne). Aber darüber hinaus

lagen in Lausanne keine Informationen
auf. Worauf es in diesem Zusammenhang
einzig ankommt, das sind die Kriterien, die
in den präsidialen Begründungen und in
der Kurzform der Pressemitteilungen allenfalls

erkennbar sind. Der Eindruck, der
sich dabei ergibt - und es sei zugegeben,
dass es ein vorläufiger Eindruck ist -, wird
Autoren der schwierigeren Art, die formal
und mit Bezug auf ihre Aussage vielleicht
als Aussenseiter, Probier und Sucher
anzusprechen sind, nicht gerade ermuntern, hier
mitzukonkurrieren. Wir hatten schon
Ursache, die Jury für den deutschsprachigen
Roman zu ihrer Risikofreudigkeit zu
beglückwünschen, damals nämlich, als sie
Jörg Steiners «Ein Messer für den ehrlichen

Finder» auszeichnete: ein Buch, das
sicher keine brillante und vollendete
Leistung repräsentiert, das aber Fragen stellt
und ein Zeugnis der Beunruhigung ist.
Vergleichen wir damit die in diesem Jahr
ausgezeichneten Werke, vergleichen wir
insbesondere die Begründungen für diese
Wahl, dann liegt der Schluss nahe, hier
habe für einmal das Sichere, Gediegene
oder ganz einfach das Unproblematische
obenausgeschwungen. Nicht das, was von
den Rändern her an schöpferischer Kraft
hereinbricht, sondern die solide Mitte ist
diesmal zum Zuge gekommen. Zweifellos
verdient sie die Ehrung, ja man kann in
guten Treuen der Überzeugung sein,
Nonkonformismus und Experiment seien in

literarischen und künstlerischen Dingen
heutzutage weit eher zu hoch als zu niedrig
kotiert.

Aber man muss doch sehen, dass sich
Überlegungen dieser Art nicht ohne
grundsätzliche Überprüfung des eigenen
Standpunktes anstellen lassen. Die Zeit ist erfüllt
vom Kampfgeschrei um die gerechte Kritik,
um die Funktion der Literatur, um Kriterien,

die über die «innere Absicht» und
über die Einheit von «Form» und «Inhalt»
um einiges hinausgehen und nach dem
fragen, was der elitäre Ästhet bislang weit von
sich gewiesen hat: nach der Zeitgemässheit,
das heisst nach Zeugnis und Bekenntnis in
der Geschichte, die unsere Wirklichkeit ist.
Das Mäzenatentum, hoch zu loben und
gerade in einer Zeit wie dieser als Ent-
schluss und Leistung von höchstem Wert,
gerät je länger je mehr in Schwierigkeiten.
Ob der Staat oder ob private Initiative das
künstlerische Schaffen begünstigen wollen,
die Friktionen häufen sich. Unlängst hat
die Verleihung der Berliner Fonatane-
Preise grosse Publizität erhalten durch die
Rüpelhaftigkeit, mit der die Preisträger die
Feier der Übergabe störten. Ich will nicht
hoffen - und es ist glücklicherweise auch
nicht zu befürchten, dass dergleichen sich
je im Zusammenhang mit den Internationalen

Charles-Veillon-Preisen ereignen könnte.

Hier fördert ein Mann auf seine Weise
grosszügig das Schrifttum, lässt kompetente

Beurteiler die Preisträger erküren
und hat in nunmehr zwei Jahrzehnten viel
für die Literatur unserer Gegenwart
getan. Damit seine noble Tätigkeit als Mäzen
auch weiterhin fruchtbar sei, muss man
vielleicht doch an jene unschönen Szenen in
Berlin erinnern, da sie immerhin
Symptome sind. Symptome dafür, dass Literatur

und Kunst nicht länger schöne Reservate

sind.
Anton Krättli

288


	Kulturelle Umschau
	Theater, Publikum, Kritik
	International Charles-Veillon-Preise


