
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 2

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

DER FALL SOLSCHENIZYN

Ende März lief eine unbedeutende
Meldung über die Fernschreiber, wonach sich
in Moskau ein Hochstapler oder Geisteskranker

für den Dichter Alexander Sol-
schenizyn ausgegeben habe. Niemand
kannte den berühmten Mann von Angesicht,

denn seit sieben Jahren ist in der
Sowjetunion kein Bild von ihm erschienen.
Aber jedermann wusste, wer Solschenizyn ist
und was sein Werk bedeutet. Man wunderte
sich wohl, man fragte gar, ob ihm denn
erlaubt sei, öffentlich aufzutreten. Das sei

geregelt, antwortete der falsche
Solschenizyn. Erst nach zwei Tagen wurde er
von Leuten, die den echten kennen,
entlarvt. Die kleine Geschichte ist symptomatisch.

Solschenizyn, von dem in der Sowjetunion

nach dem Sturz Chruschtschews keiner

der grossen Romane gedruckt werden
durfte, deren deutsche Ausgaben auf den
Bestsellerlisten des Buchgeschäfts stehen,
ist in Russland populär. Zwar wurden seine
Zimmer durchsucht und seine
Manuskripte beschlagnahmt; aber in Abschriften,

die sich offenbar nach dem Ketten-
briefsystem ausbreiten, sind seine Werke
dennoch zugänglich, und Eingeweihte wissen,

dass der Kreis der Leser ständig
zunimmt.

Solschenizyns Name ist bekannt
geworden, als von ihm im Zuge der
Entstalinisierung eine Erzählung erschien, die das
Leben im Straflager schilderte: «Ein Tag
im Leben des Iwan Denissowitsch.» Die
nüchterne, realistische Schilderung des

Alltags eines zu langjähriger Zwangsarbeit
Verurteilten wurde in Fortsetzungen in der
Zeitschrift «Nowy Mir» veröffentlicht und
anschliessend auch als Buch - allerdings
in einer für sowjetische Verhältnisse eher
kleinen Auflage - verbreitet. Dann änderte

sich das kulturpolitische Klima empfindlich.

Solschenizyn hatte sich in den Augen
der Nachfolger Chruschtschews zu weit
vorgewagt. Sie unterdrückten, was er
sonst noch geschrieben hatte. Bekannt ist
die Kontroverse um den Brief, den er
deswegen an den Kongress des Sowjetischen
Schriftstellerverbandes gesandt hat, und
bekannt ist ferner, dass es namhafte Autoren

gibt, die sich für die Rechte ihres Kollegen

einsetzen. Kürzlich druckte die
österreichische Zeitschrift «Neues Forum»
einen Brief von Alexander Twardowski
(Moskau) an den ersten Sekretär des
Sowjetischen Schriftstellerverbandes, K. A.
Fedin, ab, dem zu entnehmen ist, dass

Solschenizyns Popularität in der Sowjetunion

dem Druckverbot zum Trotz ständig
ansteigt. Immer breitere Kreise, so weiss

Twardowski zu melden, erhalten auch von
seinen unveröffentlichten Werken Kenntnis.

Es sei ausserdem zu berücksichtigen,
dass in manchen Fällen das Manuskript
eines unveröffentlichten Buches mehr Interesse

wecke als das gedruckte Buch, «bei
dem man ja nie sicher sein kann, ob nicht
ein Dritter den Text des Originals
verändert hat...».

Der Fall exemplifiziert einen der
unzähligen Kämpfe zwischen Geist und
Macht. Wäre Solschenizyn bloss ein
schreibender Opportunist, der allzu
vertrauensselig auf das Tauwetter setzte und
sich damit verspekulierte, so ist kein Zweifel,

dass die Rechnung der Mächtigen
aufginge. Aber da, was er zu sagen hat, die
Wahrheit eines Dichters ist, zudem die
Wahrheit eines erlittenen Schicksals, lassen
sich sein Wort und seine Wirkung nicht
eindämmen. Solschenizyn ist 1917 - im Jahr
der Revolution - geboren. An der Physika-

193



lisch-mathematischen Fakultät der
Universität Rostow studierte er und schloss
mit Auszeichnung ab, um alsbald ein
philologisches Studium zu beginnen. Darin

wurde er durch die Einberufung zur
Armee unterbrochen. Er diente zuletzt als
Kommandant einer Artillerie-Batterie, war
Träger der Orden des Vaterländischen
Krieges und des Roten Sterns und geriet
dann aus Gründen, die nicht bekannt sind,
in die Fänge der geheimen Polizei.
Degradierung, Verhaftung und schliesslich
Verurteilung zu zehn Jahren Zwangsarbeit
sind die weiteren Stationen seines Lebens.
1955 wurde er aus der Strafkolonie
entlassen.

Der Leser seiner Werke hat keinen
Zweifel, dass Solschenizyn sehr genau
kennt, wovon er erzählt. «Ein Tag im
Leben des Iwan Denissowitsch » und mehr
noch «Der erste Kreis der Hölle» sind
realistische Schilderungen der Häftlingswelt.

Der Romancier zeichnet
nüchternwissenschaftliche Diagramme der Verhältnisse

unter Stalins Herrschaft. Auch in dem
Roman «Krebsstation» ist der Held
Kostoglotow ein Mann, der aus dem Straflager

kommt. Er ist dem Funktionär
Rusanow gegenübergestellt, einem schäbigen

Opportunisten und Denunzianten, für
den es auf einmal keine Privilegien mehr
gibt, weil ihn sein Leiden auf die gleiche
Stufe stellt wie alle andern Patienten der
Klinik. Vielleicht ist das Solschenizyns
zentrales Thema: er zeigt den Menschen
seiner Verkleidungen ledig, seiner Rechte
und Freiheiten beraubt; er zeigt den
Menschen, der törichte Hoffnungen hinter sich
gelassen hat, sei es, dass er in die namenlose
Gemeinschaft der «Zehnjährigen»
eingegangen ist (der Häftlinge, die pauschal zu

zehn Jahren verurteilt worden sind), sei es,
dass er die tödliche Krankheit im Leibe hat.
Und er zeigt, wie sich in dieser äussersten
Verlassenheit, jenseits der Schranke, die
ausgeglühte, schlackenlose menschliche
Realität abzeichnet. Seine Distanz zu den
herrschenden Verhältnissen in der Sowjetunion

ist nicht einfach mit Begriffen wie
«liberale Opposition» oder «Kampf für die
verfassungsmässigen Rechte» auszufüllen;
es kommt eine Dimension hinzu, die
Solschenizyn auch dem Versuch entrückt, ihn
als Märtyrer und Zeugen wider das

System zu gebrauchen. Er steht ausserhalb
dieser Kämpfe, er ist sozusagen über sie

hinaus, und dies, ohne dass er im geringsten

so weltfremd oder romantisch wirkt
wie Pasternak, sondern im Gegenteil als
ein naturwissenschaftlich denkender und
prüfender Realist.

Sein Fall ist gewiss nicht rein literarisch

zu betrachten, es sei denn, man gebe
dieser Qualifikation eine Würde und einen
Rang, die sie seit langem nicht mehr
besitzt. Wie sich das Regime und vornehmlich

auch das Establishment des Sowjetischen

Schriftstellerverbandes dazu verhält,
ist bekannt: man versucht, ihn totzuschweigen.

In literarischen Artikeln soll der Name
des grossen Erzählers gemieden werden, in
Neuauflagen bereits gedruckter Texte
ausgemerzt. Der Grund ist, dass Solschenizyns

Romane die Nichtigkeit der
gesellschaftlichen Privilegien, die Relativität
von Luxus und Konsum, die Hohlheit
einer offiziellen Kultur entlarven. Auf
Menschen, die davon leben, wirken sie
zersetzend. Sie decken den Selbstbetrug der
Rusanows auf, und sie zeugen von der
Freiheit der Geknechteten. Das ist Sprengstoff.

Anton Krättli

Zeitschriftenrundschau

DIE «SOUTHERN REVIEW»

Die heute im fünften Jahrgang stehende
Southern Review ist die Nachfolgerin der
gleichnamigen Vierteljahresschrift, die von
1935 bis 1942 das literarische Leben der

amerikanischen Südstaaten erhellte und
befruchtete. Sie erscheint, von Lewis P.
Simpson und Donald E. Stanford betreut,
in einer Auflage von gut 4000 Exemplaren

194



im Verlag der Louisiana State University;
jedes Heft hat etwa 250 Seiten im
Quartformat. Ein Querschnitt durch den dritten
Jahrgang mag die Natur und die Vielfalt
der Beiträge veranschaulichen. Es erscheinen

darin an die siebzig Gedichte
(Nachdichtungen aus fünf Sprachen mitgerechnet)

und sieben Kurzgeschichten; die Autoren

tragen unbekannte oder auch berühmte
Namen (wie zum Beispiel der nicht «südliche»

James T. Farrelf). Neben gut dreissig
zum Teil recht umfangreichen Rezensionen
bilden etwa gleich viele Aufsätze den
wissenschaftlichen Teil der Zeitschrift. Hier wären
Robert Penn Warrens Untersuchung der
Gedichte Melvilles zu nennen; Arthur
Mizener schreibt über Warrens All the

King's Men, René Wellek über I. A.
Richards, Kathleen Raine über Shelley.
Weitere Beiträge stammen von John
Crowe Ransom und Yvor Winters;
behandelte Gegenstände sind Eliot (dreimal),
Bellow (zweimal), Auden, Dylan Thomas,
Hellers Catch-22, aber auch russische
Autoren: der Publizist Tschernyschwewskij,
der Symbolist Wjatscheslaw Iwanow. Es
soll im folgenden auf drei Hefte hingewiesen

werden, wovon eines Robert Frost
gewidmet ist (Vol. II, No. 4), ein anderes ein
Bild Mark Twains entwirft (Vol. IV, No.2);
zunächst sei von der Jubiläumsausgabe die
Rede, die aus Anlass des dritten Jahrzehnts
der Gründung der vorigen Southern Review
(1935) im Sommer 1965 erschien (Vol. I,
No. 3) und Beiträge von siebzehn Mitarbeitern

jener Zeitschrift enthält.

I

Cleanth Brooks untersucht das Verhältnis
T. S. Eliots zu den «Metaphysical Poets»
und zu Wordsworth. Jene stützten sich auf
einen logischen Unterbau, wenn sie in
ihren Dichtungen nicht unmittelbar
Zusammengehörendes zusammenfügten, während

Wordsworth sich mit dem
Nebeneinanderstellen von solchen Bildern begnügte
und den Leser aufforderte, deren gegenseitiges

Verhältnis mittels seiner Einbildungskraft

zu erkennen. Eliot braucht beide
Methoden, betont aber eher das logische

Gefüge; die romantische Gestaltungsweise
ist dagegen bei Zeitgenossen und Nachfolgern

wie Frost, Stevens, Warren und Auden
häufiger, und auch bei vielen jungem Dichtern,

die zum Teil zu Unrecht für
Neuerungen in diesem Sinne gelobt worden sind.
Leonard Unger steuert eine knappe aber
aussagekräftige Ehrung Eliots bei; er
schlägt eine Unterscheidung vor zwischen
Yeats' «Style» (Kunstform), Frosts
«Speech» (Sprechform) und Eliots
«(intimate) Voice»: demnach eignete Eliot
eine ganz besondere Fähigkeit, den
sensiblen und gebildeten Menschen des 20.

Jahrhunderts sprechen zu lassen.

Allen Tate prägt für die Diagnose des

Scheiterns vieler Gedichte - das
Auseinanderklaffen von Wort und Bedeutung(en)

- den Begriff «unliteral imagination»;
der schaffende Dichter wie der miterlebende
Leser können dafür verantwortlich sein.

Der seither (1968) verstorbene Donald
Davidson bietet eine intelligente Betrachtung

von Tates «To the Lacedemonians»
unter dem Titel «The Meaning of War».

Max Lerner geht den Vorzügen von
Tocquevilles La Démocratie en Amérique
nach, besonders der darin enthaltenen
Analyse vom Preis, den das Individuelle als

Gegenleistung für die demokratischen
Errungenschaften zu erbringen hat. Robert
Penn Warren geht es um etwas Verwandtes
in «Faulkner: The South and the Negro».
Er schreibt von dem kulturellen Schock
nach dem Ersten Weltkrieg, als in den
Südstaaten ein neues Bewusstsein der
Durchdringung von Vergangenheit und Gegenwart

gefördert wurde. Ein Grundübel der
traditionellen südlichen Gesellschaft ist
nach Warren die Unterdrückung des

Menschlichen durch das Wirtschaftliche;
gerade das Verhalten der Weissen gegenüber

den Negern ist ein aufschlussreicher
Gradmesser dafür. Faulkners Werk
veranschaulicht dies, wobei seine Sicht
bezeichnenderweise die Ambivalenz der
Vergangenheit wie auch der Zukunft deutlich
macht.

Unter den Schriftstellerinnen, die zum
Wort kommen, seien Mary McCarthy und
Caroline Gordon genannt, die Erzählungen

195



beisteuern, ferner Eudora Welty: Sie
schreibt vom Roman als einer Erfahrung
für Autor und Leser, von der Sprache als
einem erfahrenden Bekenntnis und
zugleich als Verständigungsmittel, so dass

Wahrnehmung unmittelbar den Wert der
Bedeutung erhält. Knappe Auszüge aus
Katherine Anne Porters «Notebooks»
berichten von Joyce, Yeats, Eliot und
Pound ; man hofft, sie einmal in erweiterter
Form wiederlesen zu dürfen. Leider wird
man keine Fortsetzung der Faust-Über-
setzung des Dichters Randall Jarrell (1914-
1965) erwarten können.

II

Wie zwischen Wordsworth und Eliot lässt
sich auch zwischen Wordsworth und Frost
eine Parallele ziehen, wie Herbert Howarth
in seiner interessanten Darlegung von
Frosts Anfängen zeigt: Wordsworth und
Frost bemühen sich um eine Erneuerung
der Sprache und des Sprachempfindens.
Anders als Eliot bietet Frost keine radikalen
und theoretisch verkündeten Neuerungen,
und doch ist er, der thematisch und
weltanschaulich ja konservativ blieb, ein Neuerer.

Er lernt aus der Prosa von Ford Madox
Ford, der Intonation des Sprechens in
Brownings «dramatic monologues», der
Zurückhaltung eines Hardy; vielleicht
verdankt er Chesterton sein Wissen um den
suggestiven Bedeutungsreichtum des einzelnen

Worts. Er scheint, besonders wegen
seiner Naturthematik, den «Georgian
Poets» von etwa 1920 nahe, doch
unterscheidet er sich von ihnen durch die
Genauigkeit und Tragweite seiner Untersuchung

der Natur.
W. W. Robson hebt zuerst Frosts

technische Neuerungen hervor, die schon
Edward Thomas in dessen kurzer Laufbahn
zu beeinflussen vermochten; vor allem
handelt es sich um die Befreiung von der
blutarmen Diktion der Spätviktorianer und
die Verwendung der Rhythmen des
Sprechens. Wie die «Georgian Poets»
übernimmt Frost neben der Umgangssprache
auch Traditionelles und gar Archaisches; er

teilt mit ihnen auch die Bekräftigung des

persönlichen Freiheitswillens, doch wird
dieser bei ihm zur betonten Indifferenz
gegenüber dem allgemein Verbindlichen. Damit

hängt auch zusammen, dass Frost nur in
wenigen Gedichten den Leser zwingend zur
Teilnahme einlädt; das sind aber seine
besten Werke, aus klarer Wahrnehmung
entstanden und oft als Zeugnis für seinen
Sinn für menschliches Vergehen und
Neubeginnen zu verstehen. Das alles wird von
Robson sauber und nuanciert dargelegt.

Lloyd N. Dendinger gibt eine
beachtenswerte Auslegung des bekannten
Gedichts «Stopping by Woods on a Snowy
Evening», das er in den Rahmen der
amerikanischen Literatur stellt und, mit
Hinweisen auf Parallelen bei Cooper, Thoreau,
Twain und besonders Hemingway, auf die
Thematik des Widerstreits zwischen den
Kräften der Zivilisation und des verlockenden

Irrationalen und Dunklen, zwischen
Bewusstem und Unbewusstem, bezieht.
Ganz anders geht John F. Lynen vor, der
die Notwendigkeit der Betrachtung des
einzelnen Gedichts gemäss der Gesetzlichkeit

der darin gebrauchten Sprache
belegen will. Diese Sprache widerspiegelt
nach ihm eine allmählich bewusstwerdende
und dramatisierte Auseinandersetzung.
Sekundär lassen sich die Gedichte Frosts
in eine Gesamtschau integrieren, in der eine
Auseinandersetzung zwischen Wahrnehmung

und möglichen Deutungen
stattfindet.

Richard Eberhart schildert die
einprägsame Persönlichkeit Frosts und dessen

enge Verbindung mit ländlichem Leben. Er
betont den Willen des Dichters; in Gedichten,

die denjenigen Hardys nahestehen,
ist es dieser Wille, der den Pessimismus des

englischen Dichters nicht zulässt, das
Unerreichbare wenigstens in einen natürlichen,
praktischen Zusammenhang zu stellen
sucht. Frost glaubt an die Möglichkeit,
die Dinge unserer Welt zu ordnen; unter
anderem drückt seine Fähigkeit, konzentrierte

Aussagen zu machen (etwa in
Distichen), dies aus. Eine Verpflichtung aufs
Christliche oder auf Lehren über die Dinge
des Jenseits kennt Frost nicht, auch miss-

196



traut er etwa einem Shelleyschen Platonis-
mus. Eberharts Aussagen über den
Menschen Frost werden durch Erinnerungen
von Kollegen des Dichters am Dartmouth
College bestätigt.

John A. Meixner lobt die Briefausgaben
und vor allem Interviews with Robert Frost,
die den Dichter in sprachlicher Unmittelbarkeit

weiter wirken lassen. Er fasst klar
einiges zusammen, was andere Beiträge
andeuten, etwa, dass Frost kein grosser,
wohl aber ein typisch amerikanischer
Dichter ist, besonders in seiner Betonung
der Würde und Eigenartigkeit des einzelnen.
Angesichts dieser Verkörperung des unentwegt

um volle Wirkung kämpfenden Dichters

wirkt es um so bedauerlicher,
aufgrund nun zugänglicher persönlicher Zeugnisse

zu erfahren, dass Frost vieles, was
ihn beschäftigte, nicht gestalten wollte, um
sich keine Blosse zu geben. Er unterliess es

so, den Kontakt mit zahlreichen
Erlebnisbereichen zu sichern und seine dichterische
Sprache zu erneuern und zu bereichern.
Ähnliche Gedanken äussert auch George
W. Nitchie, der auf ein bei Frost häufiges
Motiv hinweist, dasjenige vom einzelnen,
der viel wagt und verliert, eine Rechtfertigung

zwar findet, aber doch einen Ton der
Defensive beibehält.

III

Umsichtig stellt Arlin Turner die
ambivalente Haltung Mark Twains zu den
Südstaaten dar, wo Twain immerhin die ersten
25 Jahre seines Lebens zubrachte. Twains
Äusserungen und Darstellungen sind zum
Teil temperamentbedingte impulsive
Reaktionen, zum Teil sind sie nostalgisch
gefärbt; wenn er sich über den «veränderten
Süden» enttäuscht gibt, bedenkt er nicht,
dass seine Erinnerung täuschend sein
könnte. Bei seiner oft improvisierenden
Schaffensweise deckt er aber auch, mehr
oder weniger zufällig, die eigentlichen tieferen

Gründe für den Wandel südstaatlicher

Institutionen auf; so macht er, ohne es

recht beabsichtigt zu haben, in Pudd'nhead
Wilson aufschlussreiche Äusserungen über
die Sklaverei, freilich zu einer Zeit (1894),
da kein starkes Echo darauf erwartet werden

konnte.
Robert Tracy legt eine Interpretation

von Tom Sawyer vor als einer Verbindung
von realistischer Darstellung eines amerikanischen

Geschehens, melodramatischer
Verwendung literarischer Klischees und
vertiefender Anspielung auf Mythisches;
er schiesst dabei deutlich übers Ziel hinaus,
denn das Romantisch-Erzählerische ist
gewiss das Charakteristische an Tom Sawyer;
das Realistische scheint untergeordnet und
das Mythische kaum mehr als zufällig.

Eine Reihe von Rezensionen wägen alte
und neue Auffassungen vom Verhältnis
zwischen Samuel Langhorne Clemens und
der vielfältigen Figur, die mit seinem
Pseudonym Mark Twain assoziiert wird. Lewis
Leary lobt ein Buch von James M. Cox,
Mark Twain: The Fate of Humor, weil
es zwischen Clemens und Twain zu
differenzieren lehrt, und er weist auf die
zunehmende Schwächung der Figur des

«Humoristen» Twain gegenüber dem sich
wieder behauptenden ernsthaften Wesen

von Clemens. Hamlin Hill erinnert daran,
dass Twain ein explosiver und hartnäckiger
Streiter war, besonders wenn er in andern
Schwächen sah, die seine eigenen Schwächen

waren. Milton Rickeis berichtet über
Bücher, welche Mark Twain im Ineinander-
spielen von Humor und ethischer Bewusst-
seinswerdung erfassen möchten, was
angesichts der Wandlungen der Twainschen
Rollenfiguren und der Clemensschen Umwelt

komplexe Fragen aufwirft. James M.
Cox bespricht die ersten Bände der Mark
Twain Papers und stellt vor allem das
enttäuschende Niveau dieses Nachlasses fest;
beispielhaft ist nach ihm Which Was It?,
wo das ernste Thema von Pudd'nhead Wilson

wieder aufgenommen wird, aber keinerlei

Vertiefung erfährt.
Henri Petter

197



FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Nicht nur Film, Literatur und
Gesellschaftsstrukturen sind in Frankreich im
Wandel begriffen: auch die Literaturwissenschaft,

angeregt durch neue
Betrachtungsweisen in der Linguistik, der Ethnologie

und der Psychologie, sucht neue
Wege1. Grosses Interesse wird gegenwärtig
theoretischen Problemen, literarischen
Strukturen und Formen entgegengebracht ;

ein lange Zeit verstummtes Fragen nach
dem spezifisch Literarischen hat eingesetzt,
und alles weist darauf hin, dass man sich
nicht mit ersten Antworten zufrieden gibt.
Unter den neuen Namen, die aufgetaucht
sind, scheinen uns neben Roland Barthes
vor allem Gérard Genette und Jacques
Derrida wichtig, dessen De la Grammato-
logie der Literaturtheorie einen wertvollen
Impuls verliehen hat2.

Die Analyse des dichterischen Bewusst-
seins und die zweifelsohne als Grundlage
stets unentbehrliche historische und
philologische Forschung werden dadurch
keineswegs überholt, doch wertvoll ergänzt.
Erfreulich ist, dass sich das Spektrum der
Methoden verbreitert hat und dass die
Auseinandersetzung sachlicher geworden ist.
Gewisse Vertreter der vor zehn Jahren in
Sorbonne-Kreisen noch heftig bekämpften
«NouveUe Critique» wurden bereits
integriert : so ist Jean-Pierre Richard seit einem
Jahr Professor an der Sorbonne, Georges
Poulet wurde Ehrendoktor der Universität
Nizza und wird ab Herbst 1969 dort
unterrichten.

In welchem Mass die durch Roland
Barthes eingeleitete strukturale Analyse
zu einem tieferen Verständnis des literarischen

Kunstwerks beitragen wird, kann
heute erst in Einzelfällen beurteilt werden.
Vorläufig liegen noch mehr theoretische
Untersuchungen vor als Interpretationen,
ja die theoretischen Abhandlungen werden
bereits zusammengefasst und erläutert3.
Doch sind hier nicht nur die «Resultate»
von Bedeutung; das geistige Leben erstickt
ohne Hypothesen und Versuche, oder, wie
Tzvetan Todorov in der Einleitung zu der
für die Strukturalisten wegweisenden Théo¬

rie de la littérature bemerkt: «Le travail
scientifique ne peut être réduit à son résultat

final: sa fécondité véritable réside dans
l'activité par laquelle ce travail s'actualise,
dans ses contradictions inhérentes, ses

impasses méritoires, ses degrés successifs

d'élaboration. Seul le pédagogue exige un
traité qui décrive un système achevé de

formules parfaites; non le chercheur qui
trouve dans les approximations de son
devancier un point de départ à sa démarche 4. »

Dieser Literaturwissenschafter, dessen

Name uns in letzter Zeit verschiedentlich
begegnet ist, veröffentlichte in der August/
September-Nummer der dank ihrer gründlichen

Besprechungen wesentlicher
Neuerscheinungen hochangesehenen Zeitschrift
Critique (zum Redaktionskollegium gehören

unter anderem Roland Barthes,
Michel Deguy, Jacques Derrida und Michel
Foucault) einen interessanten Essay unter
dem Titel «La parole selon Constant», dem
diese Chronik gewidmet sei.

Benjamin Constant und die Macht
des Wortes

In Benjamin Constants Universum spielt die
Sprache eine unbestreitbar grosse Rolle,
besonders im Adolphe, seinem einzigen
«rein» literarischen Werk. Wir begegnen
darin bekanntlich einem zunächst indifferenten,

in seiner Einsamkeit befangenen
jungen Müssiggänger, der als hellsichtiger
Zeuge den Ereignissen des eigenen Lebens
beiwohnt, ohne auf sie Einfluss zu nehmen6.

Die Welt, in der Adolphe lebt, ist eine
Welt der Unterhaltung und der Briefe,
und damit auch des ausdrucksvollen
Schweigens. Das Hauptthema des Romans

- die kurz dauernde Illusion einer Liebe
und die fortschreitende Verwandlung einer
mehr vorgespielten als empfundenen
Leidenschaft in Mitleid - prägt die verschiedenen

sprachlichen Haltungen; alles
Entscheidende geschieht im Bereich der Sprache.

Es werden «nicht wiedergutzumachende

Worte» ausgesprochen; die Spannung

zwischen Gefühlen und Worten
wächst.

198



Das Wort steht in diesem Universum
oft nicht nur für sich selbst, sondern es ist
ein Mittel, eine Waffe. Je nachdem wie es
ausgesprochen und aufgenommen wird,
kann es täuschen, verführen, verletzen,
erfreuen, ängstigen. Adolphe bemerkt
einmal: «Ich sah in meinen Worten nicht mehr
den Sinn, den sie haben sollten, sondern die
Wirkung, die sie unfehlbar hervorrufen
mussten [...] Ich hatte nicht gesagt, was ich
dachte. Mein Brief war durch und durch
unaufrichtig7.» Bald sieht er die Unmöglichkeit

einer glücklichen Verbindung mit
Ellénore ein, doch dauert es lange, bis er
auf die Stimme der Vernunft, das heisst auf
Baron T*** hört und sich verpflichtet, mit
Ellénore zu brechen. Erst die «Objektivierung»

des Gedankens im Brief führt zur
Katharsis, zu Ellénores Schweigen, zu
ihrem Tod: «Le dernier acte qu'essayera
d'accomplir Ellénore est parler [...] La mort
n'est rien d'autre que l'impossibilité de
parler.»

Von diesen Feststellungen aus führt
Todorov den Leser zu dem für ihn zentralen

Problem: «Pour bien comprendre le
sens de la parole, on doit s'interroger d'abord
sur la relation que celle-ci entretient avec ce

qu'elle signifie.»

Wort und Sinn

Der vom Genfer Linguisten Ferdinand de

Saussure in seinem Cours de linguistique
générale (1916) erstmals ins Bewusstsein
der Sprachwissenschaft gehobene Unterschied

zwischen dem Bedeutungsinhalt
(«signifié») und dem Wort («signifiant»)
wird heute auf die Literaturtheorie
übertragen und neu zur Diskussion gestellt.
Todorov findet bei Constant den nach ihm
«klassischen» Bezug, der als «symbolisch»
definiert wird: «Le comportement verbal
ne fait que traduire une certaine disposition
interne, sans avoir avec celle-ci un rapport
de nécessité; c'est une relation arbitraire et
conventionnelle entre deux séries qui existent

indépendamment l'une de l'autre.»
Veranschaulicht wird dies durch die

Bemerkung Adolphes zu Beginn des

Romans: «Einige Male versuchte ich, meine

Langeweile zu bezwingen; ich nahm zu
einer tiefen Schweigsamkeit Zuflucht.»
Todorov kommentiert: «Il y a ici un sentiment

à communiquer, qui est la contrainte
de l'ennui, et une manière de le faire, qui
est la taciturnité; la seconde symbolise la
première. - Les attitudes verbales ont
plusieurs sens, ce qui prouve aussi le caractère
immotivé de la relation entre les signes et
leurs designata.» Von der Umwelt wird
Adolphes Schweigsamkeit als Verachtung
gedeutet.

Wie verschieden eine sprachliche
Haltung oft ausgelegt wird, zeigt Todorov hier
also am Schweigen. Der Sinn einer «Aussage»

wird durch ein Netz von horizontalen

Bezügen bestimmt ; diesen Bezügen vor
allem gilt das Interesse der strukturalen
Analyse.

Der «symbolische», völlig zufällige
Bezug zwischen Wort und Begriffsinhalt, bzw.
Sinn, ist häufig anzutreffen, doch deckt er
nicht alles; oft ist das Wort bei Constant
nicht nur eine beliebig auswechselbare
Chiffre, sondern ein mehr oder weniger
transparentes Zeichen. Die brillante
Unterhaltungsgabe, dank der Adolphe Ellénores
Herz gewinnt, stellt sinnbildlich seinen

Charakter dar und ist, wie auch seine Briefe,
zugleich Bestandteil dieses Charakters. Im
Gegensatz zur («symbolischen») Metapher
spricht Todorov hier von einer «relation
de l'indice» oder einer Synekdoche.

Worte müssen aber nicht unbedingt auf
einen Sinn hin weisen. Sie können für sich
selbst stehen und uns so ablenken, wie
Adolphe selbst feststellt: «Also schwiegen
wir beide über den einzigen Gedanken, der
uns unablässig beschäftigte. Wir überhäuften

uns mit Liebkosungen, wir sprachen
von Liebe; aber wir sprachen von Liebe,
aus Angst, uns anderes zu sagen.» Wie die
Bilder im Barock verstellen die Worte den

Raum: die not-wendige Begegnung kann
(soll) nicht stattfinden. Das Verschweigen
des Wesentlichen trägt jedoch indirekt bei
zu seiner Offenbarung. Wer allzuleicht von
Liebe spricht, zeigt dadurch, dass ihm
diese nicht viel bedeutet, oder, wie im obigen

Fall, dass sie bereits der Vergangenheit
angehört.

199



Worte, geschriebene Sätze können sich

verselbständigen: gerade dies ist ja ein
Merkmal des «literarischen» Werks. Der
Schriftsteller «schreibt den Wörtern nach»
(Herbert Meier) und oft ändert er die
ursprüngliche Absicht beim Schreiben, ja er
verliert sie aus dem Auge. Das nicht in
Worte gefasste, deswegen aber nicht weniger

existierende Bewusstsein hat in einer auf
die horizontalen Bezüge ausgerichteten
Analyse keine Bedeutung.

Todorov entwickelt eine «Theorie des

Zeichens». Er gelangt von den hier kurz
skizzierten Überlegungen zu einem Schluss,
der Ausgangspunkt für seine Theorie wird:
«Ce à quoi Constant s'oppose est l'idée
que les mots désignent les choses d'une
manière adéquate, que les signes peuvent être
fidèles à leurs designata.» Tatsächlich gibt
es im Adolphe bald ungewollte, bald
beabsichtigte und kurz darauf bereute
Differenzen zwischen Gedanke und Wort: «Ich
äusserte nur ungefähr, dass ich immer froh
sein werde, sie glücklich zu wissen, und
fügte dann hinzu, sie glücklich zu machen :

Traurige Zweideutigkeiten, eine Sprache
voller Hemmungen - ich seufzte, weil sie so
dunkel war, und zitterte, sie deutlicher zu
machen.»

Die Zweideutigkeit der Sprache stimmt
Adolphe «traurig», und doch benützt er sie
als Ausweg. Kann man daraus schliessen,
dass Constant eine ein-deutige Sprache
ganz ablehnt

Es wäre auch auf den Einfluss der Zeit
zu achten, die insgeheim den Gedanken
verändert, bevor dieser geäussert wird.
Darauf geht Todorov nicht ein.

Er gelangt zu einem Schluss, der
Anspruch auf Allgemeingültigkeit erhebt:
«Les objets n'existent pas avant d'être
nommés, ou en tous les cas ils ne restent
pas les mêmes avant et après l'acte de
dénomination.» Soll hier ein vorweggenommener

Kompromiss zwischen der symbolistischen

und der realistischen Auffassung
angedeutet werden Wird ein in der
Philosophiegeschichte berühmt gewordener
Streit im Bereich der Literaturtheorie neu
ausgetragen werden?

Schaffen Worte Wirklichkeit?

Hätte Adolphe sich zu Beginn des Romans
nicht durch seines Freundes Schilderung
der Liebe beeindrucken lassen, so hätte sein
Schicksal einen andern Lauf genommen.
Kaum ist in ihm der Wunsch zum Spiel
erwacht, verstrickt er sich in eine ausweglose
Situation: «Ich erhitzte mich überdies an
meiner eigenen Darstellung und fühlte am
Ende etwas von der Leidenschaft, die ich
mit aller Macht, die mir zu Gebote stand,
auszudrücken versuchte.» Wer etwas
ausspricht, beschränkt es, interpretiert,
verfälscht. Und hier Todorovs Folgerung:
«Vouloir décrire un état d'âme tel qu'il est,
c'est en donner une description fausse, car
après la description il ne sera plus ce qu'il
était avant.» Ellénore verbietet Adolphe,
von Liebe zu sprechen. Dies kann zwei
Gründe haben: entweder fürchtet sie,

Adolphes Leidenschaft schwinde, sobald
er das Wort «Liebe» ausspreche, oder -
was wahrscheinlicher ist, ihr graut vor dem
eigenen Innern, das durch Adolphes Worte
aufgewühlt würde. Warum aber muss
Adolphe später die nicht mehr vorhandene
Liebe mit den Worten «Zuneigung»,
«Freundschaft» und «Hingebung» tarnen

Todorov kehrt seine erste «Regel» um:
«Si une parole se prétend fausse, elle
devient vraie.» Oft kann dieser Satz zutreffen,

doch liegt dies weniger im Verhältnis
zwischen Sprache und Wirklichkeit
begründet als in des Erzählers besonders
strukturiertem Bewusstsein. Benjamin
Constant war Politiker, Diplomat, Spieler;

wenn Adolphe sagt: «Fast nie ist
jemand ganz ehrlich oder ganz falsch», so
stimmt dies sicher mit der Auffassung
Constants überein. Es scheint mir, gerade
dadurch erfahre Todorovs Theorie die
notwendige Relativierung.

Nach Todorov drückt das Wort bei
Constant nicht in erster Linie aus, vor allem
nicht adäquat, es strahlt aus, es wirkt,
verpflichtet, bisweilen gegen den Willen des

Sprechenden, der erschrickt, wenn man ihn
«beim Wort» nimmt. Denken und Reden
sind streng zu trennen, und innerhalb der
sprachlichen Mitteilung ist es entscheidend,

200



ob sich ein Ich und ein Du gegenüberstehen,

oder ob ein Fremder dazutritt.
Todorov spricht von «persönlichen» und
«unpersönlichen Worten»; zum
«unpersönlichen» Wort ist eigentlich alle Literatur

zu zählen ausser der lyrischen Dichtung,

in der der Leser in die Sphäre des
dichterischen Ichs aufgenommen wird.

Eine Äusserung in der ersten Person
impliziert - von der genannten Ausnahme
abgesehen - immer eine zweite Person, und
sei dies, wie im Fall des inneren Monologs,
auch nur ein anderes Ich. Die Begegnung
des Ichs mit sich selbst (Narziss!) ist die
Urform der für alle nicht rein IyrischeDich-
tung notwendigen Aufspaltung des Bewusst-
seins. Der Dritte, das Unpersönliche, die
öffentliche Meinung verändern das, was sich
zwischen zwei Subjekten abspielt und lassen
das Ich im «wahren» Licht erscheinen.

Sobald Worte ausgesprochen, Sätze
geschrieben sind, gehören sie zur Kategorie

des «Unpersönlichen». Todorov übergeht

das cogito des Schreibenden, das heisst
das persönliche Bewusstsein, an dessen
Existenz wohl nicht zu zweifeln ist, denn,
wie Constant bemerkt, «was man nicht
sagt, ist dennoch vorhanden, und alles,
was vorhanden ist, ahnt man»! Statt cogito
ergo sum liesse sich innerhalb der skizzierten

Theorie des Zeichens höchstens sagen:
dicitur (ergo cogitatur). Die Verschiebung
vom sum zum dicitur ist von grosser
Tragweite, denn es verschwindet das strukturierende

Subjekt. Die strukturale Analyse
verläuft quer zur existentiellen; wo sich
die beiden Bahnen kreuzen, entsteht eine
grosse Helle: dort müsste die «ideale»
Interpretation möglich sein.

Todorov verbindet die beiden oben
angeführten Regeln zu einem Satz, der an
Blanchot erinnert: «Les paroles ne signifient

pas la présence des choses mais leur
absence [...] La verbalisation change la
nature des activités psychiques et en indique

l'absence; elle ne change pas la nature
des objets matériels mais fixe leur absence
plutôt que leur présence. Die Sprache ist
nach ihm bei Constant nichts anderes als
ein «verschleiertes oder verschobenes
Missverständnis».

Sprache und Verlangen

Ähnlich wie mit dem Wort verhält es sich
nach Todorov in Constants Universum mit
dem Verlangen. Dieses setzt stets eine
Entfernung voraus; was gegenwärtig ist, wird
weder «in Worte gefasst» noch verlangt.
Jede Sehnsucht steigert sich proportional
zu den auftauchenden Hindernissen;
erfüllte Liebe tötet die Sehnsucht: «L'objet
n'est pas le même suivant qu'il est absent ou
présent; il n'existe pas indépendamment
de la relation que nous avons avec lui.»

Sprache und Verlangen entsprechen
sich: «L'une et l'autre aboutissent à

l'impasse: celui de la communication, celui

du bonheur. Les mots sont aux choses

ce que le désir est à l'objet du désir.»

Manches ist bei Todorov überspitzt formuliert

und nur dürftig mit Texten belegt;
allzuschnell sucht er die Regel, das System.
Natürlich sagt er nicht ausdrücklich, dass

er von Constant aus eine allgemeine Theorie

entwickeln will, doch ist ganz klar, dass
der Aufsatz nicht nur als Kommentar zu
Constants Werk geschrieben wurde. Hat
Todorov zum Beispiel recht, wenn er
behauptet: «A la base de toute littérature se

retrouvent les mêmes, disons universaux
sémantiques, très peu nombreux, mais dont
les combinaisons et les transformations
fournissent toute la variété des textes
existants?» Eine gültige Theorie des
Zeichens müsste auf breiterer Basis entwickelt
werden; vor allem sollte sie auch philosophisch

untermauert sein.

Hinweise

Mehr Konzentration auf das spezifisch
Literarische fordert Todorov auch in einem
neuen Aufsatz, in dem er von Albert Pau-
philets Etudes sur la Queste del Saint Graal
(Champion, Paris 1921) aus den Erzählstil
der von Albert Béguin und Yves Bonnefoy
herausgegebenen Quête du Graal (Seuil,
Paris 1965) neu untersucht («Critique»,
März 1969). - Jacques Derrida setzt sich

201



in der gleichen Zeitschrift (Februar und
März 1969) mit Philippe Sollers Nombres
(Seuil, Paris 1968) auseinander: «La
dissémination.» Ebenfalls zum Thema unserer
Chronik gehört «La Folie de Saussure»
(«Critique», Januar 1969): Michel Deguy
bespricht die von Jean Starobinski
herausgegebenen «Anagrammes» des Genfer
Linguisten (in To Honor Roman Jakobson -
Essays on the occasion of his seventieth
birthday, Mouton,) 1967.

Die NouveUe Revue Française veröffentlichte

unter anderem im Januar ein Gedicht
von Saint-John Perse, im Februar einen
Text von José Cabanis, im März einen
Hommage à Jean Schlumberger (1877-
1968). - Preuves brachte im Februar/März-
Heft weitere Beiträge zum Thema der
Studentenrevolte. - In Esprit finden wir im
Februar drei Beiträge zum zweihundertsten
Geburtstag Chateaubriands; im März wird
die Auseinandersetzung mit der Enzyklika
«Humanae Vitae» und mit dem Faschismus

in Spanien weitergeführt.
Peter Grotzer

1 Vgl. Der Streit um die «NouveUe Critique».
Eine Zwischenbilanz. «Schweizer Monatshefte»,
September 1967. und «Les Chemins actuels de
la critique». Ergebnisse aus den Gesprächen von
Cerisy-la-Salle. NZZ 12. November 1967. Eine
ausgezeichnete Übersicht in italienischer Sprache

von Franco Simone als Einleitung zu «Quatre
Conferences sur la < NouveUe Critique >» (Georges
Poulet, Jean Starobinski, Kurt Wais, René
Girard). Società Editrice Internationale, Turin, 1968.

- 2 Gérard Genette, «Figures», Editions du Seuil,
Paris. 1966. - Jacques Derrida. «L'Ecriture et la
différence». Ibid. 1967; «La Voix et le phénomène».
P.U.F., Paris. 1967 ; « De la Grammatolo-
gie». Editions de Minuit, Paris, 1967. -
3 Vgl. «Qu'est-ce que le structuralisme»? von
Oswald Ducrot, Tzvetan Todorov. Dan Sperber,
Moustafa Safouan. François Wahl. Editions du
Seuil, Paris, 1968. Enthält folgende Aufsätze: Le
structuralisme en linguistique. - Poétique. - Le
structuralisme en anthropologie. - De la structure en
psychanalyse, contribution à une théorie du manque.

- La philosophie entre l'avant et l'après du
structuralisme. Bei jedem Kapitel eine kurze
Bibliographie der einschlägigen Fachliteratur. - Eine sehr
gedrängte Übersicht gibt «Le Structuralisme» von
Jean Piaget (Genf). Collection « Que sais-je »,
P.U.F., Paris 1968. Bereits im 25. Tausend. Leicht
verständlich geschrieben und übersichtlich ist
«Comprendre le structuralisme» von J.-B. Fages.
Privat. Paris, 1968. - 4 «Théorie de la littérature».
Textes des Formalistes russes réunis, présentés et
traduits par Tzvetan Todorov. Enthält Texte von R.
Jakobson. B. Eikhenbaum, V. Chlovski, V. V.
Vinogradov. J. Tynianov, O. Brik, B. Tomachevski. V.
Propp. Editions du Seuil, Paris. 1965. - T. Todorov,
«Littérature et Signification», Larousse, Paris, 1967;
Id., Les catégories du récit littéraire. «Communications».

Nr. 8. Editions du Seuil, Paris 1966.
«Communications» ist die Zeitschrift des «Centre d'Etudes
des Communications de masse de l'Ecole Pratique
des Hautes Etudes» in Paris, dem die meisten
Genannten angeschlossen sind. Todorov arbeitet im
Auftrag des «Centre National de la Recherche
Scientifique». - 6 Vgl. Georges Poulet, «Benjamin Constant

par lui-même». Editions du Seuil, Paris, 1968. -
7 Ich zitiere nach der Übersetzung von Max Hölzer
im Insel-Verlag. Frankfurt a.M.. 1963.

THEATER UND THESEN

Wer die Vorgänge auf dem Sprechtheater,
die überregionales Aufsehen erregen, seit
einer Reihe von Jahren verfolgt, muss zum
Schluss kommen, dass oft die Thesen für
wichtiger genommen werden als das Theater

selbst. Man könnte auch sagen, das

Theater, wie es die Promotoren dieser
Entwicklung verstehen, sei völlig aufgegangen
in Versuchen, sich seiner zu bedienen zu
Zwecken des Protests, der «Bewusstseins-
bildung» und der Kritik an der Gesellschaft.

Nun sind das zwar Funktionen, die

dem Schauspiel ohne Zweifel auch zukommen.

Aber daraus abzuleiten, dass man es

folglich darauf- und darauf allein -
reduzieren müsse, ist ein Trugschluss, auf den
erst die kühlen Rebellen des letzten
Jahrzehnts gekommen sind. Dabei gäbe es in
früherer und in neuerer Zeit der Beispiele
genug, an denen man die Gefahren reiner
Thesenillustration durch das Theater
ablesen könnte. Sie sind bei Schiller sichtbar,
aber auch bei Brecht. Das hindert indessen
die Inszenatoren der Holzhammerdramatik

202



offenbar nicht, in bald einmal stereotyper
Manier die bunte Wirklichkeit mit den
grauen Fahnen der Ideologie zu verhängen.

Dass das mit Vorliebe bei
Klassikerinszenierungen geschieht, darf nicht
verwundern. Einmal reizt die allgemeine
Anerkennung, die der Klassiker geniesst, den
selbstbewussten Revolutionär zum
Widerspruch. Er ist davon überzeugt, das
Establishment zu treffen, wenn er Goethe
oder Schiller demontiert und umfunktioniert.

Der Protest, der im Namen der
Traditionspflege oder der Werktreue gegen
seine Inszenierung erhoben wird, ist ihm
willkommene Bestätigung. Zum zweiten
provoziert gerade der Umstand, dass Klassiker

Bildungsgut, also auch Stoff des Lehrplans

sind, die Regisseure zur Tat:
Bildungsgut, so stellen sie pauschal fest, ist
seiner Natur nach langweilig und muss,
wenn es den Zuschauer im Theater aufs
neue fesseln soll, gehörig verändert werden.
Beispiele dafür sind auch in diesen Heften
zur Sprache gekommen. Ich erinnere an die
Aufführung des «Urfaust» in Hamburg,
in der Karl Paryla den «Titanenkampf
eines deutschen Geistes» gegen
Voreingenommenheit, Verkommenheit und Ver-
teufelung erkennen wollte, in der folglich
nicht Studenten, sondern Kleinbürger in
Auerbachs Keller von Mephisto genarrt
wurden und im ganzen die thesenhafte
Trockenheit eines Lehrstücks an Stelle der
genialen dramatischen Dichtung stand. Im
letzten Theaterbericht war von dem
Versuch die Rede, den Stavros Doufexis in
Nürnberg mit der Komödie «Die Vögel»
von Aristophanes angestellt hat, auch hier
mit Reduktionen auf politische Thesen. Die
Zeitungen berichten von einer weiteren
Aristophanes-Inszenierung, die Rolf
Becker nach einer Bearbeitung von Claus
Bremer in Bremen herausgebracht hat:
«Die Frauenvolksversammlung» ist da
zum Anlass genommen worden,
revolutionstheoretische Argumentation, wie sie
jedem studentischen Teach-in heute
geläufig ist, auf die Bühne und in den
Zuschauerraum zu bringen. Peter Stein hat
in ebendemselben Bremer Theater am
Goetheplatz, das eine eigene Methode zur

Umfunktionierung klassischer Texte
entwickelt hat, «Tasso» inszeniert. Goethe
wird in dieser Inszenierung ironisiert,
Tasso jedoch dargestellt als ein Opfer der
Abhängigkeit, ein Terminus, der wiederum
die Thesenhaftigkeit der Aufführung
signalisieren soll.

Gemeinsam ist den hier genannten
Klassikerinterpretationen, was in der Bremer

Aristophanes-Bearbeitung einmal so
formuliert ist: «Wir realisieren nicht, was
die Institution von uns erwartet. Wir
verweigern die Aufführung, weil wir uns nicht
benutzen lassen wollen. Wir stellen dar,
was die Institution Theater nicht von uns
erwartet: unsere Kritik an der Institution
Theater. Wir stellen dar, was der Zuschauer
nicht von uns erwartet: unsere Kritik an
den Zuschauern, die zu der Gesellschaft
gehören, die die Institution Theater möglich
macht. Wir stellen dar, dass wir nicht
benutzbar sind.»

Der Leser wird mir zustimmen, wenn
ich meine, einerseits benötigte man, um
solches darzustellen, weder eine Komödie
von Aristophanes noch den «Urfaust» oder
sonst einen Klassiker, anderseits sei, was
da als Zweck der Übung in massigen Sätzen

mitgeteilt wird, eine bejammernswürdige

Quintessenz aus Werken, die ohne
allen Zweifel längst in Vergessenheit
gesunken wären, wenn sie nichts weiter als
eben ein Anlass zur Demonstration wären.
Der Irrtum, Gesellschaftskritik und Widerspruch

gegen herrschende Mächte an und
für sich, in geballter Ladung, seien das

einzige, was uns die Klassiker noch
interessant machen könne, ist so banal wie
grassierend, und schlimmer noch als auf
der Bühne geht es zuweilen in den

Programmtexten zu, die den ratlosen
Zuschauer vollends verwirren. Philipp Wolff-
Windegg hat in Nummer 4 der «Schweizer

Theater-Zeitung» unter dem baslerisch
witzigen Titel «Steinenberg-Platt für
Anfänger» ein paar Phrasen aus den Begleittexten

zu Dürrenmatts «Play Strindberg»
(auch dies die Umfunktionierung eines

Klassikers) unter die Lupe genommen.
Darunter findet sich eine, die mir symptomatisch

scheint: «Der Spielcharakter, auf

203



den das Arrangement des Totentanz'
abzielt, beraubt das Originalstück seiner
Monomanie, er nimmt ihm seine
Gewaltsamkeit, er deckt seine Zwänge als
durchschaubare Zwänge auf.» Streng genommen
ist es ja wohl der Arrangeur, der das
Originalstück beraubt, vielleicht nicht nur
«seiner Monomanie», worunter man sich
ohnehin wenig vorstellen kann. Und was
für Zwänge sind das denn, die
«durchschaubar» gemacht werden sollen? Wolff-
Windegg meint mit Recht, erst jenseits der
platten Durchschaubarkeit begännen die
Dinge, interessant zu werden, und er fügt
bei, das einfachste Mittel, etwas ein für alle
Mal durchsichtig zu machen, sei, es
kaputtzuschlagen. Jedes Kind wisse das.

Ich wende mich nicht gegen den
Versuch, überlieferte Werke der Dramatik so zu

spielen, dass jeder Gedanke an Bildungspflichten

und Kulturpflege entfällt. Das
Theater kann gar nichts anderes tun, als
die Lebendigkeit dieser Werke auf die
Probe zu stellen. Es darf sie nicht voraussetzen

aus blosser Konvention. Aber das
heisst noch lange nicht, dass sie gerade
noch gut genug seien, verfügbaren Thesen
als Vehikel zu dienen. Man verkennt die
kritischen Fähigkeiten des Publikums,
wenn man meint, den Holzhammer schwingen

zu müssen. Und das Theater ist ein viel
zu feiner Seismograph, als dass man uns
seine Ausschläge mit breiten Filzstiften
nachziehen müsste. Geistige und
gesellschaftliche Veränderungen zeigt es an,
lange bevor sie im Jargon der politischen
Kunstgewerbler ihren Niederschlag finden.

Lorenzo

NOTIZEN

In Berlin wurde durch den Senat der Stadt
gemeinsam mit dem Rat für Formgebung
die Errichtung eines internationalen
Zentrumsfür industrielle Formgebung beschlossen.

Es soll - unter anderem - Mittelpunkt
für den Gedankenaustausch zwischen
Industrie, Kunst, Wissenschaft und
Verbrauchern auf dem Gebiet der industriellen
Gestaltung werden.

Die «Österreichische Musikzeitschrift» hat
ihre Ausgabe vom März 1969 dem Schweizer

Musikleben gewidmet. Bundesrat Hans
Peter Tschudi höchstpersönlich schrieb die
Einleitungsworte zu diesem Sonderheft, zu
dem Andreas Briner, Charlotte König,
Siegfried Hildenbrand, Rolf Pfluger, Fritz
Muggier, Gerold Fierz, Peter Otto Schneider

und andere Aufsätze zu den verschiedensten

Aspekten des Schweizer Musiklebens

beigesteuert haben. Ein Aufsatz
von Ernest Ansermet, der sich mit dem

Schaffen von Frank Martin befasst, gibt
dem Heft als letzte musikliterarische Studie

des verstorbenen Dirigenten einen
ganz besonderen Wert.

Zwei junge Schweizer schwangen am
«Internationalen Musikwettbewerb für
Organisten», der von der « ChapeUe musicale de
Sainte-Marie-des-Serviteurs» in Bologna
organisiert worden ist, obenaus. Monika
Henning, eine in Wien wohnhafte
Schweizerin, gewann den ersten, Jean-
Claude Zehnder aus Frauenfeld den zweiten

Preis.

Die neueste Ausgabe der Zeitschrift «
Merkur» veröffentlicht einen Briefwechsel
zwischen Ernst Robert Curtius und Max
Rychner, der im Sommer 1925 einsetzt und
sich — mit grossen Lücken — bis 1949
fortsetzt.

204


	Kulturelle Umschau
	Der Fall Solschenizyn
	Die "Southern Review"
	Französische Zeitschriften


