Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)
Heft: 2
Artikel: Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen : zur Publikation der

Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler, Thomas Mann und
Leopold von Andrian

Autor: Fackert, Jurgen / Pulver, Elsbeth
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen

Zur Publikation der Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler,
Thomas Mann und Leopold von Andrian

JURGEN FACKERT / ELSBETH PULVER

Aus dem reichen Schatz der Briefe Hugo von Hofmannsthals sind in letzter
Zeit wieder zahlreiche verdffentlicht worden, meist komplette Korresponden-
zen. Auch Hilde Burger und Horst Weber haben sich das Verdienst erwor-
ben, Neues aus dem umfangreichen Bestand von Briefen Hofmannsthals
vorgestellt zu haben. Zwar erreichen die Briefe des Dichters an Marie Herz-
feld in keiner Weise die Intensitit des regen Gespraches Hofmannsthals mit
Harry Graf Kessler; sie vermitteln aber doch das Bild des so charmant un-
sicheren, ein wenig alliirenhaften jungen Loris, wihrend der Briefwechsel
mit Kessler die titige, nach allen Seiten offene dsthetische Kultur der Vor-
kriegszeit vor Augen riickt.

Marie Herzfeld

Die abgedruckten Briefe des jungen Hofmannsthal an die zwanzig Jahre
dltere Marie Herzfeld umfassen den Zeitraum von 1892 bis 1907, mit einer
langeren Zasur von 1894 bis 19021, Die Briefe aus spiteren Jahren hat der
Herausgeber weggelassen; die Gegenbriefe Marie Herzfelds, die erhalten
und zuginglich sind, fehlen leider vollig. Die Korrespondenz beginnt zu
einem Zeitpunkt, da der junge Dichter bereits seine ersten Verse und Auf-
sdtze sowie sein Dramolett «Gestern» veroffentlicht und das literarische
Interesse erregt hat. Hermann Bahr vermutete in dem Rezensenten eines
seiner Dramen einen 40- bis 50jahrigen Mann, aus altem Adel und von
Jesuiten erzogen, einen «geistreichen Bummler durch alle Raffinements».
Gymnasiast aber war er, der Schnitzler mitteilen musste: « Dienstag um 12
Uhr bin ich sehr natiirlich in der Schule, dann mache ich Aufgaben und 3-4
habe ich Deutschstunde.» — Marie Herzfeld war durch ihre Essays liber
skandinavische Literatur und ihre Ubersetzungen von Werken Hamsuns,
Jacobsens und Bjernsons bekannt geworden. Die Freundschaft mit der italie-
nischen Sdngerin Alice Barbi weckte ihr Interesse fiir die italienische Renais-
sance; 1904 verdffentlichte sie eine vielbeachtete Ubersetzung der Schriften
Leonardo da Vincis.

176



Anlass zur Bekanntschaft war, wie Marie Herzfeld in ihren reizvollen
«Blattern der Erinnerung» mitteilt, die Aufforderung der Berliner «Allge-
meinen Theaterrevue», iiber skandinavische Dramen und «anderes Neue»
aus Wien zu berichten. Sie schrieb iiber einen «jungen Dichter und sein
Erstlingsstiick». Diesen Aufsatz iiber Hofmannsthals « Gestern» hat der
Herausgeber im Anhang abgedruckt. Marie Herzfeld kritisiert in ihrer
«Studie», die recht viel Lob enthilt, den dramatischen Aufbau des kleinen
Stiickes, der noch den Jiingling verrate. Der am Schluss aufkommende Sturm
sei nicht organisch ins Ganze eingegliedert und daher nur «leeres Symbol».

Auf diesen Einwand reagiert Hofmannsthal mit der koketten Wiirde des
Achtzehnjahrigen: « Der Aufsatz ist, glaube ich, sehr gescheidt und stellt
das Ding ungefahr dorthin, wohin es gehort... Ich hatte ... den Sturm am
Ende vollstandig vergessen und ihn iiberhaupt nur eingefiihrt, weil ich gern
von Schifferlfahren spreche.» In dieser distanzierend selbstironischen
Schlusswendung steckt ein wenig sentimentale Zartlichkeit fiir sein Erst-
lingswerk, die der Dichter auch beibehalten wird. Zwar schreibt er schon
wenig spiter — aber nicht an Marie Herzfeld —, das Stiick sei dilettantenhaft,
«sowohl in der Mache als auch in der Hauptperson», aber er hat es nie bei
Neuauflagen unterdriickt wie einige seiner frithen Gedichte.

Hofmannsthals Aufsitze iiber Saar, Ibsen und Swinburne veranlassten
Marie Herzfeld zu einer «Kritik seiner Kritik». Dieser fehle — so liest man
in ihren Erinnerungen — gerade die «allseitig-erschopfende» Analyse; er
«verliere sich gern an Nebensachen, spiele mit Einzelheiten und packe nicht,
wie der Kritiker soll, den Stier bei den Hornern». Hofmannsthal bezieht in
seiner Antwort den Standpunkt eines ausgeprigten Subjektivismus und stellt
sich ausserhalb der «wahren», «scheidenden», «kritischen Kritik». Er be-
zeichnet seine begrifflich so wenig konturierte Plauderei «iiber Metier-
sachen» — George nannte diesen Ton eine «art erhabenen schwidrmens»,
auf die Hofmannsthal «stolz» sein diirfe — als eine « Art Mache, zwischen
culturgeschichtlicher Reflexion und Prosagedicht...». Programmatisch ist
hier bereits eine Maxime der Hofmannsthalschen Essays angedeutet: nicht
die analytische Abgrenzung der Phinomene, sondern, so muss man ergénzen,
die Synthese und Harmonie der Gegensétze als das Ziel der Kritik.

Im Jahr 1893 betreibt der Dichter seine juristischen Studien, hort nur ein
Kolleg iiber Asthetik, denkt ansonsten «fast nie an Litterarisches», ist
«alles Feinen, Subtilen, Zerfaserten, Impressionistischen, Psychologischen
recht miide» und wartet, dass ihm «die naiven Freuden des Lebens wie Tan-
nenzapfen derb und duftend von den Bdumen herunterfallen» — die Melan-
cholie eines wienerischen Tonio Krdger wird hier spiirbar, die mit den gleich-
zeitig entstandenen Versen so wirkungsvoll kontrastiert.

Die Briefe der zweiten Periode sind viel sparsamer in der Erorterung per-
sonlicher Empfindungen. Der leichte Plauderton wird zuriickhaltender, die

177



Themen werden eher konventionell als literarisch. In dieser Umgebung
sympathischer Noblesse fillt allerdings die krasse Ausserung Hofmanns-
thals vollig aus dem Rahmen, dass er gegen die polnische Nation als einzige
auf der Welt «eine sehr heftige Antipathie» habe. — Noch wihrend des Ersten
Weltkrieges machte er in einem Brief an seinen Freund Bodenhausen den
machiavellistischen Vorschlag, Polen aus dem &sterreichischen Staatsver-
band herauszuldsen und mit ihm als «freien» Verbiindeten gegen Russland
zu marschieren. Sein spites Trauerspiel « Der Turm» verrit allerdings eine
gewandelte Einstellung zu Polen.

Harry Graf Kessler

Auch des Grafen Kessler Verhiltnis zu Polen bestimmte zeitweise das natio-
nalistische Temperament. Im Jahr 1915 schlidgt er in einem Rundbrief an
seine Freunde (unter ihnen Hofmannsthal) die Bildung eines Konigreiches
Polen vor, «unter preussischer Fithrung», so dass Osterreich «mit Czechen
und Serben fertig werden» konnte. Solcher Chauvinismus beschrankt sich
auf Kesslers Briefe wiahrend des ersten Krieges; da aber tritt er deutlich ge-
nug zutage.

Das Erlebnis des Krieges als entscheidender Einschnitt und als Wende
ihres Lebens ist wohl symptomatisch fiir die Generation von Hofmannsthal
und Kessler. Hofmannsthal, der sich zu Beginn des Krieges noch die Bildung
eines «neuen europdischen Ichs», einer neuen Wirklichkeit «in der Sphére
der obersten geistigen Werte» erwartet hatte, wurde mit dem Ende des
Krieges und der Auflosung der Donaumonarchie das dichterische Dasein
erneut fragwiirdig. — Nur langsam erarbeitete er sich das Konzept der
«konservativen Revolution», wonach das Individuum sich die Erneuerung
der «sittlichen Norm», das «absolute Mass» abringen und fiir die Politik
dienstbar machen sollte.

Kesslers Reaktion auf die Ergebnisse des Krieges war praktischer. Er
wurde politisch in einer Weise aktiv, die ihm den Titel «roter Graf» von
seiten der Konservativen einbrachte. Der erste Botschafter der jungen deut-
schen Republik hiess Kessler; er ging nach Warschau, um iiber die Riick-
fiihrung deutscher Truppen zu verhandeln. Seinen Volkerbundplan, der den
Zusammenschluss iiberstaatlicher Organisationen vorsah, verfocht er vehe-
ment als Redner und Schriftsteller. Mit Rathenau nahm er an der Konferenz
von Genua teil, und 1924 bewarb er sich sogar als Kandidat der Demokrati-
schen Partei um ein Reichtagsmandat. Eine schwere Krankheit zwang ihn
1926 zum Riickzug aus der aktiven Politik; er schrieb eine weit verbreitete
Rathenaubiographie. 1938 starb er in der Emigration.

Der Briefwechsel zwischen Kessler und Hofmannsthal begann im Jahr
1898 2. Hofmannsthal mochte von der umfassenden Bildung des Grafen und
dessen ausgepragten Sinn fiir Qualitit gefesselt worden sein, sicher auch von

178



den gesellschaftlichen Verbindungen Kesslers. Von den engen Verflechtungen
Kesslers mit dem gesamten geistigen und kulturellen Leben seiner Zeit legt
die Korrespondenz beredt Zeugnis ab. Er war in Hofmannsthals Sinn ein
Europier, einer, der sich des Erbes der abendlandischen Kultur im Sinne
eines geistigen und politischen Auftrages stindig bewusst war. Kesslers
Freundeskreis war international und hdchst heterogen: Craig, Nijinskiy und
Elisabeth Forster-Nietzsche, Schréoder und Hauptmann, auch die Politiker
Erzberger und Rathenau gehorten dazu. Bei den Mitgliedern des von Kessler
angeregten « Weimarer Kreises» ist etwas von jener « Gemeinbiirgschaft» fiir
die europdische Kultur, von der Hofmannsthal 1916 in Skandinavien sprach,
zu splren. Kessler unterstiitzte Kiinstler wie Ludwig von Hofmann, Vande-
velde oder auch den «Bolschewisten in der Malerei», George Grosz. Mit
Maillol verband ihn grosse Freundschaft. Zusammen mit ihm und Hofmanns-
thal unternahm er 1908 eine Griechenlandreise; nach wenigen Tagen floh
der Dichter allerdings vor der archaischen, ihn bedringenden Landschaft.

Hofmannsthal konnte mit Recht an Kessler schreiben, dass er in seiner
Gegenwart aufhore, «sich isoliert zu fithlen». « Das Gefiihl, eins zu sein mit
(seiner) Epoche, dieses Gefiihl iiberhaupt kennen gelernt zu haben», ver-
danke er ihm. In Kessler fand er die Resonanz, die ihm nach den erstaunli-
chen Erfolgen seines Jugendwerkes versagt blieb; iiber lange Zeit war er ja
fast ein Dichter ohne Publikum.

An der Gestaltung des « Rosenkavaliers» hatte Kessler in viel grosserem
Mass Anteil, als man bisher vermutete. Des Grafen starke analytische Be-
gabung, seine grosse Fahigkeit zur Einfithlung in die dichterische Intention
werden deutlich in seinen dezidierten Anderungsvorschligen. Besonderen
Einfluss nahm er auf die Rolle des Ochs von Lerchenau. Dessen Monolog im
Entwurf des ersten Aktes war — so Kessler — «reiner, unverfilschter, lyrischer
Hofmannsthal». Behutsam, aber bestimmt in seinen Forderungen, erreichte
Kessler eine Angleichung des Monologes an den Charakter der Person. Leider
aber wurde die gemeinsame Arbeit am Libretto Anlass zu grosser Ver-
stimmung; spéter blieb der Gedankenaustausch bisweilen vollig gelahmt.
In der geplanten Widmung der Oper, « Dem verborgenen Helfer H. K.»,
sah Kessler seine gestalterische « Mitarbeit» zu einem allzu handwerkartigen
«Beitrag» herabgewiirdigt. Er war tief gekrdnkt. Und bei der psychischen
Konstitution der beiden Briefpartner dauerte es lange, bis sich ihr Verhiltnis
wieder besserte, wenngleich sich die Intensitdt, die ihre Briefe der ersten
Jahre kennzeichnet, nicht mehr einstellte.

Aus der Zeit nach 1911 fehlt leider der grosste Teil der Briefe Hof-
mannsthals an Kessler. Jedoch ldsst sich auch aus den Ausserungen des
Grafen unschwer ablesen, wie beide um die Gestaltung des Balletts «Josephs-
legende» noch bemiiht waren. Kessler hatte aufgrund seiner Erfahrungen
ganz prazise Vorstellungen fiir die Biihnenform des Werks. Die personliche

179



Bekanntschaft mit Diaghiliew und seine enthusiastische Bewunderung
Nijinskys, den Hofmannsthal noch nicht kannte, bestimmten teilweise seine
Vorschlage fiir den Text und die Handlungen des Balletts.

Dieser Briefwechsel bietet eine Menge neuer Details fiir die Entstehungs-
geschichte von «Cristinas Heimreise», des «Rosenkavaliers» und der
«Josephslegende». Besonders interessant aber ist er als Zeugnis eines leben-
digen und produktiven Wechselgespriaches zweier mit grosster Sensibilitét
begabter Minner, die um eine Erneuerung oder doch Belebung der européi-
schen Theaterkultur bemiiht waren.

Bleiben Umsicht und Fleiss der Herausgeberin zu loben. Wer die Hand-
schriften Kesslers und Hofmannsthals kennt, weiss die gewaltige Transkrip-
tionsarbeit zu schétzen. Vielleicht hdtte man den fiilligen, wertvolle Einzel-
heiten enthaltenden Kommentar um einige Sentimentalitidten kiirzen kénnen.

Thomas Mann

Nur wenige Druckseiten fiillt der Briefwechsel Thomas Manns mit Hugo
von Hofmannsthal3. Es wiren mehr, hidtte Thomas Mann nicht 1933
Deutschland verlassen miissen. Seine eigenen Manuskripte sowie die emp-
fangenen Briefe blieben bis auf einige Ausnahmen zuriick. Briefe Hofmanns-
thals finden sich daher nur wenige in der vorliegenden Edition. Die fehlen-
den sind verbrannt oder blieben bis heute unauffindbar. Aber auch die vor-
handen Blitter lassen erkennen, dass der briefliche Kontakt beider Médnner
niemals die Intimitidt und Dimension etwa von Hofmannsthals Korrespon-
denz mit C. J. Burckhardt erreicht hatte. Vieles mag im miindlichen Ge-
spriach erortert worden sein: Thomas Mann kam mehrmals nach Rodaun,
und Hofmannsthal unterliess bei Miinchner Aufenthalten selten den Besuch
Thomas Manns. Als Kiinstler eigenster Prigung waren aber beide von
Geburt, Erziehung und Ausdrucksweise zu verschieden, um einen intensiven
und bekenntnishaften Briefwechsel zu fiithren. Trotz seiner Kiirze spiegeln
sich in ihm die Bemiihungen Hofmannsthals und Thomas Manns um die
kulturelle und politische Regeneration Europas. Das macht diese Briefe so
lesenswert. (Es ist anzumerken, dass die Datierung des Briefes Thomas
Manns an Hofmannsthal vom 19.1V.24. in 19.1V.29. zu verbessern ist.)

«Verzeihen Sie, er gefiel mir sehr. Ein Prinz! Ein rithrend angespannt und
hoch lebender kleiner Mensch. Ich habe eine Schwiche fiir solche Existen-
zen» — schrieb Thomas Mann an Samuel Lublinski, als er Hofmannsthal
im Jahr 1908 in Rodaun aufsuchte. Nicht herablassende Kaprice sollte man
in diesem Zitat suchen; sie charakterisiert keineswegs das Verhdltnis Thomas
Manns zu Hofmannsthal. Er fand wohl mehr sein eigenes Lebensgesetz be-
stdtigt, wonach die Krifte und die Intentionen stindig divergieren und alles
Beste «am Rande der Erschopfung geleistet» werden muss.

180



Von «Briiderlichkeit» und «Schicksalsverwandtschaft», die sie beide ver-
bunden habe, sprach Thomas Mann im Nekrolog, den er Hofmannsthal
1929 schreiben musste. [hr Verhiltnis ldsst sich besser mit den Worten des
Osterreichers bestimmen, der einmal von einer «hochst sublimierten Ver-
wandtschaft», vom «Geheimnis der Zeitgenossenschaft» schrieb. Diese
war fiir beide nicht allein Zustand, sondern primadr moralischer Imperativ.
Beide miihten sich wie wenige darum, den Ablauf der Geschichte der Kon-
trolle des schopferischen Geistes zu unterwerfen — in einer Zeit, da der Irra-
tionalismus radikalisiert und politisch ausgebeutet wurde. « Ach! Erlebten
wir bald den Tag, an dem eine junge, kithne Mannschaft sich gegen den
Zauberberg hinaufbewegt, und ... mit ... prachtvollen Axten den ganzen
Zauberberg in Scherben und Triimmer schldagt» wiinschte sich einst F. G.
Jiinger im Berliner «Tag». Gegen diese reaktionire Ideologie, die den Geist
dchtete und statt dessen den Mythos — auch den des Volkes — und undefinier-
bare Seelenkrifte zu kultivieren glaubte und sie barbarisierte, forderte Hof-
mannsthal die «Suchenden» der Nation auf, den «Kreislauf zwischen dem
Geistigen und dem Gesellschaftlichen» herzustellen, also eine geistige Ab-
wehr gegen das drohende Chaos zu organisieren und sich die harmonisie-
rende Macht des dichterischen Wortes zu retten und politisch nutzbar zu
machen. Hofmannsthals Drama «Der Turm» nahm allerdings schon in
dichterischer Form die Erkenntnis voraus, dass eine gesicherte Existenz des
Geistigen, geschweige denn eine Durchdringung des Politischen, in der her-
aufkommenden Zeit unmaoglich sei.

Thomas Mann operierte politisch konkreter als Hofmannsthal. In Reden
und Aufsitzen betonte er seine Solidaritdt mit Idee und System der Weima-
rer Republik. Auch war er gegen personelle und prinzipielle Bedenken bereit,
der neu gegriindeten « Akademie der Kiinste» beizutreten, weil er sich von
ihr eine «Instanz von wirklicher kultureller Autoritdt in Deutschland» er-
hoffte. Hofmannsthal bejahte seinerseits zwar die Notwendigkeit solcher
Institutionen, betonte aber bei seiner Weigerung, Mitglied der Akademie zu
werden, dass bei einer solchen Griindung «alles auf das wie und fast nichts
auf das was» ankomme. Es wire verfehlt, Hofmannsthal in diesem Fall
oberflichlichen Formalismus vorzuwerfen ; er sah nur sehr klar, wer und was
sich unter dem Titel « Geist» sammelte, und fiirchtete die moralische Diskre-
ditierung der Institution durch ihre Mitglieder.

«Zweiundzwanzig Jahre einer instinktmissig immer, durch Briefe und
Einander Aufsuchen, unterhaltenen Beziehung, die ich nicht Freundschaft zu
nennen wage, die ich aber nun, da sie sich ins Ewige 16st, als Briiderlichkeit
begreife» — stand im Kondolenzbrief Thomas Manns an Gerty von Hof-
mannsthal. Davon ist vieles — trotz der fragmentarischen Uberlieferung — im
vorliegenden Briefwechsel zu spiiren.

Jiirgen Fackert

181



Leopold von Andrian

«Il pesait un terrible fatalité sur lui», hat Paul Claudel einmal iiber den spi-
ten Hofmannsthal gesagt. Man fiihlt sich fast unabldssig an diesen Satz er-
innert, wenn man den jiingst erschienenen Briefwechsel zwischen dem Dich-
ter und seinem Jugendfreund Leopold von Andrian liest — allerdings weit
weniger in bezug auf Hofmannsthal selbst als auf seinen Freund 4. Was Hof-
mannsthal angeht, so beeindruckt gerade in diesem Briefband mehr als in
jedem anderen das Widerstandsfidhige, Heile und gewissermassen Lebens-
kluge seines Wesens. Zwar hat er die Belastungen dusserer und innerer Art,
die seine letzten Jahre zeichneten, seinem Briefpartner keineswegs verschwie-
gen (noch einer seiner letzten Briefe spricht vom «Stocken, Bangen, Ver-
zagten» in ihm), aber das Dunkel seines Lebens wird iiberschattet und auch
in seinem eigenen Bewusstsein in den Hintergrund gedringt durch die immer
neuen, uniiberwindbaren Schwierigkeiten im Leben Andrians.

Eine komplizierte, ja recht eigentlich heillose Existenz zeichnet sich in den
Briefen Andrians ab (Hofmannsthal selbst hat ihn einmal, einem anderen
Jugendfreund gegeniiber, als «eigentlich aber doch fiirs Leben unbrauchbar»
bezeichnet®): dies nicht etwa im Sinne des Po¢te maudit, nicht als Leben am
Rande des Geziemenden, in der Gosse sozusagen. Vielmehr: ein materiell
gesichertes Dasein von grosser personlicher Freiheit, im Rahmen des gesell-
schaftlich Richtigen, gestiitzt durch eine vortreffliche, kulturbewusste Erzie-
hung, begleitet von der Freundschaft bedeutender Menschen, ausgerichtet
auf eine diplomatische Karriere — und doch ein belastetes, stets gefahrdetes
Leben, in dem Zeiten des Gelingens geringer wiegen als solche des Schei-
terns.

Von der dichterischen Begabung Andrians zeugt nur ein einziges, von
Kennern geschitztes Werk des kaum Zwanzigjihrigen, der «Garten der
Erkenntnis». Dass ihm eine sprachliche Begabung von natiirlicher Eleganz
verliehen war, bezeugen schon allein seine Briefe. Aber seine dichterische
Produktivitit ist frith und endgiiltig — in einer ersten Lebenskrise, die den
Zwanzigjihrigen heimsuchte — versiegt. Ob ihn die diplomatische Laufbahn,
die er nach juristischen Studien einschlug, zu befriedigen vermochte, ist
schwer zu sagen; denn Andrian war ein verschlossener Mensch, der zwar,
mit gepresster Stimme gewissermassen, seinem Leiden Ausdruck verlieh,
es aber nicht eigentlich darstellen, geschweige denn analysieren konnte.
Wahrscheinlich war der diplomatische Dienst fiir ihn eher eine Arbeit, die
neben seinem eigentlichen Wesen einherging, eine Aufgabe, die er befriedi-
gend erfiillte, ohne selbst Befriedigung dabei zu verspiiren. Nur wiahrend der
Kriegszeit ging er offensichtlich im Dienst des Kaisers auf und sah darin
einen selbstverstindlichen Sinn, und kurz vor Kriegsende ereignete sich der

182



Gliicksfall, dass er ein Wirkungsfeld erhielt, in dem sein ganzes Wesen
Zusammenfassung und Reprisentation fand: er war, fiir die Dauer von vier
Monaten, Generalintendant der kaiserlichen Theater in Wien.

In diesen erfiillten Zeiten wird der Briefwechsel zwischen den beiden
Freunden fast unpersonlich, vollig ausgefiillt von Sachfragen: als ob And-
rian nur dann Befriedigung finden konnte, wenn er sich selbst iiber einer
Sache vergass — ein Gliick, das ihm der Zeitenlauf nur selten gonnte. Der
Zusammenbruch der Donaumonarchie bedeutete fiir ihn, der ein leiden-
schaftlicher Osterreicher und Anhéinger der grossdsterreichischen Idee war,
nicht nur den Verlust des Vaterlandes und einer geistigen Welt, sondern be-
endete zugleich seine diplomatische Karriere wie seine Intendantentétigkeit,
verschiittete, wie er sagte, «ihn selbst, seine Existenz, Gegenwart und Zu-
kunft» und liess ihn «aller Friichte seiner bisherigen Arbeit ledig» zuriick.

Es lag nahe, dass er nun den Weg nach innen ging, zuriick zur schrift-
stellerischen Arbeit, zunichst auf politisch-journalistischem Gebiet, letztlich
mit dem Ziel, wieder zur eigentlich dichterischen Produktion zu gelangen.
Der Durchbruch ist nicht gelungen. Andrian blieb in Arbeiten stecken, die
er selber als Umwege bezeichnete, trieb systematische Philosophie und
Psychologie, schrieb ein Werk katholischer Religiositat « Die Stindeordnung
des Alls» — das er nur mit viel Miihe schliesslich bei einem Verleger unter-
brachte und das seinem Freund fremd blieb — er schrieb, eigenartig genug,
Biicher ohne die Absicht, sie zu publizieren, Umwege zum eigentlichen, nie
geschriebenen Werk, Lehrbiicher fiir sich selbst — Niederschlag intensiver
Studien, breiter Lektiire, systematischen Denkens und des rastlosen Dranges,
die Welt geistig zu bewiltigen. Literarische Erfolge, ja auch nur literarische
Wirklichkeit hat es fiir ihn nie mehr gegeben.

Wo aber hétte dieser schwierige Mensch auch seine Verwirklichung finden
sollen? Er war sich selber ja das grosste Hindernis — und hochstens, dass es
thm zuzeiten gelingen mochte, iiber seinen eigenen Schatten zu springen.
«Gliick, Ort und Zeit» hatten sich zwar gewiss wider ihn verschworen; aber
umgekehrt gilt auch, dass sein Wesen pridestiniert schien, Ungliicks-
schldge anzuziehen. Mit dem Verlegenheitswort Neurasthenie bezeichneten
hilflose Arzte und ratgebende Freunde sein Leiden, eine Krankheit mit allen
Zeichen psychosomatischer Verdrangung, eine Neurose, die sich in Krank-
heitssymptomen niederschlug, deren seelischen Ursprung anzuerkennen
Andrian sich lange weigerte. Der erste Krankheitsausbruch des Zwanzig-
jahrigen steht in offensichtlichem, wenn auch nicht analysierbarem Bezug
zum plotzlichen Abbruch seiner dichterischen Produktion; schubweise
suchte das Leiden ihn immer wieder heim, mit Beschwerden aller Art und vor
allem mit wilder Krankheitsangst und tiefer Depression, die ihn immer wieder

zwangen, seinen Freund um Rat anzugehen, ja recht eigentlich zu Hilfe zu
rufen.

183



Wie kein anderer unter den Briefwechseln Hofmannsthals (vielleicht mit
Ausnahme dessen mit Edgar Karg von Bebenburg) kreist das briefliche Ge-
sprach der beiden denn auch um die Person und die Probleme des einen
Briefpartners — namlich Andrians. Zwar wird auch unser Wissen iiber Hof-
mannsthal durch diesen Briefband bereichert, auf jeden Fall nuanciert — zum
Beispiel was das Werden seines Spitwerkes wie auch seine kulturpolitische
Aktivitdt im Weltkrieg angeht. Vor allem aber fiihlt man sich versucht, das
Wort aus dem Buch der Freunde « Man ist vielfache Person als vielfacher
Schiiler» abzuwandeln in « Man ist vielfache Person als vielfacher Freund ».
Wir sehen Hofmannsthal hier als Freund Andrians — und dabei in einer
neuen Dimension seines Wesens.

Zwar wissen wir bereits aus den andern Briefbinden, wie sehr Hofmanns-
thal am Leben seiner Freunde teilgenommen, wie sehr ihr Geschick Teil sei-
nes Lebens wurde, ihr Wesen sein Weltgefiihl bestimmte und bereicherte.
Wenn er an Andrian schreibt: «Es ist doch ein unerschépfliches Wunder,
dass ich zum Beispiel neulich abends in Médling deshalb in einem tieferen
und grosseren Dasein herumging, weil ich eine Stunde frither Deine Art als
sehr gross und merkwiirdig empfunden hatte», so beschreibt er damit nicht
nur seine Beziehung zu diesem einen Freund, sondern seine Verbundenheit
mit vielen Menschen. Aber die freundschaftliche Leistung, die Hofmannsthal
fiir Andrian aufbringt, geht iiber solche Teilnahme und Spiegelung weit
hinaus. Denn ungeheuer ist der Anspruch, den Andrian vor allem in jenen
furchtbaren Krisen an seinen Freund stellt — und schlechterdings unver-
gleichlich ist der Einsatz, den Hofmannsthal zu leisten bereit war.

In vorwurfsvollem Ton hat Andrian einmal die Erwartungen beschrieben,
die er an seinen Freund herantrug und die in ihrer Masslosigkeit nur ent-
tduscht werden konnten: « Wenn Einer langsam zu Grunde geht und dabei
keine Hilfe bekommt, so macht es ihm innerlich nicht viel Eindruck, ob der,
der versuchen konnte, ihn aus dem Wasser zu ziehen, das unterlisst, weil er
nicht zu Mittag gegessen hat und deswegen in schlechter Stimmung ist, nicht
einmal dndert es wesentlich sein Gefiihl, wenn gleichzeitig das Haus des
Andern brennt.»

Darauf antwortet Hofmannsthal: «Ich weiss nicht, ob es in der realen
Existenz moglich ist, dass ein junger Mensch dem andern das wird, was du
in dem Gleichnis ganz verstindlich mit <aus dem Wasser ziehen»> bezeich-
nest.» Hier wehrt sich, auf gelassene, fast sanfte Art der Lebensinstinkt
des Freundes gegen einen ins Krankhafte gesteigerten Anspruch, der auch den
Helfenden gefiahrden konnte. Aber dieser Abwehrreflex des Gesunden ist nur
das Notsignal des Menschen, der in Gefahr steht, sich zu stark mit den andern
zu identifizieren. Wie oft ldsst sich Hofmannsthal von seinem Freund rufen,
spricht er mit einem Arzt, fahrt mit einem Arzt zu ihm, rdt ihm, beruhigt ihn,
macht ihn auf den hypochondrischen Charakter seines Leidens aufmerksam

184



— nimmt er immer wieder die Sisyphusarbeit auf sich, mit Vernunft ein Lei-
den zu bekdmpfen, dessen Wesen doch eigentlich darin besteht, dass es der
Vernunft unzuginglich bleibt —, eine bewundernswerte freundschaftliche
Leistung, welche das freilich langst korrigierte Marchen von Hofmannsthals
Asthetentum, Egozentrik und Kilte endgiiltig in den Bereich des Absurden
versetzt.

Aber freilich ist es begreiflich (wenngleich nicht weniger bewunderns-
wert), dass Hofmannsthal gerade diesem Freund gegeniiber zu so grosser
Identifikation fahig und bereit war. Die so ungewdhnliche und zeitweise so
ungleichgewichtige Beziehung ist ja nicht etwa einfach auf Mitleid gegriindet
oder auf eine einseitige Abhidngigkeit. Andrian ist nicht nur der Hilfe-
suchende, sondern zugleich der geistvolle Gespriachspartner, der teilneh-
mende Leser von Hofmannsthals Werk (und er gehort zu den wenigen Ken-
nern des Jugendwerks, die von dem Spétwerk des Dichters «noch Grosseres,
die ganze Spannweite seiner Seele documentierendes» erwarten); er ist der
kluge, in der diplomatischen Welt erfahrene politische Denker, und in die-
sem Bereich auch der Uberlegene.

Der eigentliche Kern dieser Beziehung aber ist eine grosse innere Néihe, ja
Verwandtschaft der beiden nach Lebensweg und Tétigkeit so grundver-
schiedenen Menschen. Die Nihe ist da im Oberflichlichen, Ausserlichen, so
gut wie im Tieferen, Wesentlichen, reicht vom gleichen gesellschaftlichen Um-
gang und der gleichen Art, Ferien zu verbringen, bis zur gleichen Bindung an
die eigene Familie wie an die Osterreichische Heimat und spiegelt sich sogar
im konversationsméssig natiirlichen Briefton. Da ist dieselbe Sensibilitit,
korperliche und seelische Anfilligkeit, dieselbe Neigung zu Depressionen —
und selbst das, was Andrian als endgiiltig und unwiderruflich erleben musste:
das Versiegen des kiinstlerischen Schaffens, bestand fiir Hofmannsthal als
Gefihrdung (wie sie im Lord-Chandos-Brief ihren Niederschlag gefunden
hat).

Das Verstummen von Andrians schriftstellerischer Produktivitdt hat
Hofmannsthal tief beschiftigt — vielleicht als ein Geschick, von dem er sich
selber bedroht fiihlte (sein Spatwerk ist langsam und schwer entstanden) —,
als eine Gefidhrdung, von welcher er wusste, dass sie die Lebenssubstanz
selbst angriff. Wie bezeichnend fiir diese Identifikation ist eine Briefstelle aus
dem Jahre 1926: «Und was wiirde ich dafiir geben, Dich durch Arbeiten
welcher Gebiete immer der Erzdhlung, des Essay, der psychologischen
dichterischen Analyse oder Synthese jenes Etwas an Wirkung und Freude er-
leben zu sehen, das Du so tausendmal verdienst, das ich dir so tausendmal
gonne. Wire nur der Ubergang schon vollzogen — inniger fast als ein meine
eigene Produktion betreffender Vorgang wiirde es mich freuen!»

Vielleicht kann man sagen, dass Andrian fiir Hofmannsthal so etwas
wie ein jiingerer, schwicherer Bruder war (ganz unwillkiirlich fliesst ihm

185



schon in frithen Briefen die Anrede «liebes Kind» in die Feder!), ihm ver
wandt, aber ungleich schwieriger, ungleich bedrohter. « Du bist wirklich vie
weicher, vielleicht gewiss gliicklicher», so formuliert Andrian einmal, ir
einer tiefen Depression, den Unterschied zwischen ihm und seinem Freund
Weicher ist Hofmannsthal gewiss (er sagt einmal selbst von sich, er se
schmiegsamer) und damit wohl im Sinne des Laotse auch stdrker: sein oster
reichischer Patriotismus ist weniger starr, er hat, wenngleich aristokratiscl
in Lebensstil und Denken, am Zusammenbruch der Donaumonarchie viel
leicht nicht weniger gelitten als Andrian, aber sich doch eher damit abge
funden; sein Urteil iiber gemeinsame Bekannte ist weniger hart, seine Ein
stellung zur literarischen Produktion anderer weniger absolut. Und er is
freilich, trotz dem Dunkel der letzten Jahre, jener « Krise, wie sie vielleich
keinem produktiven Menschen nach dem vierzigsten Altersjahr erspar
bleibt», der Gliicklichere — vielleicht (wenn man eine Deutung hier wager
soll) vor allem deshalb, weil ihm die Moglichkeit der Selbstverwirklichung ir
der Dichtung gegeben war: zwar immer bedroht, aber doch nie verloren

Andrian aber war diese Moglichkeit (das «Beste, was Menschen unsere:
Art erstreben konnen», wie Hofmannsthal einmal sagt, «die wahre Samm
lung, die Zusammenfassung der Krifte des Verstandes, des Gemiites und de:
Phantasie») frith und endgiiltig genommen worden. Er blieb auf eine Projek
tion seiner selbst in die Welt angewiesen, war dadurch freilich viel abhdngi
ger von eben dieser Welt und wurde von ihrer Verdnderung tief betroffen
Es ist keine Ubertreibung, wenn er sagte, dass er durch die «Zusammen
bruchslawine» von 1918 tiefer als seine Freunde getroffen wurde: er verlo
nicht nur die geistige Heimat, sondern zugleich sein Wirkungsfeld, das einzig
wohl, das seiner schwierigen, bei aller Urbanitdat doch gehemmten, von alle
Selbstaussage abgeschnittenen Natur mdoglich war. So blieb seinem Weser
die Verwirklichung, der seiner Begabung entsprechende Erfolg versagt, unc
sein Name wiirde untergehen, wire nur einigen Kennern der Epoche eir
mehr angelesener Begriff — wére er nicht mit demjenigen eines ungleich be
rithmteren Freundes verbunden und trite nun mit thm ins Bewusstsei
wenigstens der unmittelbaren Nachwelt — als Chiffre einer «so bedrohten unc
doch so wertvollen Individualitidt».

Elsbeth Pulver

1 Hugo von Hofmannsthal, Briefe an
Marie Herzfeld. Hrsg. von Horst Weber.
Bd. I der Reihe « Poesie und Wissenschaft».

undachtzigste Jahr. Almanach des S. Fi
scher Verlages, Frankfurt a.M. 1968
Seite 13-44. - 4 Hugo von Hofmannstha

Lothar Stiehm Verlag, Heidelberg 1967. —
2 Hugo von Hofmannsthal — Harry Graf
Kessler, Briefwechsel 1898-1929. Hrsg.
von Hilde Burger. Insel Verlag, Frankfurt
a.M. 1968. — 3 Thomas Mann - Hugo von
Hofmannsthal, Briefwechsel. In: Das Zwei-

186

und Leopold von Andrian, Briefwechsel
S. Fischer Verlag, Frankfurt a. M. 1968. -
5 Hugo von Hofmannsthal und Edga
Karg von Bebenburg, Briefwechsel, S
Fischer Verlag, Frankfurt a.M. 1966.



	Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen : zur Publikation der Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler, Thomas Mann und Leopold von Andrian

