
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 2

Artikel: Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen : zur Publikation der
Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler, Thomas Mann und
Leopold von Andrian

Autor: Fackert, Jürgen / Pulver, Elsbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen

Zur Publikation der Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler,
Thomas Mann und Leopold von Andrian

JÜRGEN FACKERT / ELSBETH PULVER

Aus dem reichen Schatz der Briefe Hugo von Hofmannsthals sind in letzter
Zeit wieder zahlreiche veröffentlicht worden, meist komplette Korrespondenzen.

Auch Hilde Burger und Horst Weber haben sich das Verdienst erworben,

Neues aus dem umfangreichen Bestand von Briefen Hofmannsthals
vorgestellt zu haben. Zwar erreichen die Briefe des Dichters an Marie Herzfeld

in keiner Weise die Intensität des regen Gespräches Hofmannsthals mit
Harry Graf Kessler; sie vermitteln aber doch das Bild des so charmant
unsicheren, ein wenig allürenhaften jungen Loris, während der Briefwechsel
mit Kessler die tätige, nach allen Seiten offene ästhetische Kultur der
Vorkriegszeit vor Augen rückt.

Marie Herzfeld

Die abgedruckten Briefe des jungen Hofmannsthal an die zwanzig Jahre
ältere Marie Herzfeld umfassen den Zeitraum von 1892 bis 1907, mit einer
längeren Zäsur von 1894 bis 1902 \ Die Briefe aus späteren Jahren hat der
Herausgeber weggelassen; die Gegenbriefe Marie Herzfelds, die erhalten
und zugänglich sind, fehlen leider völlig. Die Korrespondenz beginnt zu
einem Zeitpunkt, da der junge Dichter bereits seine ersten Verse und
Aufsätze sowie sein Dramolett «Gestern» veröffentlicht und das literarische
Interesse erregt hat. Hermann Bahr vermutete in dem Rezensenten eines
seiner Dramen einen 40- bis 50jährigen Mann, aus altem Adel und von
Jesuiten erzogen, einen «geistreichen Bummler durch alle Raffinements».
Gymnasiast aber war er, der Schnitzler mitteilen müsste: «Dienstag um 12

Uhr bin ich sehr natürlich in der Schule, dann mache ich Aufgaben und 3-4
habe ich Deutschstunde.» - Marie Herzfeld war durch ihre Essays über
skandinavische Literatur und ihre Übersetzungen von Werken Hamsuns,
Jacobsens und Bjornsons bekannt geworden. Die Freundschaft mit der
italienischen Sängerin Alice Barbi weckte ihr Interesse für die italienische Renaissance;

1904 veröffentlichte sie eine vielbeachtete Übersetzung der Schriften
Leonardo da Vincis.

176



Anlass zur Bekanntschaft war, wie Marie Herzfeld in ihren reizvollen
«Blättern der Erinnerung» mitteilt, die Aufforderung der Berliner «Allgemeinen

Theaterrevue», über skandinavische Dramen und «anderes Neue»
aus Wien zu berichten. Sie schrieb über einen «jungen Dichter und sein

Erstlingsstück». Diesen Aufsatz über Hofmannsthals «Gestern» hat der
Herausgeber im Anhang abgedruckt. Marie Herzfeld kritisiert in ihrer
«Studie», die recht viel Lob enthält, den dramatischen Aufbau des kleinen
Stückes, der noch den Jüngling verrate. Der am Schluss aufkommende Sturm
sei nicht organisch ins Ganze eingegliedert und daher nur «leeres Symbol».

Auf diesen Einwand reagiert Hofmannsthal mit der koketten Würde des

Achtzehnjährigen: «Der Aufsatz ist, glaube ich, sehr gescheidt und stellt
das Ding ungefähr dorthin, wohin es gehört... Ich hatte den Sturm am
Ende vollständig vergessen und ihn überhaupt nur eingeführt, weil ich gern
von Schifferlfahren spreche.» In dieser distanzierend selbstironischen
Schlusswendung steckt ein wenig sentimentale Zärtlichkeit für sein
Erstlingswerk, die der Dichter auch beibehalten wird. Zwar schreibt er schon

wenig später - aber nicht an Marie Herzfeld -, das Stück sei dilettantenhaft,
«sowohl in der Mache als auch in der Hauptperson», aber er hat es nie bei

Neuauflagen unterdrückt wie einige seiner frühen Gedichte.
Hofmannsthals Aufsätze über Saar, Ibsen und Swinburne veranlassten

Marie Herzfeld zu einer «Kritik seiner Kritik». Dieser fehle - so liest man
in ihren Erinnerungen - gerade die «allseitig-erschöpfende» Analyse; er
«verliere sich gern an Nebensachen, spiele mit Einzelheiten und packe nicht,
wie der Kritiker soll, den Stier bei den Hörnern». Hofmannsthal bezieht in
seiner Antwort den Standpunkt eines ausgeprägten Subjektivismus und stellt
sich ausserhalb der «wahren», «scheidenden», «kritischen Kritik». Er
bezeichnet seine begrifflich so wenig konturierte Plauderei «über
Metiersachen» - George nannte diesen Ton eine «art erhabenen schwärmens»,
auf die Hofmannsthal «stolz» sein dürfe - als eine «Art Mache, zwischen
culturgeschichtlicher Reflexion und Prosagedicht...». Programmatisch ist
hier bereits eine Maxime der Hofmannsthalschen Essays angedeutet: nicht
die analytische Abgrenzung der Phänomene, sondern, so muss man ergänzen,
die Synthese und Harmonie der Gegensätze als das Ziel der Kritik.

Im Jahr 1893 betreibt der Dichter seine juristischen Studien, hört nur ein

Kolleg über Ästhetik, denkt ansonsten «fast nie an Litterarisches», ist
«alles Feinen, Subtilen, Zerfaserten, Impressionistischen, Psychologischen
recht müde» und wartet, dass ihm «die naiven Freuden des Lebens wie
Tannenzapfen derb und duftend von den Bäumen herunterfallen» - die Melancholie

eines wienerischen Tonio Kroger wird hier spürbar, die mit den gleichzeitig

entstandenen Versen so wirkungsvoll kontrastiert.
Die Briefe der zweiten Periode sind viel sparsamer in der Erörterung

persönlicher Empfindungen. Der leichte Plauderton wird zurückhaltender, die

177



Themen werden eher konventionell als literarisch. In dieser Umgebung
sympathischer Noblesse fällt allerdings die krasse Äusserung Hofmannsthals

völlig aus dem Rahmen, dass er gegen die polnische Nation als einzige
auf der Welt «eine sehr heftige Antipathie » habe.- Noch während des Ersten
Weltkrieges machte er in einem Brief an seinen Freund Bodenhausen den
machiavellistischen Vorschlag, Polen aus dem österreichischen Staatsverband

herauszulösen und mit ihm als «freien» Verbündeten gegen Russland
zu marschieren. Sein spätes Trauerspiel «Der Turm» verrät allerdings eine

gewandelte Einstellung zu Polen.

Harry Graf Kessler

Auch des Grafen Kessler Verhältnis zu Polen bestimmte zeitweise das
nationalistische Temperament. Im Jahr 1915 schlägt er in einem Rundbrief an
seine Freunde (unter ihnen Hofmannsthal) die Bildung eines Königreiches
Polen vor, «unter preussischer Führung», so dass Österreich «mit Czechen
und Serben fertig werden» könnte. Solcher Chauvinismus beschränkt sich
auf Kesslers Briefe während des ersten Krieges ; da aber tritt er deutlich
genug zutage.

Das Erlebnis des Krieges als entscheidender Einschnitt und als Wende
ihres Lebens ist wohl symptomatisch für die Generation von Hofmannsthal
und Kessler. Hofmannsthal, der sich zu Beginn des Krieges noch die Bildung
eines «neuen europäischen Ichs», einer neuen Wirklichkeit «in der Sphäre
der obersten geistigen Werte» erwartet hatte, wurde mit dem Ende des

Krieges und der Auflösung der Donaumonarchie das dichterische Dasein
erneut fragwürdig. - Nur langsam erarbeitete er sich das Konzept der
«konservativen Revolution», wonach das Individuum sich die Erneuerung
der «sittlichen Norm», das «absolute Mass» abringen und für die Politik
dienstbar machen sollte.

Kesslers Reaktion auf die Ergebnisse des Krieges war praktischer. Er
wurde politisch in einer Weise aktiv, die ihm den Titel «roter Graf» von
Seiten der Konservativen einbrachte. Der erste Botschafter der jungen
deutschen Republik hiess Kessler; er ging nach Warschau, um über die
Rückführung deutscher Truppen zu verhandeln. Seinen Völkerbundplan, der den
Zusammenschluss überstaatlicher Organisationen vorsah, verfocht er vehement

als Redner und Schriftsteller. Mit Rathenau nahm er an der Konferenz
von Genua teil, und 1924 bewarb er sich sogar als Kandidat der Demokratischen

Partei um ein Reichtagsmandat. Eine schwere Krankheit zwang ihn
1926 zum Rückzug aus der aktiven Politik; er schrieb eine weit verbreitete
Rathenaubiographie. 1938 starb er in der Emigration.

Der Briefwechsel zwischen Kessler und Hofmannsthal begann im Jahr
18982. Hofmannsthal mochte von der umfassenden Bildung des Grafen und
dessen ausgeprägten Sinn für Qualität gefesselt worden sein, sicher auch von

178



den gesellschaftlichen Verbindungen Kesslers. Von den engen Verflechtungen
Kesslers mit dem gesamten geistigen und kulturellen Leben seiner Zeit legt
die Korrespondenz beredt Zeugnis ab. Er war in Hofmannsthals Sinn ein
Europäer, einer, der sich des Erbes der abendländischen Kultur im Sinne
eines geistigen und politischen Auftrages ständig bewusst war. Kesslers
Freundeskreis war international und höchst heterogen : Craig, Nijinskiy und
Elisabeth Förster-Nietzsche, Schröder und Hauptmann, auch die Politiker
Erzberger und Rathenau gehörten dazu. Bei den Mitgliedern des von Kessler
angeregten «Weimarer Kreises» ist etwas von jener «Gemeinbürgschaft» für
die europäische Kultur, von der Hofmannsthal 1916 in Skandinavien sprach,
zu spüren. Kessler unterstützte Künstler wie Ludwig von Hofmann, Vande-
velde oder auch den «Bolschewisten in der Malerei», George Grosz. Mit
Maillol verband ihn grosse Freundschaft. Zusammen mit ihm und Hofmannsthal

unternahm er 1908 eine Griechenlandreise; nach wenigen Tagen floh
der Dichter allerdings vor der archaischen, ihn bedrängenden Landschaft.

Hofmannsthal konnte mit Recht an Kessler schreiben, dass er in seiner

Gegenwart aufhöre, « sich isoliert zu fühlen ». « Das Gefühl, eins zu sein mit
(seiner) Epoche, dieses Gefühl überhaupt kennen gelernt zu haben»,
verdanke er ihm. In Kessler fand er die Resonanz, die ihm nach den erstaunlichen

Erfolgen seines Jugendwerkes versagt blieb; über lange Zeit war er ja
fast ein Dichter ohne Publikum.

An der Gestaltung des «Rosenkavaliers» hatte Kessler in viel grösserem
Mass Anteil, als man bisher vermutete. Des Grafen starke analytische
Begabung, seine grosse Fähigkeit zur Einfühlung in die dichterische Intention
werden deutlich in seinen dezidierten Änderungsvorschlägen. Besonderen
Einfluss nahm er auf die Rolle des Ochs von Lerchenau. Dessen Monolog im
Entwurf des ersten Aktes war - so Kessler - «reiner, unverfälschter, lyrischer
Hofmannsthal». Behutsam, aber bestimmt in seinen Forderungen, erreichte
Kessler eine Angleiehung des Monologes an den Charakter der Person. Leider
aber wurde die gemeinsame Arbeit am Libretto Anlass zu grosser
Verstimmung; später blieb der Gedankenaustausch bisweilen völlig gelähmt.
In der geplanten Widmung der Oper, «Dem verborgenen Helfer H. K.»,
sah Kessler seine gestalterische «Mitarbeit» zu einem allzu handwerkartigen
«Beitrag» herabgewürdigt. Er war tief gekränkt. Und bei der psychischen
Konstitution der beiden Briefpartner dauerte es lange, bis sich ihr Verhältnis
wieder besserte, wenngleich sich die Intensität, die ihre Briefe der ersten
Jahre kennzeichnet, nicht mehr einstellte.

Aus der Zeit nach 1911 fehlt leider der grösste Teil der Briefe
Hofmannsthals an Kessler. Jedoch lässt sich auch aus den Äusserungen des

Grafen unschwer ablesen, wie beide um die Gestaltung des Balletts «Josephslegende»

noch bemüht waren. Kessler hatte aufgrund seiner Erfahrungen
ganz präzise Vorstellungen für die Bühnenform des Werks. Die persönliche

179



Bekanntschaft mit Diaghiliew und seine enthusiastische Bewunderung
Nijinskys, den Hofmannsthal noch nicht kannte, bestimmten teilweise seine

Vorschläge für den Text und die Handlungen des Balletts.
Dieser Briefwechsel bietet eine Menge neuer Details für die Entstehungsgeschichte

von «Cristinas Heimreise», des «Rosenkavaliers» und der
«Josephslegende». Besonders interessant aber ist er als Zeugnis eines lebendigen

und produktiven Wechselgespräches zweier mit grösster Sensibilität
begabter Männer, die um eine Erneuerung oder doch Belebung der europäischen

Theaterkultur bemüht waren.
Bleiben Umsicht und Fleiss der Herausgeberin zu loben. Wer die

Handschriften Kesslers und Hofmannsthals kennt, weiss die gewaltige
Transkriptionsarbeit zu schätzen. Vielleicht hätte man den fülligen, wertvolle Einzelheiten

enthaltenden Kommentar um einige Sentimentalitäten kürzen können.

Thomas Mann

Nur wenige Druckseiten füllt der Briefwechsel Thomas Manns mit Hugo
von Hofmannsthal3. Es wären mehr, hätte Thomas Mann nicht 1933

Deutschland verlassen müssen. Seine eigenen Manuskripte sowie die
empfangenen Briefe blieben bis auf einige Ausnahmen zurück. Briefe Hofmannsthals

finden sich daher nur wenige in der vorliegenden Edition. Die fehlenden

sind verbrannt oder blieben bis heute unauffindbar. Aber auch die
vorhanden Blätter lassen erkennen, dass der briefliche Kontakt beider Männer
niemals die Intimität und Dimension etwa von Hofmannsthals Korrespondenz

mit C. J. Burckhardt erreicht hatte. Vieles mag im mündlichen
Gespräch erörtert worden sein: Thomas Mann kam mehrmals nach Rodaun,
und Hofmannsthal unterliess bei Münchner Aufenthalten selten den Besuch
Thomas Manns. Als Künstler eigenster Prägung waren aber beide von
Geburt, Erziehung und Ausdrucksweise zu verschieden, um einen intensiven
und bekenntnishaften Briefwechsel zu führen. Trotz seiner Kürze spiegeln
sich in ihm die Bemühungen Hofmannsthals und Thomas Manns um die
kulturelle und politische Regeneration Europas. Das macht diese Briefe so
lesenswert. (Es ist anzumerken, dass die Datierung des Briefes Thomas
Manns an Hofmannsthal vom 19.IV.24. in 19.IV.29. zu verbessern ist.)

« Verzeihen Sie, er gefiel mir sehr. Ein Prinz Ein rührend angespannt und
hoch lebender kleiner Mensch. Ich habe eine Schwäche für solche Existenzen»

- schrieb Thomas Mann an Samuel Lublinski, als er Hofmannsthal
im Jahr 1908 in Rodaun aufsuchte. Nicht herablassende Kaprice sollte man
in diesem Zitat suchen ; sie charakterisiert keineswegs das Verhältnis Thomas
Manns zu Hofmannsthal. Er fand wohl mehr sein eigenes Lebensgesetz
bestätigt, wonach die Kräfte und die Intentionen ständig divergieren und alles
Beste «am Rande der Erschöpfung geleistet» werden muss.

180



Von «Brüderlichkeit» und «Schicksalsverwandtschaft», die sie beide
verbunden habe, sprach Thomas Mann im Nekrolog, den er Hofmannsthal
1929 schreiben müsste. Ihr Verhältnis lässt sich besser mit den Worten des

Österreichers bestimmen, der einmal von einer «höchst sublimierten
Verwandtschaft», vom «Geheimnis der Zeitgenossenschaft» schrieb. Diese

war für beide nicht allein Zustand, sondern primär moralischer Imperativ.
Beide mühten sich wie wenige darum, den Ablauf der Geschichte der
Kontrolle des schöpferischen Geistes zu unterwerfen - in einer Zeit, da der
Irrationalismus radikalisiert und politisch ausgebeutet wurde. «Ach! Erlebten
wir bald den Tag, an dem eine junge, kühne Mannschaft sich gegen den

Zauberberg hinaufbewegt, und mit prachtvollen Äxten den ganzen
Zauberberg in Scherben und Trümmer schlägt» wünschte sich einst F. G.

Jünger im Berliner «Tag». Gegen diese reaktionäre Ideologie, die den Geist
ächtete und statt dessen den Mythos - auch den des Volkes - und undefinierbare

Seelenkräfte zu kultivieren glaubte und sie barbarisierte, forderte
Hofmannsthal die « Suchenden » der Nation auf, den « Kreislauf zwischen dem
Geistigen und dem Gesellschaftlichen» herzustellen, also eine geistige
Abwehr gegen das drohende Chaos zu organisieren und sich die harmonisierende

Macht des dichterischen Wortes zu retten und politisch nutzbar zu
machen. Hofmannsthals Drama «Der Turm» nahm allerdings schon in
dichterischer Form die Erkenntnis voraus, dass eine gesicherte Existenz des

Geistigen, geschweige denn eine Durchdringung des Politischen, in der
heraufkommenden Zeit unmöglich sei.

Thomas Mann operierte politisch konkreter als Hofmannsthal. In Reden
und Aufsätzen betonte er seine Solidarität mit Idee und System der Weimarer

Republik. Auch war er gegen personelle und prinzipielle Bedenken bereit,
der neu gegründeten «Akademie der Künste» beizutreten, weil er sich von
ihr eine «Instanz von wirklicher kultureller Autorität in Deutschland»
erhoffte. Hofmannsthal bejahte seinerseits zwar die Notwendigkeit solcher
Institutionen, betonte aber bei seiner Weigerung, Mitglied der Akademie zu
werden, dass bei einer solchen Gründung «alles auf das wie und fast nichts
auf das was» ankomme. Es wäre verfehlt, Hofmannsthal in diesem Fall
oberflächlichen Formalismus vorzuwerfen ; er sah nur sehr klar, wer und was
sich unter dem Titel «Geist» sammelte, und fürchtete die moralische
Diskreditierung der Institution durch ihre Mitglieder.

«Zweiundzwanzig Jahre einer instinktmässig immer, durch Briefe und
Einander Aufsuchen, unterhaltenen Beziehung, die ich nicht Freundschaft zu
nennen wage, die ich aber nun, da sie sich ins Ewige löst, als Brüderlichkeit
begreife» - stand im Kondolenzbrief Thomas Manns an Gerty von
Hofmannsthal. Davon ist vieles - trotz der fragmentarischen Überlieferung - im
vorliegenden Briefwechsel zu spüren.

Jürgen Fackert

181



Leopold von Andrian

« Il pesait un terrible fatalité sur lui », hat Paul Claudel einmal über den späten

Hofmannsthal gesagt. Man fühlt sich fast unablässig an diesen Satz
erinnert, wenn man den jüngst erschienenen Briefwechsel zwischen dem Dichter

und seinem Jugendfreund Leopold von Andrian liest - allerdings weit
weniger in bezug auf Hofmannsthal selbst als auf seinen Freund4. Was
Hofmannsthal angeht, so beeindruckt gerade in diesem Briefband mehr als in
jedem anderen das Widerstandsfähige, Heile und gewissermassen Lebenskluge

seines Wesens. Zwar hat er die Belastungen äusserer und innerer Art,
die seine letzten Jahre zeichneten, seinem Briefpartner keineswegs verschwiegen

(noch einer seiner letzten Briefe spricht vom «Stocken, Bangen,
Verzagten » in ihm), aber das Dunkel seines Lebens wird überschattet und auch
in seinem eigenen Bewusstsein in den Hintergrund gedrängt durch die immer
neuen, unüberwindbaren Schwierigkeiten im Leben Andrians.

Eine komplizierte, ja recht eigentlich heillose Existenz zeichnet sich in den
Briefen Andrians ab (Hofmannsthal selbst hat ihn einmal, einem anderen
Jugendfreund gegenüber, als «eigentlich aber doch fürs Leben unbrauchbar»
bezeichnet5): dies nicht etwa im Sinne des Poète maudit, nicht als Leben am
Rande des Geziemenden, in der Gosse sozusagen. Vielmehr: ein materiell
gesichertes Dasein von grosser persönlicher Freiheit, im Rahmen des
gesellschaftlich Richtigen, gestützt durch eine vortreffliche, kulturbewusste Erziehung,

begleitet von der Freundschaft bedeutender Menschen, ausgerichtet
auf eine diplomatische Karriere - und doch ein belastetes, stets gefährdetes
Leben, in dem Zeiten des Gelingens geringer wiegen als solche des Scheiterns.

Von der dichterischen Begabung Andrians zeugt nur ein einziges, von
Kennern geschätztes Werk des kaum Zwanzigjährigen, der «Garten der
Erkenntnis». Dass ihm eine sprachliche Begabung von natürlicher Eleganz
verliehen war, bezeugen schon allein seine Briefe. Aber seine dichterische
Produktivität ist früh und endgültig - in einer ersten Lebenskrise, die den

Zwanzigjährigen heimsuchte - versiegt. Ob ihn die diplomatische Laufbahn,
die er nach juristischen Studien einschlug, zu befriedigen vermochte, ist
schwer zu sagen; denn Andrian war ein verschlossener Mensch, der zwar,
mit gepresster Stimme gewissermassen, seinem Leiden Ausdruck verlieh,
es aber nicht eigentlich darstellen, geschweige denn analysieren konnte.
Wahrscheinlich war der diplomatische Dienst für ihn eher eine Arbeit, die
neben seinem eigentlichen Wesen einherging, eine Aufgabe, die er befriedigend

erfüllte, ohne selbst Befriedigung dabei zu verspüren. Nur während der
Kriegszeit ging er offensichtlich im Dienst des Kaisers auf und sah darin
einen selbstverständlichen Sinn, und kurz vor Kriegsende ereignete sich der

182



Glücksfall, dass er ein Wirkungsfeld erhielt, in dem sein ganzes Wesen

Zusammenfassung und Repräsentation fand : er war, für die Dauer von vier
Monaten, Generalintendant der kaiserlichen Theater in Wien.

In diesen erfüllten Zeiten wird der Briefwechsel zwischen den beiden
Freunden fast unpersönlich, völlig ausgefüllt von Sachfragen : als ob Andrian

nur dann Befriedigung finden konnte, wenn er sich selbst über einer
Sache vergass - ein Glück, das ihm der Zeitenlauf nur selten gönnte. Der
Zusammenbruch der Donaumonarchie bedeutete für ihn, der ein
leidenschaftlicher Österreicher und Anhänger der grossösterreichischen Idee war,
nicht nur den Verlust des Vaterlandes und einer geistigen Welt, sondern
beendete zugleich seine diplomatische Karriere wie seine Intendantentätigkeit,
verschüttete, wie er sagte, «ihn selbst, seine Existenz, Gegenwart und
Zukunft» und liess ihn «aller Früchte seiner bisherigen Arbeit ledig» zurück.

Es lag nahe, dass er nun den Weg nach innen ging, zurück zur
schriftstellerischen Arbeit, zunächst auf politisch-journalistischem Gebiet, letztlich
mit dem Ziel, wieder zur eigentlich dichterischen Produktion zu gelangen.
Der Durchbruch ist nicht gelungen. Andrian blieb in Arbeiten stecken, die

er selber als Umwege bezeichnete, trieb systematische Philosophie und
Psychologie, schrieb ein Werk katholischer Religiosität «Die Ständeordnung
des Alls» - das er nur mit viel Mühe schliesslich bei einem Verleger
unterbrachte und das seinem Freund fremd blieb - er schrieb, eigenartig genug,
Bücher ohne die Absicht, sie zu publizieren, Umwege zum eigentlichen, nie
geschriebenen Werk, Lehrbücher für sich selbst - Niederschlag intensiver
Studien, breiter Lektüre, systematischen Denkens und des rastlosen Dranges,
die Welt geistig zu bewältigen. Literarische Erfolge, ja auch nur literarische
Wirklichkeit hat es für ihn nie mehr gegeben.

Wo aber hätte dieser schwierige Mensch auch seine Verwirklichung finden
sollen Er war sich selber ja das grösste Hindernis - und höchstens, dass es

ihm zuzeiten gelingen mochte, über seinen eigenen Schatten zu springen.
«Glück, Ort und Zeit» hatten sich zwar gewiss wider ihn verschworen; aber
umgekehrt gilt auch, dass sein Wesen prädestiniert schien, Unglücksschläge

anzuziehen. Mit dem Verlegenheitswort Neurasthenie bezeichneten
hilflose Ärzte und ratgebende Freunde sein Leiden, eine Krankheit mit allen
Zeichen psychosomatischer Verdrängung, eine Neurose, die sich in
Krankheitssymptomen niederschlug, deren seelischen Ursprung anzuerkennen
Andrian sich lange weigerte. Der erste Krankheitsausbruch des Zwanzigjährigen

steht in offensichtlichem, wenn auch nicht analysierbarem Bezug
zum plötzlichen Abbruch seiner dichterischen Produktion; schubweise
suchte das Leiden ihn immer wieder heim, mit Beschwerden aller Art und vor
allem mit wilder Krankheitsangst und tiefer Depression, die ihn immer wieder

zwangen, seinen Freund um Rat anzugehen, ja recht eigentlich zu Hilfe zu
rufen.

183



Wie kein anderer unter den Briefwechseln Hofmannsthals (vielleicht mit
Ausnahme dessen mit Edgar Karg von Bebenburg) kreist das briefliche
Gespräch der beiden denn auch um die Person und die Probleme des einen
Briefpartners - nämlich Andrians. Zwar wird auch unser Wissen über
Hofmannsthal durch diesen Briefband bereichert, auf jeden Fall nuanciert - zum
Beispiel was das Werden seines Spätwerkes wie auch seine kulturpolitische
Aktivität im Weltkrieg angeht. Vor allem aber fühlt man sich versucht, das
Wort aus dem Buch der Freunde «Man ist vielfache Person als vielfacher
Schüler» abzuwandeln in «Man ist vielfache Person als vielfacher Freund».
Wir sehen Hofmannsthal hier als Freund Andrians - und dabei in einer
neuen Dimension seines Wesens.

Zwar wissen wir bereits aus den andern Briefbänden, wie sehr Hofmannsthal

am Leben seiner Freunde teilgenommen, wie sehr ihr Geschick Teil seines

Lebens wurde, ihr Wesen sein Weltgefühl bestimmte und bereicherte.
Wenn er an Andrian schreibt: «Es ist doch ein unerschöpfliches Wunder,
dass ich zum Beispiel neulich abends in Mödling deshalb in einem tieferen
und grösseren Dasein herumging, weil ich eine Stunde früher Deine Art als
sehr gross und merkwürdig empfunden hatte», so beschreibt er damit nicht
nur seine Beziehung zu diesem einen Freund, sondern seine Verbundenheit
mit vielen Menschen. Aber die freundschaftliche Leistung, die Hofmannsthal
für Andrian aufbringt, geht über solche Teilnahme und Spiegelung weit
hinaus. Denn ungeheuer ist der Anspruch, den Andrian vor allem in jenen
furchtbaren Krisen an seinen Freund stellt - und schlechterdings
unvergleichlich ist der Einsatz, den Hofmannsthal zu leisten bereit war.

In vorwurfsvollem Ton hat Andrian einmal die Erwartungen beschrieben,
die er an seinen Freund herantrug und die in ihrer Masslosigkeit nur
enttäuscht werden konnten: «Wenn Einer langsam zu Grunde geht und dabei
keine Hilfe bekommt, so macht es ihm innerlich nicht viel Eindruck, ob der,
der versuchen konnte, ihn aus dem Wasser zu ziehen, das unterlässt, weil er
nicht zu Mittag gegessen hat und deswegen in schlechter Stimmung ist, nicht
einmal ändert es wesentlich sein Gefühl, wenn gleichzeitig das Haus des

Andern brennt. »

Darauf antwortet Hofmannsthal: «Ich weiss nicht, ob es in der realen
Existenz möglich ist, dass ein junger Mensch dem andern das wird, was du
in dem Gleichnis ganz verständlich mit <aus dem Wasser ziehen) bezeichnest.»

Hier wehrt sich, auf gelassene, fast sanfte Art der Lebensinstinkt
des Freundes gegen einen ins Krankhafte gesteigerten Anspruch, der auch den
Helfenden gefährden könnte. Aber dieser Abwehrreflex des Gesunden ist nur
das Notsignal des Menschen, der in Gefahr steht, sich zu stark mit den andern
zu identifizieren. Wie oft lässt sich Hofmannsthal von seinem Freund rufen,
spricht er mit einem Arzt, fährt mit einem Arzt zu ihm, rät ihm, beruhigt ihn,
macht ihn auf den hypochondrischen Charakter seines Leidens aufmerksam

184



- nimmt er immer wieder die Sisyphusarbeit auf sich, mit Vernunft ein Leiden

zu bekämpfen, dessen Wesen doch eigentlich darin besteht, dass es der
Vernunft unzugänglich bleibt -, eine bewundernswerte freundschaftliche
Leistung, welche das freilich längst korrigierte Märchen von Hofmannsthals
Ästhetentum, Egozentrik und Kälte endgültig in den Bereich des Absurden
versetzt.

Aber freilich ist es begreiflich (wenngleich nicht weniger bewundernswert),

dass Hofmannsthal gerade diesem Freund gegenüber zu so grosser
Identifikation fähig und bereit war. Die so ungewöhnliche und zeitweise so

ungleichgewichtige Beziehung ist ja nicht etwa einfach auf Mitleid gegründet
oder auf eine einseitige Abhängigkeit. Andrian ist nicht nur der
Hilfesuchende, sondern zugleich der geistvolle Gesprächspartner, der teilnehmende

Leser von Hofmannsthals Werk (und er gehört zu den wenigen Kennern

des Jugendwerks, die von dem Spätwerk des Dichters «noch Grösseres,
die ganze Spannweite seiner Seele documentierendes» erwarten); er ist der

kluge, in der diplomatischen Welt erfahrene politische Denker, und in
diesem Bereich auch der Überlegene.

Der eigentliche Kern dieser Beziehung aber ist eine grosse innere Nähe, ja
Verwandtschaft der beiden nach Lebensweg und Tätigkeit so
grundverschiedenen Menschen. Die Nähe ist da im Oberflächlichen, Äusserlichen, so

gut wie im Tieferen, Wesentlichen, reicht vom gleichen gesellschaftlichen
Umgang und der gleichen Art, Ferien zu verbringen, bis zur gleichen Bindung an
die eigene Familie wie an die österreichische Heimat und spiegelt sich sogar
im konversationsmässig natürlichen Briefton. Da ist dieselbe Sensibilität,
körperliche und seelische Anfälligkeit, dieselbe Neigung zu Depressionen -
und selbst das, was Andrian als endgültig und unwiderruflich erleben müsste :

das Versiegen des künstlerischen Schaffens, bestand für Hofmannsthal als

Gefährdung (wie sie im Lord-Chandos-Brief ihren Niederschlag gefunden
hat).

Das Verstummen von Andrians schriftstellerischer Produktivität hat
Hofmannsthal tief beschäftigt - vielleicht als ein Geschick, von dem er sich
selber bedroht fühlte (sein Spätwerk ist langsam und schwer entstanden) -,
als eine Gefährdung, von welcher er wusste, dass sie die Lebenssubstanz
selbst angriff. Wie bezeichnend für diese Identifikation ist eine Briefstelle aus
dem Jahre 1926: «Und was würde ich dafür geben, Dich durch Arbeiten
welcher Gebiete immer der Erzählung, des Essay, der psychologischen
dichterischen Analyse oder Synthese jenes Etwas an Wirkung und Freude
erleben zu sehen, das Du so tausendmal verdienst, das ich dir so tausendmal

gönne. Wäre nur der Übergang schon vollzogen - inniger fast als ein meine

eigene Produktion betreffender Vorgang würde es mich freuen »

Vielleicht kann man sagen, dass Andrian für Hofmannsthal so etwas
wie ein jüngerer, schwächerer Bruder war (ganz unwillkürlich fliesst ihm

185



schon in frühen Briefen die Anrede «liebes Kind» in die Feder!), ihm
verwandt, aber ungleich schwieriger, ungleich bedrohter. « Du bist wirklich vie

weicher, vielleicht gewiss glücklicher», so formuliert Andrian einmal, ir
einer tiefen Depression, den Unterschied zwischen ihm und seinem Freund
Weicher ist Hofmannsthal gewiss (er sagt einmal selbst von sich, er se

schmiegsamer) und damit wohl im Sinne des Laotse auch stärker : sein öster
reichischer Patriotismus ist weniger starr, er hat, wenngleich aristokratiscl
in Lebensstil und Denken, am Zusammenbruch der Donaumonarchie viel
leicht nicht weniger gelitten als Andrian, aber sich doch eher damit abge
funden; sein Urteil über gemeinsame Bekannte ist weniger hart, seine Ein
Stellung zur literarischen Produktion anderer weniger absolut. Und er is

freilich, trotz dem Dunkel der letzten Jahre, jener «Krise, wie sie vielleich
keinem produktiven Menschen nach dem vierzigsten Altersjahr erspar
bleibt», der Glücklichere - vielleicht (wenn man eine Deutung hier waget
soll) vor allem deshalb, weil ihm die Möglichkeit der Selbstverwirklichung ii
der Dichtung gegeben war: zwar immer bedroht, aber doch nie verloren

Andrian aber war diese Möglichkeit (das «Beste, was Menschen unsere:
Art erstreben können», wie Hofmannsthal einmal sagt, «die wahre Samm
lung, die Zusammenfassung der Kräfte des Verstandes, des Gemütes und de

Phantasie») früh und endgültig genommen worden. Er blieb auf eine Projek
tion seiner selbst in die Welt angewiesen, war dadurch freilich viel abhängi
ger von eben dieser Welt und wurde von ihrer Veränderung tief betroffen
Es ist keine Übertreibung, wenn er sagte, dass er durch die «Zusammen
bruchslawine» von 1918 tiefer als seine Freunde getroffen wurde: er verlo
nicht nur die geistige Heimat, sondern zugleich sein Wirkungsfeld, das einzigi
wohl, das seiner schwierigen, bei aller Urbanität doch gehemmten, von alle
Selbstaussage abgeschnittenen Natur möglich war. So blieb seinem Wesei
die Verwirklichung, der seiner Begabung entsprechende Erfolg versagt, une
sein Name würde untergehen, wäre nur einigen Kennern der Epoche eil
mehr angelesener Begriff - wäre er nicht mit demjenigen eines ungleich be

rühmteren Freundes verbunden und träte nun mit ihm ins Bewusstseii

wenigstens der unmittelbaren Nachwelt - als Chiffre einer «so bedrohten une

doch so wertvollen Individualität».
Elsbeth Pulver

1 Hugo von Hofmannsthal, Briefe an undachtzigste Jahr. Almanach des S. Fi
Marie Herzfeld. Hrsg. von Horst Weber. scher Verlages, Frankfurt a.M. 1968

Bd. I der Reihe «Poesie und Wissenschaft». Seite 13-44. - 4 Hugo von Hofmannstha
Lothar Stiehm Verlag, Heidelberg 1967. - und Leopold von Andrian, Briefwechsel
2 Hugo von Hofmannsthal - Harry Graf S. Fischer Verlag, Frankfurt a.M. 1968. -

Kessler, Briefwechsel 1898-1929. Hrsg. 5 Hugo von Hofmannsthal und Edga
von Hilde Burger. Insel Verlag, Frankfurt Karg von Bebenburg, Briefwechsel, S

a.M. 1968. - 3 Thomas Mann - Hugo von Fischer Verlag, Frankfurt a.M. 1966.

Hofmannsthal, Briefwechsel. In: Das Zwei-

186


	Hugo von Hofmannsthal in seinen Briefen : zur Publikation der Briefwechsel mit Marie Herzfeld, Harry Graf Kessler, Thomas Mann und Leopold von Andrian

