
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 12

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

DREI AMERIKANISCHE ROMANE

Der Leser findet in The Eighth Day (1967),
lem jüngsten Roman von Thornton Wilder,
:ine vertraute Welt wieder vor1. Einiges er-
nnert sogleich an The Bridge of San Luis
Rey (1927), das Werk, das den Dreissig-
ährigen berühmt machte. Das plötzliche
3nde von Menschenleben und -bezie-
ìungen ist Ausgangspunkt für eine medi-
ierend-erzählende Untersuchung der Um-
itände, welche Menschen zusammenführen,

zur Entfaltung kommen lassen, an die
:ine oder andere ihrer Fähigkeiten appellieren

mögen. Der entscheidende Vorfall -
:in Brückeneinsturz, ein Mord - ereignet
sich innerhalb eines Netzes von
Verbindungen, das als Mikrokosmos mit typi-
ichen Zügen des menschlichen Seins und
Verhaltens gilt. Der «achte Schöpfungsag»

führt Menschen ein, die sich nicht
Inders, nicht besser benehmen als ihre Vor-
"ahren. Typisch kann auch exemplarisch
teissen: Unter Wilders Gestalten gibt es
tuch solche, die, obschon wie andere durch
Umwelt und Vererbung geprägt, aus eigener
Kraft sich eine Verhaltensweise aneignen,
von der eine beispielhafte Wirkung zu-
nindest ausgehen könnte.

Unschuldig des Mordes an seinem
Freund und Vorgesetzten Breckinridge
Lansing angeklagt und zum Tode verurteilt,

wird John Ashley auf mysteriöse
Weise seinen Wächtern entzogen und
verschwindet. Im Zechendorf Coaltown
(Illinois) bleiben seine Angehörigen zurück,
durch die Untersuchungsorgane belästigt
und von ihren Mitbürgern gemieden.
Zurück bleiben auch die Gattin Eustacia
md die Kinder des Ermordeten sowie
îinige wenige mit Namen genannte Figuren.

Es sind dies alles Leute, die den Ashleys
freundlich gesinnt sind: die Mitglieder einer
ïls gesonderte Gemeinde lebenden Sekte,
der Ashley seine Befreiung zu verdanken
hat; der pessimistische, tolerante und gute
Arzt Dr. Gillies; die russische Emigrantin

Olga Doubkov, die mehrere Jahre nach
dem Mord dem wirklichen Täter zur Flucht
nach Russland verhilft. Diese tatkräftig
helfenden Menschen sind Nonkonformisten,

mit eigenen Massstäben und Glaubensartikeln.

Für Olga Doubkov ist der Mord
die verständliche Tat eines entwicklungsfähigen

Menschen, dem gegenüber gesetzliche

Kriterien versagen mussten. Der Arzt
glaubt an wissenschaftliche Erkenntnisse,
nicht wie seine Mitbürger an religiöse
Lehren, und die Sekte von Herkomer's
Knob hält sich an ihre eigenen Sittennormen.

Auch Ashley selbst sieht über Konventionen

und Gewohnheiten hinweg. Er hat
zum Geld, seiner materialistischen Umwelt
zum Trotz, keine Beziehung; seine
Erfindungen bleiben denn auch bis nach seinem
Tode unpatentiert. Seine Frau und er sind
nie getraut worden. Erfinderisch,
anpassungsfähig, hilfreich, mit warmer
Einfühlungsgabe versehen, scheint Ashley auf
Anteilnahme verzichten zu können; er
wirkt während des Prozesses gelassen und
nimmt den Schuldspruch gefasst hin. Er,
der sich früher ein für allemal entschied,
seine Eltern nicht wiederzusehen, fügt sich
mit grösster Selbstbeherrschung in die
Trennung von seiner Frau und seinen
Kindern. Angesichts des Unabwendbaren
widmet sich der Einzelne selbstverständlich
der nächsten ihm zugewiesenen Aufgabe:
In Südamerika steht Ashley im Dienste
der Erhaltung der Menschenwürde, bis
er auf einer Seereise ertrinkt. Würde
kennzeichnet auch das Verhalten seiner
Verwandten und Freunde. Würde hat viele
Gesichter, sagt Wilder: sie behauptet sich
auch in den unkonventionellen Methoden
des jungen Roger Ashley und seiner Schwester

Lily, die sich ihre Laufbahn sichern
müssen. Sie bewahren den Glauben an die
Liebe, an das Beispiel ihrer Eltern, an die
Unschuld ihres Vaters. In Coaltown hat

1242



Eustacia Lansing ihre Würde schon jahrelang

bewiesen, indem sie bei ihrem Gatten
ausharrte und ihre Liebe zu Ashley
verbarg.

Eine gewollte Beiläufigkeit zeichnet
Wildes Schreiben in The Eighth Day aus.
Das Hin und Her zwischen Gegenwart und
Vergangenheit, die auf einzelne Figuren
gelegten Akzente, die Proportionen der
Teile zum Ganzen: da ist viel gute
Beobachtung, eine mit einfachen Mitteln
geschilderte Wirklichkeit, doch nichts scheint
festen Regeln der Komposition, der
Ausschöpfung, der relativen Bedeutsamkeit zu
folgen. Aus dem gleichsam zufälligen
Nebeneinander der Erzählräume ergibt
sich eine gewisse Sprödigkeit des ganzen
Romans. Der bewusste Verzicht auf
eindeutige, beruhigende Antworten entzieht
vielleicht zuviel dem Griff. John Ashley
scheint zwischen den Sphären des Menschlichen

und des Heiligen angesiedelt, und
zwischen den Einzelschicksalen etwa von
Roger oder George Lansing und dem
angedeuteten, moralisch trägen Hintergrund
der Kleinstadt klafft ein zu grosser,
entfremdender Abstand. Bald nachdem der
Leser das Buch weggelegt hat, wirkt die
Geschichte der Ashleys und Lansings, die
zur Hauptsache zwischen 1902 und 1905
spielt, wie eine verblasste Aufnahme aus
dieser Zeit, bei der man freilich ahnt, dass
sie ihren ganz eigenen Wert haben muss.

Eine Gewalttat ist auch der erzählerische

Anlass für The Confessions of Nat
Turner (1967), von William Styron (geboren

1925). Während sich Wilder der Ermordung

Lansings gleichsam als Vorwand
bedient, und die Abklärung des Falls in eine
distanzierte Darlegung von Möglichkeiten
des menschlichen Seins mündet, führt
Styron den Leser immer tiefer in das
Erleben seiner Titelfigur hinein. Er stellt die
registrierenden und urteilenden Funktionen

eines Einzelnen dar gegenüber der
Welt, in der er lebt; es handelt sich um ein
inniges Erleben von beängstigenden
Zuständen, das einen explosiven
Wiedergutmachungsversuch verursacht. Alles wird,
in der Ichform, aus der Sicht des zum Tode
verurteilten Sklaven Nat Turner gezeigt,

der eine Rebellion gegen die Weissen
angezettelt hat. Sachliche Geschichte, was sich
1831 in einem Bezirk von Virginia ereignete,

wird hier zur individuell empfundenen
Krise der Ohnmacht eines einzelnen in der
Gesellschaftsordnung; gleichzeitig erfahren
wir auch die Ohnmacht dieses Einzelmenschen

sich selbst gegenüber, im Kampf
seiner Stärken und Schwächen. Wohl ist
Nat, wie der von Malamud geschaffene
Yakov Bok in The Fixer, Opfer einer ganz
bestimmten historischen Situation. Anders
als Bok aber, der unschuldig in die Maschinerie

der Justiz und der auf diese
einwirkenden Kräfte gerät, scheint Nat fast
zwangsweise das eine Opfer seiner Zeit
werden zu müssen. Er ist der untypische
rebellierende Negersklave, der untypisch
behandelt worden ist und in seiner ausser-
gewöhnlichen Lage auch als individueller
Mensch reagiert hat.

Als Haussklave sind ihm nicht bloss die
harte Arbeit und das Massendasein seiner
Rassengenossen erspart geblieben,
sondern es ist ihm auch etwas Bildung vermittelt

worden. Er hat lesen gelernt, er kennt
die Bibel und von biblischem Erzählen
geformte Geschichten. Nats Sonderstellung

bedeutet jedoch keinen Anschluss an
die Weissen und entfremdet ihn von den
Schwarzen und deren elementarer, animalischer

Gefühlsgemeinschaft. Um so klarer
sieht Nat das Los der Neger und die Un-
würdigkeit ihrer Doppelhaltung: sie sind
entweder unterwürfige Sklaven oder, unter
sich, zufrieden in tierisch-dumpfer
Ahnungslosigkeit. Nun wird plötzlich
Nats Vorzugsstellung zerstört, er erlebt
selbst das harte Dasein der ausgebeuteten
Sklaven. Er, der eben noch glaubte, er
würde in wenigen Jahren freigelassen, hat
keine Reserven ausser einem Racheplan,
der mit einer seinem Temperament
entsprechenden Auslegung des biblischen
Wortes zusammenhängt. Aus den Propheten

des Alten Testaments schöpft er den
Glauben an seine Sendung, sein Volk zur
Freiheit führen zu müssen, und zwar auf
dem Wege der Gewalt. Er intensiviert diese

Pflicht, indem er der Liebe der Frau
entsagt, die ja das schwache Fleisch versinn-

1243



bildlicht. Gerade hier summieren sich die
Spannungen seines Menschseins und
Negerseins: das Fleisch lockt ihn, vor allem
im Verlangen, eine weisse Frau zu besitzen.
Die Motivierung ist betont komplex. Sie
umfasst die Erinnerung an den Anblick
seiner einem weissen Aufseher sich
hingebenden Mutter und an eine idealisierte
weisse Dame, deren nächtliches Stelldichein

er zufällig beobachtet, ferner seine
Begegnungen mit einem Negerjungen. Seine
Hassliebe zur unschuldigen, mitleidvollen
Margaret Whitehead löst schliesslich seine

Gewalttätigkeit aus, nimmt ihm aber auch
seine selbstgerechte, schlafwandlerische
Sicherheit.

Margaret ist der einzige Mensch, den
Nat während der von ihm angeführten
Expedition der Neger tötet; diese Tat ist
lediglich die Kristallisierung seiner
Unfähigkeit, das menschliche Zusammensein
als liebende Gemeinschaft zu verwirklichen,

wie er rückblickend erkennt. Gerade
das junge Mädchen war ja eine Verkörperung

der im Neuen Testament verkündeten
Liebe, die er wegen seiner Vorstellungen
von strenger Gesetzlichkeit und Strafe nicht
sehen konnte.

Der Prozess gegen Nat bietet dem
Anwalt Gray Gelegenheit, die für die Weissen
beruhigende Lehre von der Minderwertigkeit

der schwarzen Rasse zu vertreten : die
Neger brauchen die Ordnung der in den
Südstaaten gepflegten Gesellschafts- und
Wirtschaftsformen, eine Ordnung, welche
die ihnen gemässe Behandlung als Arbeitstiere

mit kindlichen Gemütern gewährleistet.

Die Verlogenheit von Grays
Ansichten äussert sich in einer Sprache, die
zwischen verschiedenen Stilisierungsformen

hin- und herpendelt. Rhetorik zeichnet

auch zwei andere Figuren aus; Nats
wohlmeinender Besitzer Samuel Turner
und der Richter Cobb scheinen sich
Gedanken über das Los der Sklaven zu ma-
:hen. Ausgerechnet Turner aber überlässt,
wirtschaftlich in die Enge getrieben, Nat
seinem Schicksal, und Cobb ist es, der das
Todesurteil über Nat spricht. Noch auf
ändere Sprach- und Tonunterschiede stellt
Styron ab, um das in der Erinnerung Nats

lebende Geschehen zu profilieren: das
unschuldige Plaudern Margarets, die
vereinfachten Artikulations- und Ausdrucksformen

der Neger. Das sind aber nur kleine
Wirbel im langsamen Strom von Nats
Erinnerungen. Abgesehen von einzelnen
lebhaft neuerlebten Stimmungen und
Begegnungen decken diese Erinnerungen das dem
Erzähler selbst oft fremdartige Werden seiner

Besessenheit auf.
Das ist gekonnt und stellenweise auch

packend gemacht, doch fehlt dem Roman
die tragende Spannung. Charakter und
Person Nats vermögen nicht genügend,
nicht durchgehend zu interessieren, was
um so fühlbarer ist, als der Leser ja durch
die historische Notiz und die Anfangsszenen

im Gefängnis das unabwendbare Ende
des Geschehens schon kennt. Nat läuft
gar Gefahr, zu einem Einzelfall des Pathologischen

zu werden. Er ist verwandt mit der
Titelfigur von Wieland (1798), einem
Schreckensroman des Amerikaners Charles
Brockden Brown, gewiss subtiler dargestellt,

dafür aber ohne Wielands elementare

Wahnkraft. Styrons mutiger Versuch
der Rekonstruktion eines geschichtlichen
Zwischenfalls mittels einer denkenden,
fühlenden Person, die Beobachter,
Teilnehmer und Opfer zugleich ist, verdient
Anerkennung, selbst wenn dem Autor die
angestrebte Unmittelbarkeit nur teilweise
gelingt. Man wird sich fragen, ob vielleicht
die Bedeutung der Ereignisse von 1831

im Lichte der heutigen Rassen- und
Gesellschaftsprobleme die volle Ausschöpfung
des Materials verunmöglichte.

Der scharlachrote Buchstabe, den die
Ehebrecherin Hester in Hawthornes 77ie

Scarlet Letter tragen muss, hätte im
Neuengland, das John Updike (geboren 1932)
in Couples (1968) dem Leser vorstellt,
keinen Seltenheitswert. «Permissive
society» - das Schlagwort trifft jedenfalls
auf die Gruppe von Ehepaaren zu, die
während etwa einem Jahr (1963/64) im
kleinen Städtchen Tarbox (Massachusetts)
einen sehr regen Verkehr miteinander pflegen,

wobei gleich beizufügen ist, dass

es sich um eine exklusive Gruppe innerhalb

eines grösseren Gemeinwesens han-

1244



delt, von dem keineswegs anzunehmen ist,
dass es dieselben Freiheiten sanktioniert.
Vielmehr scheint die Gruppe experimentellen

Verhaltensweisen verschrieben, als
deren gemeinsamer Nenner ein etwas
verzweifeltes Suchen nach Begegnung, Kontakt

betrachtet werden kann. Eine soziale
Voraussetzung schafft eine erste Verbindung

zwischen den Mitgliedern der Gruppe :

sie haben zumindest keine materiellen
Sorgen, Einkommen oder Vermögen sichern
ihnen ein bequemes Heim, in dem sich eine
mehrköpfige Familie wohlfühlen und die
Freunde in ungezwungener GeseUigkeit
zusammenkommen können. Parties finden
bald hier, bald dort statt; man geht auch
baden, skilaufen, spielt Tennis und Korbball,

und zu allem plätschert die Begleitmusik

der ebenso vergnüglichen wie
nichtssagenden Unterhaltung. Updikes
schillernde Muster von Gesprächen bei
Einladungen zum Essen und zum Trinken legen
bald die Angelegenheiten frei, zu denen die
einen oder andern sachlich etwas
beizutragen haben, und die Tatsache, dass viele
Belange keinen Gesprächsstoff abgeben;
unweigerlich offenbaren sich dabei dem
Leser die Gesprächspartner als Typen oder
sich wandelnde Figuren.

Ein Thema behauptet sich als besonders

anregend : das Sexuelle. Zwar mag es
nicht allen gleich leicht fallen, Anspielungen

darauf und Theorien darüber zu
formulieren, doch ist es ein Gegenstand,
den alle mit Stolz unkompliziert, frei von
Komplexen aufgreifen wollen. Ähnlich
wie in unserem Jahrhundert der «neue»
Gegenstand dem einen Schriftsteller noch
ungenutzte Möglichkeiten der Einsichten
und des Ausdrucks eröffnet, andere aber
an eine weitere modische Schablone bindet,
so wissen auch nicht alle diese kleinstädtischen

Entdecker einer neuen Freiheit etwas
damit anzufangen. Das Geschehen des

Romans wird von den Paaren und einzelnen
bewirkt, die ihrem geschlechtlichen Erleben

explizite Beachtung schenken. Sie

sprechen von Sex, wo ihre Romanvorfahren

von Liebe gesprochen hätten, wobei

man von Fall zu Fall beurteilt, ob
vielleicht nicht doch dasselbe gemeint sein

könnte. Häufig dienen die Gespräche dieser
Personen allerdings nur teilweise der Erörterung

des Gegenstands an sich; eher sind sie
Mittel zum Ausdruck der Zusammengehörigkeit,

Bestätigung nicht so sehr der
gesunden Ausgewogenheit des einzelnen
als eines eigentlich rituellen Austauschmodus.

Da bleibt es freilich nicht beim
Reden. Die Seitensprünge werden
verschieden bewertet : als Beweis von Manneskraft

und weiblicher Anziehung, vielleicht
gar einer besonderen Begabung. Der Leser
gewinnt immer mehr den Eindruck,
Updike zeige vor allem die Unsicherheit
seiner in Neuengland ansässigen Personen
gegenüber der dunklen Macht ihrer Triebe
auf. Das Abenteuer als eine unbedenkliche
Flucht nach vorne, die häufige Wiederholung

des Erlebnisses: mit solchen Mitteln
soll der Unsicherheit begegnet werden.
Und falls noch Gewissensbisse, einem
andern Erfahrungsbereich entsprungen,
den einzelnen heimzusuchen drohen, so
bedeutet die Erhebung der individuellen
Begegnung zur rituellen Gewohnheit eine
öffentliche Sanktionierung.

Updikes Hauptaufmerksamkeit gilt der
Gestalt des Baumeisters Piet Hanema, der
besonders regen Anteil an den Erlebnissen
der Ehe und des Abenteuers hat und
dadurch leidet und lernt. In gewisser Hinsicht
wirkt er wie ein älterer Bruder von Harry
Angstrom aus Updikes Rabbit, Run (1960,
deutsch Hasenherz), dem eher
verantwortungsscheuen als wirklich eine verpflichtende

Bindung suchenden jungen Manne.
Doch ist Piet im Vergleich zu Harry und
auch den meisten Figuren von Couples
doch mehr Aufrichtigkeit und ein tieferer
Sinn für die Dimensionen des Menschlichen

zuzuerkennen. Er scheint physische
Voraussetzungen für die Unbeständigkeit
mitzubringen, sehnt sich aber gleichzeitig
nach bleibender Ordnung und gültigen
Antworten auf seine Fragen. Seine vitalen
Instinkte stehen im Widerstreit mit einem
lastenden Wissen um die Sterblichkeit; und
bei allem was er tut, begleitet ihn sein
Sündenbewusstsein.

Seine Untreue seiner Frau Angela
gegenüber erklärt auch Piet nicht auf

1245



Grund ihrer verhältnismässigen Frigidität ;

dass Angelas allgemeine Kühle aber
mitverantwortlich ist für das Scheitern ihrer
Ehe, mit der sie wohl zu eilfertig Schluss
macht, liegt auf der Hand. Unvermeidlich
scheint dieses Scheitern nicht, selbst wenn
man alle Fehler der beiden Partner addiert:
hier wird der Weg des geringsten Widerstands

eingeschlagen. Denselben Weg
schlagen am Ende auch Piet und seine
Geliebte Foxy Whitman ein, wenn auch
nach ihren Scheidungen ihre Heirat die
naheliegende Lösung zu sein scheint.
Immerhin bringt sie einen Hoffnungsschimmer,

hat doch ihr früheres Verhältnis
mehr mit Liebe zu tun gehabt als die andern
Affären Piets und seiner Nachbarn. Für
alle kommt jetzt ein Klima der Ernüchterung,

und Updikes Gestalten sind so
gezeichnet, dass wir uns vorstellen können,
was sie in diesem Klima erfahren werden.

In seiner zehnjährigen Laufbahn als
Romanschriftsteller hat sich Updike immer
îiner grossen sprachlichen Präzision be-
deissigt und zugleich eine ausserordentlich
Dildreiche Sprache in den Dienst einer
;rnsthaften Beschäftigung mit menschli-
;hen Belangen gestellt, was auch immer die
-»leibende Bedeutung seiner Themen sein

mag. In seiner Kunst ist Selbstgefälligkeit
¦vohl auch mit im Spiel, doch wird man
>ie für nicht zu gravierend betrachten,
¦venn dabei genaue und lebendige
Eindrücke gestaltet werden. Es ist nicht
anzunehmen, dass seine Sprachkultur in seinem
unften Roman anders einzuschätzen sei
ds in den früheren. Wenn Updike sich der
jestaltung von Liebesszenen zuwendet,
io tut er dies mit derselben Sorgfalt, die er
dien Aspekten seiner Kunst zuteil werden
ässt, allen Teilen der Welt, in der sich seine

Figuren ausleben wollen. Er ist ein
hervorragender Beobachter, der die komplexen
Wahrnehmungen, Empfindungen,
Reaktionen seiner Gestalten höchst lebendig
wiederzugeben weiss, und er schafft für sie

eine dichte Lebenssphäre. Besonders
kommt ihm dabei sein in der Kunstwissenschaft

und Malerei geschultes Auge
zustatten, und er hat auch ein feines Ohr für
die Formen der gesprochenen Sprache.

Sein Formsinn stösst sich aber sowohl
am nicht Gestalteten wie an der hohlen,
nicht-organischen Form. Ein kritisch-
parodistischer Impuls trägt seine Wiedergabe

von Gesprächsklischees und
nichtssagenden Komplimenten oder des
laienhaft-oberflächlichen Gebrauchs etwa des

psychoanalytischen Jargons. Verschiedene
Fassungen eines und desselben Vorfalls
zeigen auf, wie leicht an einer Sache
vorbeigeredet werden kann. Weniger augenfällig
ist Updikes geschicktes Komponieren.
Seinem Roman liegt ein Gefüge zugrunde,
das in der Erfüllung von wiederholten
ominösen Warnungen sichtbar wird, und
dessen Gefälle durch Parallelszenen
akzentuiert wird. Couples ist ein bemerkenswertes

Werk eines guten, ernstzunehmenden
Schriftstellers.

Henri Petter

1 Thornton Wilder, The Eighth Day,
Longmans, London 1967. Der Roman
liegt, in der Übersetzung von Herberth E.
und Marlys Herlitschka, auch deutsch vor:
Der achte Schöpfungstag, S.Fischer Verlag,
Frankfurt am Main 1968. - 2 William
Styron, The Confessions of Nat Turner,
Jonathan Cape, London 1968. - 3 John
Updike, Couples, André Deutsch, London
1968.

3ELLERT - EINE LITERARHISTORISCHE REVISION

Dass die Stürmer und Dränger Schreiben
ils Berufung erlebten, eröffnet heute einen
pontanen Zugang zu ihren Werken;
Dichtung der Anakreontik und der Aufklä-
ung hingegen bleibt auf literarhistorische

Einfühlung angewiesen: Kann doch ihr
bescheidener Anspruch, das Dasein mit
anmutigen oder nützlichen Accessoires zu
zieren, der vom Sturm und Drang an
gültigen künstlerischen Zielsetzung, ins

246



Leben einzuwirken, nicht genügen. Dazu
bedarf es dichterischer Existenzen, die sich
aufs Spiel setzen, was nicht Sache derjenigen

war, denen die Muse als Gespielin der
Nebenstunden erschien. Was Wunder,
dass das Werk des Professors und Schriftstellers

Geliert, dessen Fabeln und
Erzählungen zu den meistgelesenen Büchern seiner

Zeit zählten, schon Anfang der
siebziger Jahre rabiate Kritiker fand; was
Wunder, dass es jetzt ausschliesslich zur
Domäne der Literaturgeschichte gehört.

Bis anhin hatte es nicht einmal da viel
Glück; Carsten Schlingmanns Abhandlung,
die hier angezeigt werden soll, steht unter
dem Zeichen einer literarhistorischen Revision,

deren Notwendigkeit überzeugt,
sofern sie sich als Korrektur bisheriger Gel-
lert-Darstellungen versteht1. Sie betrifft,
unter Einbeziehung sowohl der dichterischen

Arbeiten, Vorlesungen und Briefe
wie auch des geistesgeschichtlichen
Hintergrundes, Biographie und Werk; der
erste, biographisch-geistesgeschichtlicheTeil
dient dazu, ein von der Literaturgeschichte
verzeichnetes Bild zurechtzurücken, um
für die Problematik des zweiten, «Das
Werk als Kunst betrachtet», den Blick
frei zu machen. Schlingmann stellt dar,
wie GeUert, unter anderem Verfasser einer
Morallehre und bekannter Kirchenlieder,
von Vertretern der Empfindsamkeit als
Exempel tugendhaften christlichen Wandels

auf den Schild gehoben wurde - als
Mensch also, weniger als Schriftsteller, da
das Interesse an Lehrdichtung immer mehr
abnahm, was darauf zurückzuführen ist,
dass vor seinem Tod 1769 bereits die Genielehre

das geistige Klima bestimmte. Es liegt
auf der Hand, dass die junge Generation
mit Enthusiasmus daran ging, diesen
Tugendbold abgelebter Zeiten von seinem
Piédestal zu stürzen, und zwar, indem man
statt aus moralischer aus künstlerischer
Perspektive urteilte. So wurde Geliert die
Rolle des weinerlichen Glaubenshelden
gleichsam aufgenötigt, worauf man ihn um
eben dieser von ihm nur widerwillig
adaptierten Haltung willen, die man wohl zu
Recht mit dichterischer Qualität a priori
unvereinbar fand, an den Pranger stellte.

Diese Darstellung Schlingmanns macht
zwar den Menschen Geliert, der in seiner
krankhaften Ängstlichkeit, sich Gegner zu
schaffen, vor einer Klarstellung seines
Standortes zurückschreckte, nicht
sympathischer, behält aber im Blickfeld, dass die
christlich-empfindsame Komponente
überbetont und zu Unrecht als das schlechthin
Charakteristische des Werks begriffen
wurde. Nie hat in der Folge die
Literaturgeschichte Gellerts moraUsche Vorbildlichkeit

angezweifelt, um so härter aber seine
dichterischen Fähigkeiten; sein Erfolg zu
Lebzeiten wurde damit erklärt, dass er der
geistigen Mittelmässigkeit eines sich politisch

duckenden Bürgertums aus dem Herzen

gesprochen habe. Ein Neuansatz in
der Gellert-Forschung ist dann die
Habilitationsschrift von Kurt May (1928), der
diesen Erfolg anders erklärt: Er betont
ebenfalls das Empfindsame, deutet es aber
als avantgardistischen Individualismus, der
die Befreiung des Gefühlslebens vom
Intellektualismus vorantrieb - dies das
Ergebnis einer Untersuchung, die das
Weltbild Gellerts aus seiner Dichtung zu
erschliessen sucht. Schlingmann distanziert
sich von dieser im Fall Gellerts gewagten
Methode und sucht in der Analyse der
Werke im zweiten Teil, die den Fabeln
besondere Aufmerksamkeit widmet, weniger

das Empfindsame als den neuen Realismus

herauszuarbeiten. Als Eigenheit der
Gellertschen Fabel erweist sich, neben
sorgfältiger Reim- und Erzähltechnik und
dem typischen Ton absichtsvoller Naivität,

dass die reine Lehrdichtung selten
auftritt: statt der Moral steht oft eine blosse
Pointe. Neu ist auch die Tendenz,
psychologisch-realistisch, sogar satirisch auf die
aktuelle Wirklichkeit Bezug zu nehmen, wobei
allerdings mit diplomatischem Geschick die
bürgerlichen Spielregeln eingehalten werden.

Ein revolutionärer Anklang wie etwa
bei La Fontaine ist also nicht zu spüren.

Die Abhandlung zeichnet sich ihrerseits

durch wohltuenden Realismus aus, so
wird die Lage des Buchhandels zur
fraglichen Zeit, die Beziehung von Verleger
und Autor berücksichtigt, so kommen
auch bestehende Vertonungen zu geistli-

1247



:hen Oden und Liedern zur Sprache. Allerlings

scheint uns gerade hier Gellerts
prachliche Potenz überschätzt, denn die
-raftvollen Worte der besten geistlichen
Dden und Lieder sind aus anderem Boden
gewachsen: es handelt sich um fast wört-
iche Kompilationen des leicht gekürzten
iibeltextes. Auch dürfte der Anteil des
'ietismus an Gellerts Gesamtwerk der
lerausarbeitung des realistischen Elemen-
es allzu radikal geopfert worden sein.
Doch im grossen ganzen scheint die
literarhistorische Revision geglückt, dort näm-
ich, wo sie Verzerrungen alter und neuerer
Jteraturkritik aufdeckt; trotz eindring¬

licher und wenig anfechtbarer Hinweise auf
Gellerts Kunstverstand kann man sich

hingegen für diese engen bürgerlichen Geist
atmende Dichtung, für diesen Spitzweg
der Literatur nicht erwärmen - insofern
ist, was der Autor allerdings auch nicht
ausdrücklich in Anspruch nimmt, eine
Revision nicht geleistet und wohl auch
nicht zu leisten.

Brigitte Weidmann

1 Carsten Schlingmann, Geliert, Eine
literarhistorische Revision, Frankfurter
Beiträge zur Germanistik, Verlag Gehlen,
Bad Homburg v.d.H., Berlin, Zürich 1967.

STUDIEN ZUR KUNSTGESCHICHTE

\uch in der Kunstwissenschaft treibt
insère Epoche innerhalb einer unüber-
;ehbar gewordenen Literatur einen äusserten

Aufwand an Dokumentation, das
leisst an ausführlichen Belegen und Zitie-
ungen. Um so wichtiger ist deshalb die
3esinnung auf die Begriffe, auch wenn
3egriffe nur Werkzeug, nicht Ziel der
Kunstgeschichte sind. Andererseits kommt
luch die reine Sachforschung, sobald sie
Wesentliches behandelt, um Grundfragen
licht herum.

Aus solchen Erwägungen heraus sind
zwischen 1932 und 1966 die Aufsätze von
Kurt Bauch, einem der führenden deutschen
Kunsthistoriker der älteren Generation,
beschrieben, die, bei verschiedenen An-
ässen entstanden, nun in einem stattlichen
3and vorliegen1. Um den Begriff des Billes

dreht sich der Beitrag «Imago», der
I960 für die Festschrift Wilhelm Szilasi
mtstand. - Besonders umfassend und von
»rundsätzlicher Wichtigkeit ist der erstmals
1952 am «Dies academicus» der Universi-
ät Freiburg i.Br., der Wirkungsstätte
3auchs, gehaltene Vortrag «Kunst als
Form». - Als ältester Beitrag erscheint die
äegriffsklärung «Klassik, Klassizität,
Klassizismus» (1932). - Die sehr geraffte
Einleitung zu Kurt Bauchs 1952 erschie-
ìenem Buch «Abendländische Kunst», das

heute vergriffen ist, figuriert nun ebenfalls
in der vorliegenden Sammlung. - Mit dem
Thema «Die Kunstgeschichte und die heutige

Philosophie» setzt sich die erstmals
1949 in der «Heidegger-Festschrift»
erschienene Arbeit auseinander. - Von
einzelnen Gemälden der niederländischen
Kunst aus dringen auf verschiedenen Wegen

zum Grundsätzlichen die beiden Arbeiten

vor, von denen die eine unter dem
Titel «Anfänge der neuzeitlichen Kunst»
erstmals als «Dies»-Vortrag in Freiburg
i.Br. 1937 veröffentlicht, die andere als

Vortrag über «Bildnisse des Jan van
Eyck» zum ersten Mal 1961 auf der
Festtagung der Heidelberger Akademie der
Wissenschaften gehalten wurde. - Der
Beitrag «Ikonographischer Stil, Zur Frage
der Inhalte in Rembrandts Kunst» geht
auf einen 1966 in Paris gehaltenen Vortrag
zurück und schliesst sich der speziellen
Rembrandt-Forschung Bauchs an.

Ein Hauptproblem, das Bauch in den
verschiedensten Arbeiten beschäftigt, ist
die alte Teilung von Form und Inhalt, die

Frage nach dem «was» und jene nach dem
«wie». So sehr erst beides zusammen das

volle Kunstwerk ergibt, so deutlich haben
sich an dieser Zweiheit die Geister geschieden.

Auch Kurt Bauch geht von dieser
Trennung aus, jedoch im Hinblick auf die

1248



Ganzheit des Kunstwerks. Wenn er die
«Form» anvisiert, dann sucht er in ihr das
Vielschichtige und Umfassende über das

nur Visuelle von Wölfflins «Grundbegriffen»

hinaus, denen er Einseitigkeit
vorwirft. Für Bauch ist auch bei der formalen
Untersuchung bereits das, was die Form
enthält, nämUch der Inhalt, eingeschlossen.
Aber auch mit dessen einseitiger Bewertung
setzt sich Bauch kritisch auseinander, so
mit den Gegenspielern der auf Wölfflin
fussenden Formanalyse, nämlich mit
jenen, die in der Kunst nur das Dokument,
nur den «Ausdruck» für etwas anderes
sehen, «was an sich nicht Kunst ist, was
aber wissenschaftlich eher zugänglich
erscheint, sich belegen und zerlegen sowie
philosophisch und kulturgeschichtlich,
psychologisch oder erkenntnistheoretisch
sich erklären lässt». Aber auch die heutige
Ikonologie wird kritisch gewürdigt, und
zwar dort, wo den aus dem Inhalt gewonnenen

geistesgeschichtlichen Einsichten
gegenüber die Form zu sehr als Quantité
négligeable erscheint. Bei aller Würdigung
der Verdienste des grossen Ikonologen
Erwin Panowsky bleibt Kurt Bauch keineswegs

dort stehen, wo Panowsky in der
Form den «niedrigsten», weil vorikono-
graphischen Tatbestand des Künstlerischen

sieht. Unter dem Titel «Kunst als
Form» setzt sich Bauch in einem seiner
dichtesten Aufsätze nicht nur mit Wölfflins

«Kunstgeschichte ohne Namen», wie
man sie ironisch schon genannt hat,
auseinander, sondern ebenso kritisch auch mit
der in ihrer Einseitigkeit noch groteskeren
«Kunstgeschichte ohne Kunst» der Pa-
nowsky-Schule. Dabei lässt freilich auch
Bauch erkennen, wie wichtig insbesondere
für die mittelalterliche Kunst die gleichsam
vorinstrumentale, nicht ableitbare Schicht
der grossen Themen, der Inhalte ist. Diese
stellen als das Gedankliche, das dem Buch,
der Lehre entsprungen ist, das Bleibende
und Tradierte dar, das jeweilen in einer

zeitgebundenen und damit vergänglichen
Weise stilisiert wird.

Der Begriff des Stils dient Kurt Bauch
dazu, die für das Kunstwerk notwendige
Einheit von Form und Inhalt zu erfassen.
Was «Stil» ist, kann nur aus dem einzelnen
Werk gewonnen werden, und zwar in einer
Analyse, die wohl das Verständnis aller
Vorbedingungen, aller historischen und
technischen Gegebenheiten voraussetzt,
sich jedoch erst in der Beschreibung des vor
Augen stehenden Werks verwirklicht. -
Bauch lehnt es ab, in der Kunst bloss das

Material soziologischer oder theologischer,

psychologischer, mathematischer
oder generell weltanschaulicher Erkenntnisse

zu sehen, wodurch die eigene
Existenz des Kunstwerks gemindert würde.
Eine solche Verminderung entspricht freilich

der heutigen Lage der Kunst, die in
ihrer Existenz tief in Frage gestellt wird, so
wenn Jan Tinguely erklärt, dass «Kunst
ein völlig überholter Begriff sei» und
im weiteren darauf hinweist, dass ja einst
auch ganze Kathedralen ohne den Begriff
der Kunst entstanden seien. Einer solchen
Behauptung würde nicht nur die moderne
«Antikunst» entsprechen, sondern auch
innerhalb der heutigen Kunstwissenschaft
jene einflussreichen Richtungen, die nicht
die Kunst, sondern «etwas anderes»,
etwas «hinter ihr» suchen. Doch wenn man
den höchsten Wert vielleicht nicht mehr
im Schöpferischen des einzelnen Originals
erkennen kann, müsste nicht, so fragt
Kurt Bauch am Schlüsse seines luziden
Vorwortes, «auch in der modernen
Massengesellschaft, sofern es die von Menschen ist,
ein neuer Ort für eine Kunst denkbar sein,
die diesen Namen verdient».

Richard Zürcher

1 Kurt Bauch, Studien zur Kunstgeschichte,

Walter de Gruyter-Verlag, Berlin

1967.

1249


	Bücher

