
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 12

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

«TURANDOT» VON BERT BRECHT

Auf Max Frisch geht die Feststellung
zurück, Brecht habe bereits die
«durchschlagende Wirkungslosigkeit» eines
Klassikers. Das Wort gehört in die
Auseinandersetzung um Engagement und
Wirkung der Literatur, und es umreisst einen
Tatbestand, der nicht zu leugnen ist.
« Mutter Courage» oder «Der gute Mensch
von Sezuan», «Der kaukasische Kreidekreis»

oder der «Puntila» sind ins Repertoire

aufgenommen. Das Publikum
beklatscht die Schauspieler in ihren grossen
Rollen und bewundert die Kraft der Sprache,

die szenische Phantasie, mit einem
Wort die Kunst des Dramatikers. Dass es
aus den Stücken politische Konsequenzen
ziehe, ist nicht zu beobachten, womit nicht
etwa gesagt sein soll, dass die Beispiele auf
der Bühne ohne jede Folge im Leben des

Zuschauers bleiben. Aber soviel ist
unbestreitbar: gerade die Vieldeutigkeit und
der Reichtum an möglichen Bezügen und
Perspektiven in Brechts Werk sind es, die
sich den gesellschaftspolitischen Thesen
gegenüber als stärker erweisen.

Die späte Uraufführung des Stücks
«Turando! oder der Kongress der
Weisswäscher», die am 5.Februar im Schauspielhaus

Zürich stattfand, bietet willkommene
Gelegenheit, die Diskussion um Brecht
auf einer neuen Stufe weiterzuführen, und
dies um so mehr, als dem Regieteam Benno
Besson und Horst Sagert (der Bühnenbildner

ergänzt den Regisseur auf eine geradezu

ideale Weise) eine Aufführung gelungen
ist, die ganz im Gegensatz zu einer starren
Brecht-Interpretation neue Seiten dieses
dramatischen Werks aufzeigt. Zu Lebzeiten
des Dichters wurden die Bilder und Szenen,
die in den Komplex des Tui-Romans, der
Tui-Geschichten und des Buches Me-ti
gehören, auf der Bühne nicht erprobt. Über
die Gründe dafür kann man nur rätseln,
auch über die, die bisher die Inhaber der

Aufführungsrechte bewogen haben, auf
eine Aufführung zu verzichten. Sind es
politische Gründe? Im Druck ist das Werk
seit einiger Zeit schon zugänglich, und der
Eindruck, der sich bei der Lektüre ergibt,
ist nicht durchaus positiv. Eine zum Teil
naive, zum Teil grobschlächtige Argumentation

macht sich darin breit. Einerseits
haben wir es mit einer nur wenig
verschlüsselten Version des Untergangs der
Weimarer Republik und der Machtübernahme

durch Hitler zu tun, anderseits
wird - etwa in der Gestalt des alten Bauern
Sen - die Hoffnung auf eine glücklichere
Zukunft folgendermassen ausgesprochen:
«Da ist freilich der Kai Ho, hier habe ich
sein Büchlein. Ich weiss von ihm bisher

nur, dass die Dummköpfe ihn einen Dummkopf,

und die Schwindler ihn einen Schwindler

nennen. Aber wo er war und gedacht
hat, sind grosse Felder mit Reis und Baumwolle,

und die Leute anscheinend froh.
Wenn die Leute froh sind, wenn einer
gedacht hat, Eh Feh, muss er gut gedacht
haben, das ist das Zeichen.» Und indem er
das Büchlein des Kai Ho schwingt, setzt
Sen hinzu: «Wir werden alle grosse Felder
haben und also alle grosse Studien betreiben

können. Und wie wir die Felder
bekommen, steht hier.»

In einer Notiz zum Stück schreibt
Brecht, er habe, nachdem er im «Leben des

Galilei» den heraufdämmernden Morgen
der Vernunft geschildert habe, ihren
Abend zeigen woUen. Der Kaiser von
China ist durch die Machenschaften seines
Bruders Jau Jel im Besitz der gesamten
BaumwoUernte. Die Kleidermacher und
die Kleiderlosen werden unruhig, der
Revolutionär Kai Ho predigt den Aufruhr und
herrscht bereits über einen Teil des
Reiches. Ein grosser Kongress der Tuis soll
das Regime aus der Verlegenheit retten.
Das einsilbige Wort Tui ist gebildet aus

1233



den Anfangsbuchstaben von Tellekt-uell-
in, einem Anagramm für die Intellektuellen,

die über das gesamte Wissen der
Epoche verfügen und sich den Herrschenden

verkauft haben. Sie erklären alles,
begründen alles und finden für alles eine
bestechende Formulierung, sofern man sie
dafür bezahlt. Ihr Kongress hat die
Aufgabe, den Kaiser und seinen Hof weiss zu
waschen. Ihr Ehrgeiz wird mächtig
angestachelt durch den Preis, der dem Sieger
winkt: die Prinzessin Turandot will den
Tui heiraten, der am besten lügt und die
wahren Hintergründe der Not hinter persil-
weissen Draperien aus Worten am besten
verbirgt. Die Tuis sind demnach die
«Kopflanger» der Unterdrücker, die schäbigen
Vermieter des Intellekts. Dabei verkennen
sie ihre eigene Lage. Denn wenn sie schlecht
lügen oder wenn sie die Wahrheit
durchschimmern lassen, haben sie ihr Leben
verwirkt und werden enthauptet. Wirksameren

Schutz vermag dem Kaiser der
Strassenräuber Gogher Gogh zu verschaffen.

Er ergreift die Macht und verbindet
sich mit der Prinzessin. Der Gangster und
der kaiserliche Hof vereinigen sich im
Kampf gegen das Volk. Unschwer erkennt
man im Strassenräuber Hitler, im listig
inszenierten Brand der Lagerhäuser den
Reichstagsbrand, in der Bande Goghs die
treu ergebene Schutztruppe des Führers.
Die Satire auf die Tuis ist in dieser Weise
verbunden mit zeitgeschichtlichen Anspielungen.

Vermutlich sind es die Brüche
zwischen diesen Teilen und der
unterschiedliche Grad der Umsetzung dieser
heterogenen Elemente in eine grosse Parabel,

die Brecht über mehr als zwei
Jahrzehnte hinweg beschäftigt haben.
Eindrücklich ist die einfache, gestisch
wirkungsvolle Sprache, eindrücklich manche
Einzelheit. Aber dem Wagnis, diesen szenischen

Komplex auf die Bühne zu bringen,
galt meine Skepsis bis zum Abend der
Uraufführung. Die Tuis, so überlegt sich der
kritische Leser, sind gewiss zuweilen die
Handlanger der Mächtigen; aber sie sind
es in den sozialistischen Staaten beileibe
nicht weniger als in andern. Und häufiger
noch sind sie die Stifter heilsamer Unruhe,

nicht Weisswäscher, sondern kritische
Wächter, die aufdecken, was nicht sauber
ist. Beispiele dafür bieten sich in beliebiger
Zahl aus Geschichte und Gegenwart.
Stimmt demnach schon die Prämisse der
Fabel nicht, so ist vollends der Mythos von
Kai Ho und seinem Büchlein im Lichte
offenkundiger Tatsachen nicht zu halten.
Dass dergleichen Simplifikationen auf der
Bühne noch möglich seien, muss vorweg
bezweifelt werden.

Bessons Inszenierung hat die Bedenken
zum Teil zerstreut. Nicht dass er die
politische Lehre, die Brecht vertritt, im
geringsten abgeschwächt hätte. Er geht im
Gegenteil schnurstracks darauf aus, die
bösen Baumwollschieber und Spekulanten
auf dem Thron zu brandmarken, die Tuis
in all ihrer Erbärmlichkeit und Käuflichkeit
blosszustellen und die Opfer ihre Hoffnung
auf Kai Hos Büchlein setzen zu lassen.
Indem er die Naivität dieser Anlage nicht
etwa überspielt, sondern im Gegenteil
noch unterstreicht, hebt er das Ganze auf
eine Ebene, auf der es leicht, spielerisch, ja
geistreich und reizvoll wirkt. Er hat offenbar

keine Angst, mit durchaus Brechtschen
Mitteln des Zeigens und des Verfremdens
Theater zu machen, das in die Nähe des

Aristophanes oder Nestroys rückt. Die
Bühne ist ganz weiss ausgeschlagen; mit
leuchtend weissen Vorhängen ist abgedeckt,
was zuweilen dahinter doch sichtbar wird :

die schmutzige, zerschlissene Wirklichkeit
dieses Reiches, in dem die Tuis und der
korrupte Kaiser herrschen. Die alexandri-
nische Kultur ist durch viel Papier und
durch Schriftbänder und Tafeln aufs
köstlichste persifliert. Eine ganz vorzügliche

Bühnenmusik hat der in Zürich
ansässige Yehoshua Lakner geschaffen,
prägnant in den Songs, originell in der
Instrumentierung und vollkommen sich einfügend

in den Grundcharakter dieser
Inszenierung, die bei aller Perfektion immer
etwas von Improvisation an sich hat.
Bessons Regiekunst offenbart sich gerade
darin, wie sich hier Präzision und Logik
in der Grundkonzeption mit spontaner
Spiellaune verbinden. Haargenau ist der
Bühnenbildner auf diesen Grundzug einge-

1234



gangen, indem er mit Latten und Tüchern
gleichsam spielt. Unter seiner Hand
verwandelt sich selbst das schäbigste Material
in Maskerade, in Theater, in Schaustellung
und Spiel. Die Tuis sind, ihrer Aufgabe
als «Weisswäscher» gemäss, wie Köche
kostümiert, zur besseren Übersicht ausserdem

mit grossen Druckbuchstaben auf dem
hohen Hut mit Namen kenntlich gemacht.
Sie haben mehlig-weisse Gesichter und rote
Bäcklein. Aus dem konsequent durchgeführten

Konzept blühen köstliche Einzelszenen

auf. Ich nenne nur die Nummer des
jungen Tui-Kandidaten, der unter Aufsicht
eines Lehrers über das Thema sprechen
soll, warum Kai Ho unrecht habe. Über
ihm schwebt ein Brotkorb, und wenn er
etwas Falsches sagt, zieht der Lehrer den
Korb an einer Schnur höher. Sagt er das
Richtige, kommt ihm der Brotkorb näher.
Ich müsste zahlreiche Einzelheiten dieser
Art aufzählen, um den künstlerischen Reiz,
die praUe szenische Präsenz und die
kabarettistische Heiterkeit der Aufführung zu
illustrieren.

Das Verzeichnis der Mitwirkenden
nennt gegen sechzig Rollenträger. Sie
einzeln auch nur zu nennen, geschweige denn
ihre Leistung zu würdigen, ist ganz und
gar unmöglich. Aber was ich über den
Charakter der Inszenierung gesagt habe,
findet im Zusammenspiel des grossen
Ensembles seinen absoluten Höhepunkt.
Man spürt als Zuschauer die produktive
Atmosphäre, die von der Spielanlage
ausgeht, man spürt die elektrisierende
Wirkung einer zielsicheren Präsentation des

schwierigen Werks. Hier seien, stellvertretend

für die ganze Schar vorzüglicher
Schauspieler und Statisten, die Protagonisten

genannt: Erla Prollius als sinnliche,
grausame Turandot, Erwin Parker als
Kaiser, Peter Ehrlich - in einer
herrlichen Mischung aus Parodie und Ernst -
als Gogher Gogh und - eine ganz
ausgezeichnete Leistung - Otto Mächtlinger
als Sen.

Die Uraufführung eines nachgelassenen
Stücks von Bertolt Brecht, dreizehn Jahre
nach seinem Tod, ist - auch wenn es sich
nicht um ein restlos gelungenes Werk

handelt - ein Theaterereignis von
ausserordentlichem Rang. Dass das Zürcher
Schauspielhaus dieses Stück aus der Taufe
heben durfte, setzt die stolze Reihe der
Brecht-Uraufführungen in diesem Hause
würdig fort. Aber was mehr ist: Benno
Bessons Inszenierung, seit November 1968
in einer alle hierzulande üblichen Massstäbe

übersteigenden Probenzeit erarbeitet,
eröffnet neue Möglichkeiten der Brecht-
Interpretation. Sie weist in die Richtung
auf Volkstheater, auf aristophanische und
satirische Ausdeutung.

In einer 1926 erschienenen «Ovation
für Shaw» hat Brecht erklärt, es sei klar,
dass unter dem Arbeitsgerät eines ehrlichen
Mannes auf keinen Fall ein so wichtiges
Utensil wie die Reklametrommel fehlen
dürfe. Dabei kommt er auch auf den
Shawschen Terror zu sprechen, der die
Leute einschüchtere. In noch höherem
Masse ist es Brecht und seinen Jüngern
gelungen, solchen Terror auszuüben. Wie
er gelesen, wie er gespielt und verstanden
werden müsse, hat er selbst unermüdlich
dekretiert. Er liess es zu, dass sich um ihn
eine Schar von Orthodoxen zusammen-
schloss, und allmählich erhob sich um sein
Werk eine Art von Schutzwall mit einem
einzigen, bewachten Zugang. Im zweiten
Jahrzehnt nach seinem Tod ist es an der
Zeit, die Diskussion um sein Theater offener

zu führen. Bessons Inszenierung der
«Turandot» wirkt in ihrer heiteren, leichten,

Klarheit mit Improvisation verbindenden

Struktur wie eine Befreiung, und sie

ist um so wichtiger, als es einer der begabtesten

und selbständigsten von Brechts
Jüngern ist, der sie geschaffen hat.

Eine letzte Überlegung drängt sich auf.
Was geschähe, wenn diese Inszenierung
in Ostdeutschland geschaffen worden wäre
Was, wenn sie eben jetzt in Prag über die
Bretter ginge Die Satire auf die Intellektuellen,

die für alles eine Formulierung
finden und unermüdlich Weisswäscher-
dienste leisten, fände da zweifellos eine je
unterschiedliche Deutung, in keinem Fall
aber die, die Brecht selbst im Auge hatte.
Zwar besteht nicht der geringste Zweifel
darüber, dass er mit seinem Turandot-

1235



Stück den Kapitalismus verhöhnen und
den Kommunismus, das Büchlein des
Kai Ho, als Weg in die Zukunft darstellen
wollte. Wenn dieses Stück auf dem Theater
eine Chance hat - ich halte sie trotz der

interessanten Inszenierung Bessons nicht
für sehr gross -, so liegt sie in seiner
Vieldeutigkeit, und die ist, gemessen an einer
«Mutter Courage» oder am «Kaukasischen

Kreidekreis», doch eher beschränkt.

Lorenzo

NEUES MUSIKTHEATER

« Votre Faust» an der Piccola Scala Mailand

«Votre Faust» haben der französische
Romancier und Essayist Michel Butor
und der belgische Musiker und Komponist
Henri Pousseur im Lauf von mehr als sechs
Jahren zusammengetragen. Zusammengetragen:

nicht umsonst nennt sich das
Spektakel eine «Fantaisie variable genre
opéra» - literarische und musikalische
Materialien sind zu dieser «Opéra mobile»
eigentlich akkumuliert worden. Ein
internationales Mailänder Uraufführungspublikum

bekam also (am 15. Januar 1969) in
der Piccola Scala nicht ein «Werk» zu
Gesicht und Gehör, sondern Material,
Entwürfe, Skizzen, Bruchstücke, die bei jeder
Aufführung - oder besser: bei jeder
Beschäftigung damit - neue Konstellationen
ergeben. Was und wie daraus zusammengefügt

wird, hängt - ausser von den
Interpreten: fünf Schauspieler, vier Sänger und
ein zwölfköpfiges, auf der Bühne postiertes
und am Uraufführungsabend vom Komponisten

geleitetes Instrumentalensemble -
auch von der Mitwirkung des Publikums
ab. Der Zug zum Happening lag während
der beinahe dreieinhalbstündigen
Uraufführung über, um und in Bühne, Parkett
und Rängen.

Doch wer Butors Entwicklung der letzten

Jahre verfolgt hat, mochte dabei nichts
anderes erwarten als eine Collage.
Entstanden ist «offene Form», aber stets mit
rückwärtigem Blick. Zitat reiht sich an
Zitat, Reminiszenz an Reminiszenz. Da
sind - Butor hat mehr als sechzig Versio¬

nen des Faust-Motivs in europäischer
Literatur und Musik aufgespürt -
Marlowe, Goethe, Gérard de Nerval, Thomas
Mann, ein Sonett von Petrarca, Verse von
Gongora. Da werden Gounod, Berlioz,
Liszt einmontiert. Weil die Autoren aber
schon am Zitieren sind, mögen ebenso
umstandslos Verdi, Wagner, Offenbach,
Stravinskys «Geschichte vom Soldaten»,
Bergs «Wozzeck» heraufbeschworen werden.

Faust ist offenbar allüberall. Auch
in den Projektionen, welche neben Städte-
und Landschaftsbildern auch einen
Rembrandt und Delacroix verwerten.

Gleichwohl stützt sich dieses Wort-Ton-
Bild-Spektakel - zumindest im ersten Teil -
auf eine fassbare Handlung: eben - mit
der Anspielung auf Valérys «Mon Faust» -
eine Faust-Handlung. Da ist Henri, ein
junger Komponist, der sich zu Beginn des
Abends eben zu einem Vortrag über die
Schwierigkeit des heutigen Komponierens
anschickt. Doch der Theaterdirektor unterbricht

ihn und schlägt ihm vor, für ihn
eine Oper zu schreiben, eine Faust-Oper.
Dafür hat er unbeschränkte Zeit, die besten
Interpreten und Geld nach Wunsch zur
Verfügung. Der Pakt zwischen Faust und
Mephisto ist somit geschlossen. Also
begegnet Henri auch seinem Gretchen: es ist
Maggy, eine Kellnerin im Kabarett neben
der Kirche. Wie es ihre Aufgabe als
Gegenspielerin des Teufels will, versucht sie
Henri von seinem Opernweg abzuhalten.
In diesem Moment aber delegiert der

1236



Mime-Mäzen-Mephisto seine Macht ans
Publikum: es hat nun jeweils - genau:
fünfmal - zu entscheiden, wie es weitergehen

soll.
Erstmals wird es am Schluss des ersten

Teils vom Theaterdirektor aufgefordert,
zu wählen - mit Hilfe von grünen und roten
Kartonmachekugeln, die im Auditorium
verteilt, eingesammelt und von irgend
jemand auf der Bühne gewogen werden -,
ob Henri mit Maggy oder mit deren Schwester

Greta auf dem Jahrmarkt zu einem
Marionettenspiel - das übrigens ein
«Kleiner Faust» sein wird - gehen soll.
Das Publikum des Uraufführungsabends
entschied sich für Maggy; doch gleichgültig,
wenn es anders gewählt hätte, denn für
beide Rollen war die gleiche Schauspielerin
vorgesehen.

Überhaupt: obwohl das Publikum
noch viermal zu bestimmen hatte - der
Schluss stand von vornherein fest, dass der
Komponist nie seine Faust-Oper beenden
wird. Das Ziel war fixiert, nur die Wege
dorthin bUeben beliebig. Doch gezügelte
Aleatorik erinnert an den korrigierten
Zufall. Die Handlung hielt nicht, was das
Material eigentlich versprochen hatte.
Weil die Mobilität der Autoren offenbar
zum Chaos zu entgleiten drohte, kamen sie

diesem zuvor und visierten das an, was
sie am meisten vermeiden wollten: das

Opus, etwas Geschaffenes. Subtiler
Kunstverstand und raffinierte Beziehungen zeichnen

denn die Autoren als Artisten auf
Höchstniveau aus, die Wissen und Spürsinn

des Kenners und Eingeweihten zu
kitzeln vermögen, den-mehr oder weniger-
naiven Theaterbesucher aber auf die Dauer
langweilen.

So war es denn auch bezeichnend, dass
das Publikum da, wo es - wenigstens
intermediär - Theaterschicksal hätte spielen
können, zusehends - und daran war sicherlich

nicht nur die französische Originalversion

schuld - dem Gaudi verfiel. Was die
Bühne an Spannung, Überraschung und
auch an Amüsement versagte, trug sich
mit zunehmender Stunde im Parkett und
auf den Rängen zu. Entrüstete «Bastas»
wechselten mit höhnischen «Bravos».

Fragen zwischen den Akteuren wurden
schlagfertig-maliziös aus dem PubUkum
beantwortet. Da war die Beweglichkeit der
Zuschauer derjenigen der Akteure empfindlich

voraus, denn diese spielten jeweils weiter,

als wären sie klassische Dramenfiguren.
Zudem: in der Realisation wurden, vor

allem mit vorrückendem Abend, auch
technische Mängel offenbar. Da war zwar Jean
Topart als während des ganzen Abends
gleichermassen grossartig betulich-schleimiger

Theaterdirektor. Da war das
virtuosspielerische Vokalquartett, aus dem Basia
Retchitzka mit girlandenhaften Koloraturen

und Jules Bastins voluminös-illustrie-
render Bass hervorragten. Aber da gab es
auch wackelnde Projektionen, verspätete
Scheinwerfer, surrende Lautsprecher und
verpatzte Choreographien, überall dort,
wo letzte Präzision und subtilste Promptheit

unumgänglich gewesen wären, um die
Schnittlinien zwischen wörtlichem Zitat
und überdrehter Ironie aufleuchten zu
lassen. Zweifellos sind da Georgia Benamo
und Roger Mollien als Regisseure in Zeitnot

geraten, um ihre Intentionen mit Martial

Raysses Ausstattung übereinstimmen
zu lassen.

Eine hochgesteckte Kollaboration von
Wort, Ton, Bild - Butors ambitiös-überschwenglicher

Programmheftaufsatz
bezeugt es - war nicht verwirklicht worden.
Bühne und Publikum schickten sich am
Schluss in ihr Theaterschicksal. Eine
Claque, die noch am Ende des ersten Teils
einen Erfolg hatte erzwingen wollen, wagte
sich eine Viertelstunde nach Mitternacht
nicht mehr hervor. Für und Wider,
Applaus und Pfiffe legten sich rasch, denn alle
blieben sich schliesslich einig: «Votre
Faust» wird nicht in die lange Reihe der
Faust-Bearbeitungen eingehen - oder
zumindest nicht darin überleben.

Das Exempel für eine weitere Entwicklung

des musikalischen Theaters hat
versagt, was aber nicht beweisen kann - wie
das einer Reaktion vielleicht nur allzu lieb
sein möchte -, dass künftiges Musiktheater

hinter «Wozzeck» zurückkehren soll.
Wird das Theater der Oper nicht «auf die
Strasse» gehen, dann vielleicht doch ins

1237



Parkett. Nur dürfte da das vorgegebene
Material nicht hinter den Errungenschaften
des instrumenteilen Theaters der Kagel,
Cage, Bussotti zurückstehen. Ob der
Misserfolg dieser Uraufführung vielleicht auch
darin zu suchen ist, dass dieses Werk -

sechs Jahre Entstehungszeit und über vier
Jahre Wartezeit - zumindest in der Idee
schon ein Jahrzehnt auf sich hat? Neuestes
Musiktheater altert offenbar rasch. Doch
das wird es davor schützen können, je ein
klassisches zu werden.

Rolf Urs Ringger

FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Für heute scheint es mir angebracht, die
Literatur auf den zweiten Platz zu
verweisen, zugunsten der Echos auf die
gewaltige Erschütterung des französischen
Universitätslebens im vergangenen Sommer.

Ein ausschliesslich literarisch
orientierter Teil folgt im nächsten Monat.

Kommentare zur Mai-Revolte der Studenten

Unter den nicht ideologisch gebundenen
Zeitschriften versucht «Esprit» am
intensivsten, gestaltend ins französische
Zeitgeschehen einzugreifen. Die von Emmanuel
Mounier gegründete Bewegung, die sich
in erster Linie für die Werte der menschlichen

Person einsetzt1, begrüsste den
Aufstand der Studenten als «un mouvement
fraternel portant une multitude au plus
haut d'elle-même, une fête de la RépubUque»

und sprach mit Begeisterung von
den «jeunes devenant d'un coup des hommes,

se sentant solidaires, communiquant,
communiant». Die Revolte habe gezeigt,
dass tatsächlich etwas Neues begonnen
und durchgeführt werden könne, dass es
möglich sei, den in unserer Zivilisation zu
schmal gewordenen Streifen freier
Entscheidung zwischen dem Notwendigen und
dem Unmöglichen zu verbreitern.

Den Misserfolg des Aufstands führt
«Esprit» auf die Taktik des Staates zurück,
die an die Machenschaften der katholischen

Kirche und der kommunistischen
Partei erinnere. In der an Pfingsten verfass-
ten redaktionellen Erklärung zur ersten
Nummer nach den Ereignissen (Mai 68)
wird diese Taktik so umschrieben: «Le

refus du dialogue, l'intimidation et la
ruse, afin de substituer à des organisations
gênantes par leur indépendance des patronages

déjeunes gens obéissants.» «Esprit»
wird die Bewegung weiterverfolgen und
versuchen, die Wurzeln der Missstände
blosszulegen. Der Grundsatz ist klar:
«Lutter contre le libéralisme, oui, s'il est
une entrave aux libertés; non, si c'est au
nom d'idéologies qui prétendent détenir la
définition et l'usage des libertés.» Das
erinnert an Benjamin Constant, dessen
politische Schriften heute zwar kaum gelesen
werden; seine Ideen sind für Transparente
und Slogans zu differenziert und eignen
sich nicht zur Auslösung einer
Massenhysterie.

«Preuves», die von François Bondy
mit grosser Umsicht redigierte Zeitschrift
der «Association internationale pour la
Liberté de la Culture», sieht die Ereignisse
aus grösserer Distanz. Man lese den Artikel
«Le grand dérapage» von François Bourri-
caud, Professor für Soziologie an der
Sorbonne, der in der Juli-Nummer den Ablauf
der Vorfälle im Quartier Latin schildert;
im November bespricht er unter dem Titel
«La convulsion de mai et la crise de
civilisation» zwei gegensätzliche
Interpretationen, beide von Dozenten verfasst:
Raymond Aron, La Révolution introuvable,
und Epistémon, Les idées qui ont ébranlé la
France, erschienen bei Fayard in Paris.
Raymond Aron zögert nicht, die Mai-
Revolte als Karneval und Maskerade zu
bezeichnen. «Je me refuse à saluer cette
admirable jeunesse», sagt er und ruft im
Zusammenhang mit den egalitären
Forderungen im Unterrichtswesen in Erinnerung,

1238



dass es kein fruchtbares Lehrverhältnis
geben könne, wenn der zu Unterweisende
vom Postulat der Gleichheit des Wissens
ausgehe. Aron hat eine aus der Erfahrung
gewonnene Vorstellung vom Funktionieren
der Institutionen, deren Zertrümmerung
heute in gewissen Kreisen das erste (und
oft einzige) Ziel ist: «Les institutions sont
fragiles [...] La fragilité de la société elle-
même varie selon les pays, mais toute
société pluraliste, peut-être aussi toute
société [...] moderne, comporte des
éléments de faiblesse [... ] Une chaîne de
fabrication exige de tous les ouvriers l'exécution
exacte de tâches parcellaires. Un bureau de
recherche ne fonctionne pas sous la protection

de la police [...] Le jour où les individus

refusent la solidarité et la division du
travail, refusant la soumission à l'ordre
imposé à tous par tous, l'organisation
sociale se décompose» (zitiert nach Bourri-
caud). Hier wird der «contestataire» natürlich

den Einwand erheben, die heutige
Verbrauchergesellschaft sei nicht ein «ordre
imposé à tous par tous»

Die beiden genannten Zeitschriften
können mit Stolz darauf hinweisen, dass
sie das Problem der Universitätsreform
bereits vor vier Jahren ausführlich behandelt

haben, «Preuves» im Mai 1964
(Raymond Aron), «Esprit» gleichzeitig in
einem über 450 Seiten starken Dossier
Faire l'Université, das ergänzt wurde durch
den wohldurchdachten Aufsatz «Réforme
et révolution dans l'Université «(in Mai 68)
des früher an der Sorbonne, jetzt in Nanterre

lehrenden Philosophen Paul Ricoeur.
«Esprit» hat seine Analysen erweitert

und vertieft; im September erschien die
Nummer La Révolution suspendue, im
Oktober Le partage du savoir, im Dezember
besprach Jean-Marie Domenach die ersten
Bücher über die Mai-Revolte.

Ebenfalls interessante und vielfältige
Kommentare zu den Mai-Unruhen findet
man in der «Table Ronde» unter dem
Titel Analyse d'un vertige (Dezember 1968);
es kommen dabei auffallend viele Vertreter
der mittleren Generation zum Wort, auch
aus anderen Ländern.

Nebenbei sei erwähnt, dass «Esprit» auch
sofort die durch die Enzyklika Humanae
vitae gestellten Probleme aufgegriffen hat;
zunächst erschien im Oktober der
Kommentar eines Arztes, der auf die
naturwissenschaftlich nicht fundierte und dazu
widersprüchliche Argumentation hinweist,
dann meldeten sich Jean-Marie Domenach
und Walter Dirks im November. Die Enzyklika

hat bei «Esprit» Bestürzung
hervorgerufen, weil sie die im katholischen Bereich
endlich anerkannte Mündigkeit des Laien
wieder in Frage stellt. Man wendet sich

vor allem gegen jeglichen Versuch autoritativen

Denkens und gegen den Missbrauch
der «Natur», die für Theologen und
andere «Mächtige» allzu oft Vorwand ist zur
Unterdrückung der Schwachen, zur
«Tröstung» der Elenden und Vernachlässigten,
zur Verdammung jeglichen Widerstandes
gegen die «gottgewollte» Ordnung der
Welt. Nach Domenach muss jeder Rückfall
der römischen Kirche in ein vorkonziliares
Autoritätsdenken bekämpft werden. Sein
Schlussatz aus einem Lateran-Konzil ist
unmissverständlich: «Alles, was man gegen
sein Gewissen tut, hilft mit beim Bau der
Hölle.» Diese Gedanken wurden kurz vor
der Konferenz der französischen Bischöfe
veröffentlicht und sind nicht ungehört
verhallt. - Im Februarheft nimmt J.-M.
Domenach Stellung zum «Manifest der
180 Priester».

Eine neue Literaturzeitschi ift : « Manteia »

In der letzten Nummer der «Cahiers du
Sud» (1914-1966) wurde eine neue
Zeitschrift angekündigt, die unter anderem
Texte von Roland Barthes, Jean Cayrol,
Michel Deguy, Philippe Jaccottet, Jean
Ricardou, Jean Tortel versprach. Bis jetzt
liegen vier Nummern vor, die zeigen, dass

«Manteia» (Marseille) ganz der neuesten
Strömung der französischen Literatur
verpflichtet ist. Als Programm figuriert auf der
Rückseite des Deckblattes ein Zitat von
Roland Barthes: «... L'artiste, l'analyste
refait le chemin du sens, il n'a pas à le

désigner: sa fonction, pour reprendre

1239



'exemple de Hegel, est une mantéia; comme
¦e devin antique, il DIT le lieu du sens mais
le le nomme pas, et c est parce que la
littérature, en particulier, est une mantique,
qu'elle est à la fois intelligible et interrogeante,

parlante et silencieuse, engagée
dans le monde par le chemin du sens
qu'elle refait avec lui, mais dégagée des

5ens contingents que le monde élabore:
éponse à celui qui la consomme et cependant

toujours question à la nature, réponse
qui interroge et question qui répond.»

Die unauffälligen, inhaltlich anspruchsvollen,

im Stil bisweilen ans Unverständliche

grenzenden Faszikel spiegeln eine an
Mallarmé, Blanchot und Barthes orientierte
Literaturauffassung wider und weisen in
Richtung einer nur aus der Sprache
geschaffenen Dichtung ohne transzendentale
Bezüge. Hauptgegenstand der Aufsätze
ist die Besinnung auf die Sprache und das
Wesen der Literatur. Charles Grivel, der
unter anderem im Heft 3 einen Trakl-Text
in deutscher und französischer Fassung
vorlegt, schreibt zum Beispiel: «Ecrire est
emprunter le labyrinthe, se trouver et se
hâter à l'intérieur, s'engager dans un en-
:hevêtrement, vouloir à tout prix s'en
ibérer.»

Die Dichtung ist nicht Abbild, auch
nicht Sinnbild - sie schafft eine neue
Wirklichkeit: «Ecrire: parcourir ce dessin ou ce
dessein - qui décide - du labyrinthe pour
parvenir à travers les mots au monde, pour
venir occuper cette imitation du monde à
îuoi tend l'ouvrage littéraire. Ecrire: imiter
le monde, à travers les mots, contre les

mots, les forçant, les faisant dévier pour
:ette imitation à quoi ils ne sont pas préparés

de leur sens, calculant consciemment
leur dérogation en les mettant à leur mauvaise

place qui est ici pour cette théologie,
la moins normale et la meilleure, calculant
jvec effort de les faire sauter de leur phrase
jsuelle, vernisseuse, élogieuse, banale et
leur phrase du texte communément construit

en vue d'un message conçu comme
une soupe, qu'on se passe à la bouche. [...]
Ecrire alors, emprunter ce labyrinthe et
faire valoir ce détour, c'est écrire contre le
langage parce que le monde est langage et

faux langage, c'est l'attaquer ce monde là
où il réfugie son faux sens, son non-sens,
c'est l'attaquer par là dans la mauvaise
jouissance qu'il tire de lui-même,
frauduleusement, par tromperie; la langue étant
devenue l'instrument de son impunité,
c'est bien lui par elle qu'il convient de

prendre à partie. Et de forcer, jusqu'à ce
noeud» («Seconde Note sur le Labyrinthe»,
«Manteia» 1/1967).

Joseph Guglielmi definiert seine Poetik
in einem Kommentar zu Jean Cayrols
neuestem Roman Je l'entends encore:
«Ecrire, pour lui, n'est pas ajouter un
univers second, luxueux et cohérent à un
monde notarial et laqué, mais c'est revivre
dans <le corps del'écriture>, surmourir,
survivre, prolonger le tête à tête avec une
habitante mort, la sienne, la nôtre, une
mort collective transportée, toujours
parlante et anodine dans son opacité et sa
froidure...» («Jean Cayrol et l'écho
inhabité», «Manteia» 4/1968).

In seiner Grundhaltung mit der Pariser
Gruppe «Tel Quel» und den Strukturalisten
verwandt, wird «Manteia» wohl die Literatur

«nach dem Nullpunkt» mitgestalten
helfen. Diese Literatur wird allem Anschein
nach derart «literarisch» sein, dass sie nur
noch von den Literaten selbst gelesen wird,
vielleicht sogar nur dann, wenn sie einen
Stoff für neue Literatur benötigen.

Hinweise

In «Critique» bespricht Jean Roudaut
Un rêve fait à Mantoue von Yves Bonnefoy
(Juli 1968), Jacques Garelli die Problèmes
de linguistique générale von Emile Ben-
véniste, dem die Strukturalisten eine grosse
Bedeutung zumessen (April 1968). Yves
Velan stellt Roger Kempfs Werke Diderot
et le roman ou le démon de la présence und
Sur le corps romanesque vor (Oktober 1968).
Roger Laporte setzt sich mit dem nun in
der Bibliothèque de la Pléiade erhältlichen
Werk Hölderlins und mit Heideggers
Hölderlin-Interpretationen auseinander
(Dezember 1968), währenddem Jean
Starobinski die neuesten Werke über Montaigne

1240



(zu diesen zählt für die Franzosen auch das
eben übersetzte Werk von Hugo Friedrich)

zum Vorwand für einen den Rahmen
einer Besprechung sprengenden Aufsatz
nimmt (November 1968).

Die Sondernummer Jésus Christ der
«Table Ronde» enthält unter anderem
einen beachtenswerten Aufsatz des
Westschweizer Philosophen André de Muralt,
«Révélation et langage» (November 1968).

- «Les Lettres Nouvelles» veröffentlichten
in der September-Nummer erstmals in
französischer Sprache «L'histoire de Watt»

von Samuel Beckett. - In der zweiten
Nummer der «Etudes Germaniques»
interpretiert Eugène Faucher zwei Eichendorff-
Gedichte («Auf einer Burg» und «Zwielicht»).

Peter Grotzer

1 Denis de Rougemont bemerkte kürzlich,

der Ausdruck «engagement» stamme
ursprünglich aus diesen Kreisen und werde
heute zu Unrecht Sartre zugeschrieben, der
das Wort übrigens in einem eingeengten,
politischen Sinn gebraucht.

Der Einzelmensch leidet, lebt und stirbt; er und seine Zusammenhänge sind da, aber Massen

und Organisationen, Gruppen, die sich hinter Abstraktionen verstecken, wollen den

Einzelmenschen minderwertig und lächerlich machen, wobei sie sich in die hoheitsvolle Anonymität

zurückziehen, die den alten Gewaltherrschern abgeborgt ist. Der Einzelmensch fristet sein

Dasein als Privatmann. Er ist degradiert und Knecht; die Dynasten sind nur scheinbar fort.
Die Öffentlichkeit sitzt auf dem Thron, der reale Mensch ist bis zum Schatten vernichtet,

die Theoretiker des Staates sind bereit, dem Einzelmenschen überhaupt die Realität

abzustreiten. Sogar das unirdische Verhältnis des Menschen zu den mütterlichen Weltdingen,

das, was er seine Religion nennt, ist praktisch offen oder versteckt zur Belanglosigkeit

gemacht, sprich Privatsache. Und es ist Privatsache, aber anders, als die abstrakten Dynasten

meinen: nämlich direktes Wort der grossen Weltdinge an den Einzelmenschen, wodurch ihm

Realität bestätigt und Verantwortung auferlegt wird.

Alfred Döblin, Reise in Polen,

Walter Verlag AG Ölten 1968, S. 312 f.

1241


	Umschau

