Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 12

Artikel: Menschen, Kollektive, Organisationen
Autor: Bodmer-Lenzin, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162174

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Menschen, Kollektive, Organisationen

WALTER BODMER-LENZIN

Politik, die sich nicht zu den einzelnen Menschen bekennt, sondern vorgibt,
einem Kollektiv oder einer Organisation zu dienen, ist in der Regel nur auf
die Ziele ihrer fithrenden Triger ausgerichtet. Wo von kollektiven Idealen
die Rede ist, mdgen sie nun nationaler, sozialer oder anderer Art sein, hat
daher der «kleine Mann» Anlass zu grosstem Misstrauen. Worin seine eige-
nen Ziele bestehen, vermag er sich zumeist zu vergegenwirtigen, und seine
personlichen Interessen sind, wenigstens kurzfristig, fiir ihn noch erkennbar.
Beziiglich der hoheren Interessen der Nation, der Ziele seiner Klasse usw.
kann man ihm aber vieles, ja oft nahezu alles glaubhaft machen. Solche
Werte sind vom eigenen Erfahrungsbereich des gewodhnlichen Menschen
weit entfernt und entziehen sich der kritischen Uberpriifung durch den im
Bereiche der Sozialwissenschaften ungeiibten Verstand haufig vollkommen.
Demzufolge konnen fithrende Kreise ihre hochsteigenen Ziele in Werte
dieser Art einkleiden, um andere Menschen dafiir zahlen, kimpfen, leiden
und sterben zu lassen.

Wie wenig Vertrauen jede politische Bewegung verdient, die ein Kollektiv
— handle es sich nun um ein Volk, eine Rasse oder eine Klasse — oder eine
Organisation — sei es der Staat, eine Partei, die Kirche oder welche auch
immer — zum Mittelpunkt ihrer Bestrebungen zu machen vorgibt, zeigt sich,
wenn man Klarheit dariiber zu erlangen versucht, was Kollektive und Orga-
nisationen eigentlich sind.

Kollektive sind Sammelbegriffe

Priifen wir die Frage zunichst einmal im Hinblick auf die Kollektive. Wir
denken und bezeichnen alle Menschen, die das Biirgerrecht eines bestimmten
Staates besitzen, gesamthaft als das «Volk» dieses Staates, alle Menschen,
die in dhnlichen wirtschaftlichen Verhédltnissen leben und im Zusammenhang
damit eine dhnliche Art zu denken und zu fithlen haben, insgesamt als
«Klasse», alle Menschen, die bestimmte korperliche Merkmale aufweisen,
zusammen als «Rasse» usw. Das geschieht, weil Sammelbegriffe das Den-
ken, Sammelbezeichnungen das sprachliche Formulieren abkiirzen und
vereinfachen, den notwendigen Aufwand verringern. Allein schon unsere
natiirliche Tréagheit, aber auch die natiirliche Ungeduld fithren dazu.

1179



Diese Sammelbegriffe und Sammelbezeichnungen entsprechen jedoch
keinen wahrnehmbaren Gegenstinden. Wir finden Menschen, Traditionen,
Lehren, Gesetze, Anstandsregeln, Grundsitze der Moral, Weltanschau-
ungen, Einkommens-, Vermdgens-, Wohn- und Beschiftigungsverhiltnisse
usw. vor. All dies sind Gegebenheiten, die sich rein erfahrungsgeméss fest-
stellen lassen. Kollektive finden wir jedoch nicht. Was wir so bezeichnen,
sind nur Geschopfe unseres Denkens und unserer Sprache.

Nun kann man der These, dass Kollektive in jedem Fall nur Sammelbe-
griffe seien, entgegenhalten, die Mentalitdt, der Lebensstil, die Kultur, das
Brauchtum usw., denen ein Kollektiv zugeordnet wird, wiirden vom einzel-
nen aus seiner menschlichen Umgebung iibernommen und iiberdauerten
ihn in dieser. Dadurch erweise sich diese Umgebung offensichtlich als eine
den einzelnen transzendierende Realitit.

Der Mensch bezieht seine Vorstellungen, Begriffe, Ziele, Urteile und nicht
ererbten Empfindungs- und Verhaltensweisen aber von einzelnen Mitmen-
schen, von der Mutter, vom Vater, von den Geschwistern, von den Gespie-
len, von Arbeitskameraden, Lehrern, Vorgesetzten usw. und zudem durch
einzelne Erfahrungen und Mitteilungen. Jeder Mitmensch, durch dessen
Ausserungen unser Denken, Empfinden und Verhalten bewusst oder unbe-
wusst mitbeeinflusst, vielleicht sogar teilweise geprdgt wird, vermittelt
uns zwar vor allem Ubernommenes. Was er an iibernommenen Vorstellun-
gen, Regungen, Gewohnheiten usw. auf uns iibertrdgt, ist aber kein fester
und unwandelbarer Informationsbestand. Es ist, wenn auch oft nicht wesent-
lich, so doch stets durch sein eigenes Hinzufiigen, Weglassen und Ab-
wandeln personlich gestaltet.

«Wir»

Steht nicht doch mindestens hinter einzelnen dieser Sammelbegriffe, etwa
hinter demjenigen des Volkes, ausser iibereinstimmenden Merkmalen einer
Vielzahl von Menschen auch ein Komplex gegenseitiger geistiger und
emotioneller Beziehungen, der diese Menschen zu einer Einheit verbindet,
die mehr als die Summe aller einzelnen ist, zu einer Gemeinschaft? Die Ent-
wicklung des einzelnen Menschen erfolgt in der Beziehung zu seinen Mit-
menschen. Der Mensch wichst in der Gemeinschaft. Aber die Gemeinschaft
ist nicht, wie der allgemeine Sprachgebrauch es unterstellt, ein in der Aussen-
welt bestehendes hdheres Ganzes, in welchem der einzelne Mensch «auf-
geht», sondern der Inbegriff und zugleich das integrierte Erleben der gegen-
seitigen Einwirkungen einer Vielzahl fortgesetzt miteinander in Beriihrung
stehender Individuen.

« Wiry» ist keine selbstindige soziale Realitdt, sondern ein Wort, dessen
Funktion darin liegt, die Aufzdhlung von Personen oder die genaue Um-

1180



schreibung eines Kreises von Menschen, zu welchen man sich in einem
bestimmten Zusammenhang rechnet, zu ersparen. Auch der Umstand, dass
mit dem Wort «wir» sich vielfach ein Gefiihl der Zusammengehorigkeit
verbindet, vermag nichts daran zu dndern. Dieses Gefiihl ist die stimmungs-
missige Auswirkung des Bewusstseins gemeinsamer Merkmale oder gegen-
seitiger Beziehungen - nicht mehr.

Der Glaube an die Realitidt der Kollektive ist seinem Ursprung nach die
Folge der Verwechslung reiner Begriffe und Bezeichnungen mit realen
Gegenstidnden, mit « wirklichen», das heisst wirkenden Dingen. Eine Grund-
bedingung unseres begrifflichen Denkens ist, dass wir jedem wahrgenomme-
nen Gegenstand einen Begriff zuordnen, eine unbedingte Voraussetzung
der sprachlichen Verstindigung, dass wir jeden Gegenstand mit einer Be-
zeichnung versehen. Der umgekehrte Vorgang, ndmlich, dass wir hinter je-
dem Begriff oder gar Wort einen realen Gegenstand annehmen, ist hingegen
einer zutreffenden Vorstellung der Wirklichkeit zumeist wenig zutraglich.
Denn es gibt in unserem Denken Begriffe und in unserer Sprache Worte,
wie die Sammelbegriffe und Sammelbezeichnungen, die reine Kunstgriffe
des Denkens oder der Verstindigung, reine Hilfsmittel zur rationelleren,
zeitsparenden Bewiltigung der Denkvorginge oder der Kommunikation
sind.

Wenn wir nun hinter diesen Begriffen und Worten reale Gegenstinde
annehmen, laufen wir Gefahr, Dinge in die Wirklichkeit hineinzuprojizie-
ren, die in ihr gar nicht vorkommen. Damit &ndern wir zwar an der Wirklich-
keit nichts, aber wir schaffen uns von ihr ein vollig falsches Bild, aus dem wir
dann ebenso irrige Schliisse fiir unser Handeln ziehen.

Verhdngnisvolle Fehlleistung

Das kollektivistische Denken, das Sammelbegriffe fiir Menschen, die in
irgend einer Hinsicht gleiche Merkmale aufweisen, zu hoheren Realitdten
macht, ist also die Folge eines ganz gewohnlichen denkmethodischen Feh-
lers, einer gedanklichen Fehlleistung einer Art, die — nebenbei gesagt — auch
in ganz anderen Zusammenhidngen vorkommt. Im Zusammenhang des
kollektivistischen Denkens ist diese Fehlleistung aber besonders folgen-
schwer. Denn auf Grund dessen, dass eine Mehrzahl von Menschen einen rein
mengenmassig hoheren Wert darstellt als ein einzelner Mensch, wird der
Sammelbegriff, der filschlich zur Realitit, eben zum Kollektiv gemacht wird,
als ein hoherer Wert angesehen als die unter ihn fallenden Menschen, und
diese werden zu Teilen eines Ganzen abgewertet.

Wenn nun ein reiner Begriff, dem in der greifbaren Wirklichkeit nichts
Eigenstdndiges entspricht, fiir eine den einzelnen Menschen iibergeordnete

1181



soziale Einheit angesehen und «in den Mittelpunkt gestellt» wird, fillt es
Fiihrern verhéltnismissig leicht, ihre Ziele dieser hoheren Einheit zu unter-
schieben und damit die Anspriiche und Rechte der Mitmenschen zu iiber-
spielen. Das nur im Bereiche der Begriffe existierende Kollektiv ist eine ideale
Maske fiir die personlichen Zwecke und Ziele einer Fiithrungsschicht. Als
reine Abstraktion wird das Kollektiv seinen Nutzniessern nie den schlechten
Streich spielen, von ihren Zielen abweichende eigene Ziele geltend zu machen,
und der an die Wirklichkeit des Kollektivs glaubenden Gefolgschaft wird
es zumeist schwer fallen, sich bewusst zu werden, dass sie fur fremde Ziele
ausgebeutet wird. Da sich der Betrug der kollektivistischen Fiihrer im Geiste
abspielt und auf einem Denkfehler fusst, den nahezu jeder Mensch ganz
von selbst begeht, ist die Gefahr, dass die Uberzahl der geistig mittelmassi-
gen und unkritisch denkenden Menschen «dahinterkommt» recht gering.
Jene, die sich den Zielen der Fiihrer widersetzen, konnen aber unter Beifall
der Gefolgschaft des Verrates am hoheren Interesse des Kollektivs ange-
klagt, verdammt und vernichtet werden.

Der Glaube an die Realitit der Kollektive ist also ein nahezu vollkom-
menes Werkzeug der Ausbeutung. Die «offiziellen» Verfechter des Kollek-
tivismus, die Marxisten, sind bei weitem nicht die einzigen, die diesen Glau-
ben heute fiir ihre Zwecke Friichte tragen lassen. Die nationalistischen
Fiihrer tun es den marxistischen in dieser Hinsicht durchaus gleich. Auch
ihnen dient ein Kollektiv, nimlich die Nation, um eine Gefolgschaft ihrem
Machtstreben dienstbar zu machen. Auch sie bringen es mit Hilfe des Denk-
fehlers, der die Menschen annehmen ldsst, einem Wort miisse ein realer
Gegenstand entsprechen, zustande, dass eine grosse Vielzahl von Menschen
mehr oder weniger bereitwillig fiir ihre Zwecke grosse und oft das hdchste
Opfer bringen, im Glauben, sie brachten es einer iibergeordneten Realitit,
der sie selbst angehorten.

Der allgemeine Sprachgebrauch leistet den kollektivistischen Fiihrern
wertvolle Dienste. Denn dieser Sprachgebrauch personifiziert das Kollektiv.
Es ist vom Bewusstsein, vom Willen, vom Streben der Klasse oder des
Volkes, der Nation die Rede. Die Fiktion, das Kollektiv sei ein personen-
haftes Wesen, wird von der Sprache so konsequent durchgehalten, dass es
kaum moglich ist, gewisse Zusammenhinge des Offentlichen Lebens mit
andern Redewendungen und Ausdriicken in allgemeinverstindlicher Weise
zu formulieren und die Richtigkeit der kollektivistischen Denkweise dem
Arglosen daher ganz offensichtlich und unbestreitbar scheinen muss.

Nahezu jeder Mensch ist geistig ein Gefangener der Redewendungen, die,
der Sprachlogik folgend, um die Sammelbegriffe herum entstanden sind.
Die Menschen sind durch das an sich verniinftige Streben nach einer mog-
lichst raschen Verstindigung durch knappe Formulierungen in diese kaum
wahrnehmbaren geistigen Ketten gelegt worden, an welchen gewissenlose

1182



und riicksichtslose Fiihrer sie nun als zumeist willige Sklaven in den Dienst
ihrer Ziele treiben. ‘

Sozialtechnische Mittel

Das bestétigt sich auch, wenn wir nun genauer priifen, was Organisationen
sind. Der allgemeine Sprachgebrauch setzt voraus, dass eine Organisation
aus « Mitgliedern», also aus jenen Personen besteht, die einem bestimmten
Normensystem (zum Beispiel Vereinsstatuten oder staatliche Rechtsord-
nung) unterstehen. Er setzt ferner voraus, dass eine Organisation wie eine
Person einen Willen hat und handelt. Daraus ergeben sich dann eine Reihe
von Analogien zum Menschen. Im Gegensatz zu einem Organismus, der
naturgegeben ist und von Natur aus keinen Zweck verfolgt, sondern hdch-
stens sekundidr durch den Menschen einem Zweck unterworfen wird, ist
eine Organisation aber etwas fiir einen bestimmten Zweck Geschaffenes, ein
reines Mittel, ein sozialtechnisches Instrument. Sie besteht in Handlungen
einer Mehrzahl von Menschen, die insgesamt auf einen bestimmten Zweck
ausgerichtet sind und im Rahmen einer bestimmten Aufgabenverteilung
oder einer Ordnung der Zustindigkeiten und Verantwortungen sowie mehr
oder weniger fester Verfahrensvorschriften erfolgen. Eine Organisation ist
also ein zweckgerichtetes System arbeitsteilig geregelter Titigkeiten einer
Mehrzahl von Menschen. Sie ist kein dem einzelnen Menschen iibergeordne-
tes Wesen; sie ist liberhaupt kein Wesen. Sie ist aber auch kein hoherer Wert
— sie ist iiberhaupt kein Wert —, sondern hat allenfalls in dem Masse einen
Wert, in dem sie den Zweck erfiillt, fiir den sie gedacht ist.

Da eine Organisation ein zweckgerichtetes System von Titigkeiten ist,
kann sie zwar dazu dienen, Menschen den Zielen anderer dienstbar zu
machen, sie dem Willen anderer Menschen zu unterwerfen. Wesensméssig
kann aber kein Mensch je einer Organisation dienen, auch wenn er es tun
will und glaubt, dass er es tut, weil jede Organisation, ungeachtet dessen,
wie wir von ihr denken und unser Verhéltnis zu ihr empfinden, wesensméssig
nur ein sozialtechnisches Mittel, ein reines Instrument zur Erfullung mensch-
licher Zwecke ist. Ein Mensch kann im eigentlichen Sinne nur einem Zweck
oder anderen Menschen dienen, jedoch nicht einem System von Tétigkeiten,
etwas, das aus Handlungen besteht.

Zwang der Ausdrucksweise

Die mit Organisationen verbundenen traditionellen Vorstellungen und Be-
griffe erschweren uns aber diese Einsicht und bringen uns leicht wieder davon

1183



ab. Dahinter liegt eine, wenn auch vielleicht nicht ganz bewusste Absicht
derjenigen, welche aus einer Organisation Nutzen ziehen oder Nutzen zu
ziehen glauben. Diese Menschen haben ein unbestreitbares Interesse daran,
dass die anderen, die ihr Verhalten nach den «hdheren Interessen der Organi-
sation» ausrichten, sich nicht bewusst werden, dass sie eigentlich vorwiegend
und vielleicht sogar ausschliesslich den Zwecken bestimmter Kreise dienen.
Die beste Garantie fiir die Interessen der Fithrer und Nutzniesser ist, dass
die Gefithrten nur in den fiir jene vorteilhaftesten Begriffen und Vorstel-
lungen denken kénnen und nur iitber Redewendungen und Worte verfiigen,
die der erwiinschten Denkweise entsprechen. Diese Garantie wird durch die
bisherige Terminologie der Organisation vortrefflich geleistet. Es ist schwie-
rig, Zusammenhdnge mit Organisationen in allgemeinverstindlicher Weise
so auszudriicken, wie es dem wahren Wesen dieser Gebilde entspricht, und
die Wendungen und Worte zu vermeiden, die das Denken unwillkiirlich
wieder irreleiten. Unser Denken ist weitgehend in den iiberkommenen Be-
griffen und Vorstellungen gefangen, und unsere Verstindigung bleibt an die
gebrduchlichen Worte gebunden, wie es Orwell in seinem utopischen Roman
«1984» in unerhort eindriicklicher Weise, wenn auch phantastisch iiber-
zeichnet, dargetan hat.

Wie kann man die Zuordnung eines Menschen zu einer Organisation
auf andere Weise ausdriicken, als indem man sagt, dass er ihr angehort,
indem man von «Mitgliedschaft» spricht? Die Sache ist um so schwieriger,
als wir bei unserem unscharfen Denken und ungenauen Sprachgebrauch die
Organisation — wie bereits gesagt — haufig auch einfach mit dem Kreis der
Menschen identifizieren, die ihr zugeordnet sind. Unter dieser Voraussetzung
lasst sich dann natiirlich durchaus folgerichtig sagen, dass ein der Organisa-
tion zugeordneter Mensch ihr «angehort», weil er dem besagten Kreise ange-
hort. Zudem wird jeder, der versucht, anderen den wahren Tatbestand klar
zu machen, auch immer wieder in die Fallen der iiberkommenen Rede-
wendungen geraten, worauf seine Zuhorer begreiflicherweise leicht schliessen
werden, dass seine Ausfithrungen abwegig sind. Féllt er aber nicht in diese
Fallen, so wird er sich vermutlich einer Ausdrucksweise bedienen, die fiir
seine Zuhorer vollig ungewohnt ist und infolgedessen nicht iiberzeugen
kann, um so mehr als der Gebrauch einer ungewohnten Terminologie be-
zuglich vertrauter Gegenstinde leicht den Eindruck der unpraktischen und
unnotigen Spitzfindigkeit und den Verdacht wirklichkeitsfernen Theore-
tisierens erregt.

Wenn eine Organisation, wie dargelegt, ein System von Tétigkeiten ist,
so muss man statt von ihren «Mitgliedern» von ihren «Mitwirkenden»
sprechen, statt von « Mitgliedschaft» von « Mitwirkung»; dann gehort ein
Mensch nicht zu einer Organisation, sondern er wirkt in ihr, er nimmt an
ihr teil.

1184



Die politische Bedeutung klarer Begriffe

All das mag zundchst nach terminologischen Feinheiten und rein wissen-
schaftlicher Begriffsklirung aussehen, es ist jedoch von grundlegender poli-
tischer Bedeutung. Es fiihrt, folgerichtig zu Ende gedacht und auf jeden
politischen Zusammenhang angewendet, zu praktischen Schliissen, die fiir
jeden Menschen sehr erheblich sind.

Solange die Sachlage nicht klargestellt ist, konnen Menschen immer wie-
der dazu gebracht werden, ihre personlichen Ziele und Interessen einem an-
geblichen hoheren Interesse und hoheren Zielen mehr oder weniger willig
zu opfern, um ein iibergeordnetes Gebot zu erfiillen. Steht aber einmal fest,
dass jegliche Organisation nur ein sozialtechnisches Instrument im Dienste
der sie kontrollierenden Menschen ist, so stellt sich unausweichlich die
Frage, wem die getroffene oder vorgeschlagene Ordnung, die angeordnete
oder geforderte Massnahme niitzt, wessen Wille sie verwirklicht. Dann
wird es klar, dass eine Ordnung oder Massnahme nur allen, einer Mehrheit
oder einer Minderheit der in einer Organisation Mitwirkenden dienen kann.
Wenn sie einer Minderheit dient, stellt sich unausweichlich die Frage,
ob die Mehrheit damit einverstanden ist. Da lasst sich nicht mehr von hdhe-
ren Interessen des Landes, vom Willen der Nation und dhnlichem mehr
flunkern und das Urteil des Durchschnittsbiirgers mit allgemeinen und sché-
nen Formulierungen vernebeln. An jeder Massnahme und jeder Ordnung,
die getroffen oder gefordert wird, hat ein ganz bestimmter Kreis von Men-
schen ein subjektives oder objektives Interesse, und dafiir ist Rede und Ant-
wort zu stehen. « Dient es den Fiihrern oder den Gefiihrten, den Behorden
oder den Biirgern, beiden Teilen in verschiedenem Masse oder allen gleicher-
massen ?7» — das ist hier die Frage. Diese Einsicht ist besonders im Hinblick
auf jene Organisation von Bedeutung, die als «Staat» bezeichnet wird.

1185



	Menschen, Kollektive, Organisationen

