
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 12

Artikel: Menschen, Kollektive, Organisationen

Autor: Bodmer-Lenzin, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162174

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162174
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Menschen, Kollektive, Organisationen

WALTER BODMER-LENZIN

Politik, die sich nicht zu den einzelnen Menschen bekennt, sondern vorgibt,
einem Kollektiv oder einer Organisation zu dienen, ist in der Regel nur auf
die Ziele ihrer führenden Träger ausgerichtet. Wo von kollektiven Idealen
die Rede ist, mögen sie nun nationaler, sozialer oder anderer Art sein, hat
daher der «kleine Mann» Anlass zu grösstem Misstrauen. Worin seine eigenen

Ziele bestehen, vermag er sich zumeist zu vergegenwärtigen, und seine

persönlichen Interessen sind, wenigstens kurzfristig, für ihn noch erkennbar.
Bezüglich der höheren Interessen der Nation, der Ziele seiner Klasse usw.
kann man ihm aber vieles, ja oft nahezu alles glaubhaft machen. Solche
Werte sind vom eigenen Erfahrungsbereich des gewöhnlichen Menschen
weit entfernt und entziehen sich der kritischen Überprüfung durch den im
Bereiche der Sozialwissenschaften ungeübten Verstand häufig vollkommen.
Demzufolge können führende Kreise ihre höchsteigenen Ziele in Werte
dieser Art einkleiden, um andere Menschen dafür zahlen, kämpfen, leiden
und sterben zu lassen.

Wie wenig Vertrauen jede politische Bewegung verdient, die ein Kollektiv
- handle es sich nun um ein Volk, eine Rasse oder eine Klasse - oder eine

Organisation - sei es der Staat, eine Partei, die Kirche oder welche auch
immer - zum Mittelpunkt ihrer Bestrebungen zu machen vorgibt, zeigt sich,
wenn man Klarheit darüber zu erlangen versucht, was Kollektive und
Organisationen eigentlich sind.

Kollektive sind Sammelbegriffe

Prüfen wir die Frage zunächst einmal im Hinblick auf die Kollektive. Wir
denken und bezeichnen alle Menschen, die das Bürgerrecht eines bestimmten
Staates besitzen, gesamthaft als das «Volk» dieses Staates, alle Menschen,
die in ähnlichen wirtschaftlichen Verhältnissen leben und im Zusammenhang
damit eine ähnliche Art zu denken und zu fühlen haben, insgesamt als

«Klasse», alle Menschen, die bestimmte körperliche Merkmale aufweisen,
zusammen als «Rasse» usw. Das geschieht, weil Sammelbegriffe das Denken,

Sammelbezeichnungen das sprachliche Formulieren abkürzen und
vereinfachen, den notwendigen Aufwand verringern. Allein schon unsere
natürliche Trägheit, aber auch die natürliche Ungeduld führen dazu.

1179



Diese Sammelbegriffe und Sammelbezeichnungen entsprechen jedoch
keinen wahrnehmbaren Gegenständen. Wir finden Menschen, Traditionen,
Lehren, Gesetze, Anstandsregeln, Grundsätze der Moral, Weltanschauungen,

Einkommens-, Vermögens-, Wohn- und Beschäftigungsverhältnisse
usw. vor. All dies sind Gegebenheiten, die sich rein erfahrungsgemäss
feststellen lassen. Kollektive finden wir jedoch nicht. Was wir so bezeichnen,
sind nur Geschöpfe unseres Denkens und unserer Sprache.

Nun kann man der These, dass Kollektive in jedem Fall nur Sammelbegriffe

seien, entgegenhalten, die Mentalität, der Lebensstil, die Kultur, das

Brauchtum usw., denen ein Kollektiv zugeordnet wird, würden vom einzelnen

aus seiner menschlichen Umgebung übernommen und überdauerten
ihn in dieser. Dadurch erweise sich diese Umgebung offensichtlich als eine
den einzelnen transzendierende Realität.

Der Mensch bezieht seine Vorstellungen, Begriffe, Ziele, Urteile und nicht
ererbten Empfindungs- und Verhaltensweisen aber von einzelnen Mitmenschen,

von der Mutter, vom Vater, von den Geschwistern, von den Gespielen,

von Arbeitskameraden, Lehrern, Vorgesetzten usw. und zudem durch
einzelne Erfahrungen und Mitteilungen. Jeder Mitmensch, durch dessen

Äusserungen unser Denken, Empfinden und Verhalten bewusst oder unbe-
wusst mitbeeinflusst, vielleicht sogar teilweise geprägt wird, vermittelt
uns zwar vor allem Übernommenes. Was er an übernommenen Vorstellungen,

Regungen, Gewohnheiten usw. auf uns überträgt, ist aber kein fester
und unwandelbarer Informationsbestand. Es ist, wenn auch oft nicht wesentlich,

so doch stets durch sein eigenes Hinzufügen, Weglassen und
Abwandeln persönlich gestaltet.

« Wir»

Steht nicht doch mindestens hinter einzelnen dieser Sammelbegriffe, etwa
hinter demjenigen des Volkes, ausser übereinstimmenden Merkmalen einer
Vielzahl von Menschen auch ein Komplex gegenseitiger geistiger und
emotioneller Beziehungen, der diese Menschen zu einer Einheit verbindet,
die mehr als die Summe aller einzelnen ist, zu einer Gemeinschaft Die
Entwicklung des einzelnen Menschen erfolgt in der Beziehung zu seinen
Mitmenschen. Der Mensch wächst in der Gemeinschaft. Aber die Gemeinschaft
ist nicht, wie der allgemeine Sprachgebrauch es unterstellt, ein in der Aussen-
welt bestehendes höheres Ganzes, in welchem der einzelne Mensch
«aufgeht», sondern der Inbegriff und zugleich das integrierte Erleben der
gegenseitigen Einwirkungen einer Vielzahl fortgesetzt miteinander in Berührung
stehender Individuen.

«Wir» ist keine selbständige soziale Realität, sondern ein Wort, dessen

Funktion darin liegt, die Aufzählung von Personen oder die genaue Um-

1180



Schreibung eines Kreises von Menschen, zu welchen man sich in einem
bestimmten Zusammenhang rechnet, zu ersparen. Auch der Umstand, dass

mit dem Wort «wir» sich vielfach ein Gefühl der Zusammengehörigkeit
verbindet, vermag nichts daran zu ändern. Dieses Gefühl ist die stimmungs-
mässige Auswirkung des Bewusstseins gemeinsamer Merkmale oder
gegenseitiger Beziehungen - nicht mehr.

Der Glaube an die Realität der Kollektive ist seinem Ursprung nach die
Folge der Verwechslung reiner Begriffe und Bezeichnungen mit realen
Gegenständen, mit «wirklichen», das heisst wirkenden Dingen. Eine
Grundbedingung unseres begrifflichen Denkens ist, dass wir jedem wahrgenommenen

Gegenstand einen Begriff zuordnen, eine unbedingte Voraussetzung
der sprachlichen Verständigung, dass wir jeden Gegenstand mit einer
Bezeichnung versehen. Der umgekehrte Vorgang, nämlich, dass wir hinter
jedem Begriff oder gar Wort einen realen Gegenstand annehmen, ist hingegen
einer zutreffenden Vorstellung der Wirklichkeit zumeist wenig zuträglich.
Denn es gibt in unserem Denken Begriffe und in unserer Sprache Worte,
wie die Sammelbegriffe und Sammelbezeichnungen, die reine Kunstgriffe
des Denkens oder der Verständigung, reine Hilfsmittel zur rationelleren,
zeitsparenden Bewältigung der Denkvorgänge oder der Kommunikation
sind.

Wenn wir nun hinter diesen Begriffen und Worten reale Gegenstände
annehmen, laufen wir Gefahr, Dinge in die Wirklichkeit hineinzuprojizie-
ren, die in ihr gar nicht vorkommen. Damit ändern wir zwar an der Wirklichkeit

nichts, aber wir schaffen uns von ihr ein völlig falsches Bild, aus dem wir
dann ebenso irrige Schlüsse für unser Handeln ziehen.

Verhängnisvolle Fehlleistung

Das kollektivistische Denken, das Sammelbegriffe für Menschen, die in
irgend einer Hinsicht gleiche Merkmale aufweisen, zu höheren Realitäten
macht, ist also die Folge eines ganz gewöhnlichen denkmethodischen Fehlers,

einer gedanklichen Fehlleistung einer Art, die - nebenbei gesagt - auch
in ganz anderen Zusammenhängen vorkommt. Im Zusammenhang des

kollektivistischen Denkens ist diese Fehlleistung aber besonders
folgenschwer. Denn auf Grund dessen, dass eine Mehrzahl von Menschen einen rein
mengenmässig höheren Wert darstellt als ein einzelner Mensch, wird der
Sammelbegriff, der fälschlich zur Realität, eben zum Kollektiv gemacht wird,
als ein höherer Wert angesehen als die unter ihn fallenden Menschen, und
diese werden zu Teilen eines Ganzen abgewertet.

Wenn nun ein reiner Begriff, dem in der greifbaren Wirklichkeit nichts
Eigenständiges entspricht, für eine den einzelnen Menschen übergeordnete

1181



soziale Einheit angesehen und «in den Mittelpunkt gestellt» wird, fällt es

Führern verhältnismässig leicht, ihre Ziele dieser höheren Einheit zu
unterschieben und damit die Ansprüche und Rechte der Mitmenschen zu
überspielen. Das nur im Bereiche der Begriffe existierende Kollektiv ist eine ideale
Maske für die persönlichen Zwecke und Ziele einer Führungsschicht. Als
reine Abstraktion wird das Kollektiv seinen Nutzniessern nie den schlechten
Streich spielen, von ihren Zielen abweichende eigene Ziele geltend zu machen,
und der an die Wirklichkeit des Kollektivs glaubenden Gefolgschaft wird
es zumeist schwer fallen, sich bewusst zu werden, dass sie für fremde Ziele
ausgebeutet wird. Da sich der Betrug der kollektivistischen Führer im Geiste
abspielt und auf einem Denkfehler fusst, den nahezu jeder Mensch ganz
von selbst begeht, ist die Gefahr, dass die Überzahl der geistig mittelmässi-
gen und unkritisch denkenden Menschen «dahinterkommt» recht gering.
Jene, die sich den Zielen der Führer widersetzen, können aber unter Beifall
der Gefolgschaft des Verrates am höheren Interesse des Kollektivs
angeklagt, verdammt und vernichtet werden.

Der Glaube an die Realität der Kollektive ist also ein nahezu vollkommenes

Werkzeug der Ausbeutung. Die «offiziellen» Verfechter des
Kollektivismus, die Marxisten, sind bei weitem nicht die einzigen, die diesen Glauben

heute für ihre Zwecke Früchte tragen lassen. Die nationalistischen
Führer tun es den marxistischen in dieser Hinsicht durchaus gleich. Auch
ihnen dient ein Kollektiv, nämlich die Nation, um eine Gefolgschaft ihrem
Machtstreben dienstbar zu machen. Auch sie bringen es mit Hilfe des
Denkfehlers, der die Menschen annehmen lässt, einem Wort müsse ein realer
Gegenstand entsprechen, zustande, dass eine grosse Vielzahl von Menschen
mehr oder weniger bereitwillig für ihre Zwecke grosse und oft das höchste
Opfer bringen, im Glauben, sie brächten es einer übergeordneten Realität,
der sie selbst angehörten.

Der allgemeine Sprachgebrauch leistet den kollektivistischen Führern
wertvolle Dienste. Denn dieser Sprachgebrauch personifiziert das Kollektiv.
Es ist vom Bewusstsein, vom Willen, vom Streben der Klasse oder des

Volkes, der Nation die Rede. Die Fiktion, das Kollektiv sei ein personen-
haftes Wesen, wird von der Sprache so konsequent durchgehalten, dass es

kaum möglich ist, gewisse Zusammenhänge des öffentlichen Lebens mit
andern Redewendungen und Ausdrücken in allgemeinverständlicher Weise
zu formulieren und die Richtigkeit der kollektivistischen Denkweise dem
Arglosen daher ganz offensichtlich und unbestreitbar scheinen muss.

Nahezu jeder Mensch ist geistig ein Gefangener der Redewendungen, die,
der Sprachlogik folgend, um die Sammelbegriffe herum entstanden sind.
Die Menschen sind durch das an sich vernünftige Streben nach einer
möglichst raschen Verständigung durch knappe Formulierungen in diese kaum
wahrnehmbaren geistigen Ketten gelegt worden, an welchen gewissenlose

1182



und rücksichtslose Führer sie nun als zumeist willige Sklaven in den Dienst
ihrer Ziele treiben.

Sozialtechnische Mittel

Das bestätigt sich auch, wenn wir nun genauer prüfen, was Organisationen
sind. Der allgemeine Sprachgebrauch setzt voraus, dass eine Organisation
aus «Mitgliedern», also aus jenen Personen besteht, die einem bestimmten
Normensystem (zum Beispiel Vereinsstatuten oder staatliche Rechtsordnung)

unterstehen. Er setzt ferner voraus, dass eine Organisation wie eine
Person einen Willen hat und handelt. Daraus ergeben sich dann eine Reihe
von Analogien zum Menschen. Im Gegensatz zu einem Organismus, der
naturgegeben ist und von Natur aus keinen Zweck verfolgt, sondern höchstens

sekundär durch den Menschen einem Zweck unterworfen wird, ist
eine Organisation aber etwas für einen bestimmten Zweck Geschaffenes, ein
reines Mittel, ein sozialtechnisches Instrument. Sie besteht in Handlungen
einer Mehrzahl von Menschen, die insgesamt auf einen bestimmten Zweck
ausgerichtet sind und im Rahmen einer bestimmten Aufgabenverteilung
oder einer Ordnung der Zuständigkeiten und Verantwortungen sowie mehr
oder weniger fester Verfahrensvorschriften erfolgen. Eine Organisation ist
also ein zweckgerichtetes System arbeitsteilig geregelter Tätigkeiten einer
Mehrzahl von Menschen. Sie ist kein dem einzelnen Menschen übergeordnetes

Wesen ; sie ist überhaupt kein Wesen. Sie ist aber auch kein höherer Wert
- sie ist überhaupt kein Wert -, sondern hat allenfalls in dem Masse einen
Wert, in dem sie den Zweck erfüllt, für den sie gedacht ist.

Da eine Organisation ein zweckgerichtetes System von Tätigkeiten ist,
kann sie zwar dazu dienen, Menschen den Zielen anderer dienstbar zu
machen, sie dem Willen anderer Menschen zu unterwerfen. Wesensmässig
kann aber kein Mensch je einer Organisation dienen, auch wenn er es tun
will und glaubt, dass er es tut, weil jede Organisation, ungeachtet dessen,
wie wir von ihr denken und unser Verhältnis zu ihr empfinden, wesensmässig
nur ein sozialtechnisches Mittel, ein reines Instrument zur Erfüllung menschlicher

Zwecke ist. Ein Mensch kann im eigentlichen Sinne nur einem Zweck
oder anderen Menschen dienen, jedoch nicht einem System von Tätigkeiten,
etwas, das aus Handlungen besteht.

Zwang der Ausdrucksweise

Die mit Organisationen verbundenen traditionellen Vorstellungen und
Begriffe erschweren uns aber diese Einsicht und bringen uns leicht wieder davon

1183



ab. Dahinter liegt eine, wenn auch vielleicht nicht ganz bewusste Absicht
derjenigen, welche aus einer Organisation Nutzen ziehen oder Nutzen zu
ziehen glauben. Diese Menschen haben ein unbestreitbares Interesse daran,
dass die anderen, die ihr Verhalten nach den «höheren Interessen der Organisation»

ausrichten, sich nicht bewusst werden, dass sie eigentlich vorwiegend
und vielleicht sogar ausschliesslich den Zwecken bestimmter Kreise dienen.
Die beste Garantie für die Interessen der Führer und Nutzniesser ist, dass
die Geführten nur in den für jene vorteilhaftesten Begriffen und Vorstellungen

denken können und nur über Redewendungen und Worte verfügen,
die der erwünschten Denkweise entsprechen. Diese Garantie wird durch die
bisherige Terminologie der Organisation vortrefflich geleistet. Es ist schwierig,

Zusammenhänge mit Organisationen in allgemeinverständlicher Weise
so auszudrücken, wie es dem wahren Wesen dieser Gebilde entspricht, und
die Wendungen und Worte zu vermeiden, die das Denken unwillkürlich
wieder irreleiten. Unser Denken ist weitgehend in den überkommenen
Begriffen und Vorstellungen gefangen, und unsere Verständigung bleibt an die
gebräuchlichen Worte gebunden, wie es Orwell in seinem utopischen Roman
«1984» in unerhört eindrücklicher Weise, wenn auch phantastisch
überzeichnet, dargetan hat.

Wie kann man die Zuordnung eines Menschen zu einer Organisation
auf andere Weise ausdrücken, als indem man sagt, dass er ihr angehört,
indem man von «Mitgliedschaft» spricht? Die Sache ist um so schwieriger,
als wir bei unserem unscharfen Denken und ungenauen Sprachgebrauch die
Organisation - wie bereits gesagt - häufig auch einfach mit dem Kreis der
Menschen identifizieren, die ihr zugeordnet sind. Unter dieser Voraussetzung
lässt sich dann natürlich durchaus folgerichtig sagen, dass ein der Organisation

zugeordneter Mensch ihr «angehört», weil er dem besagten Kreise angehört.

Zudem wird jeder, der versucht, anderen den wahren Tatbestand klar
zu machen, auch immer wieder in die Fallen der überkommenen
Redewendungen geraten, worauf seine Zuhörer begreiflicherweise leicht schliessen

werden, dass seine Ausführungen abwegig sind. Fällt er aber nicht in diese

Fallen, so wird er sich vermutlich einer Ausdrucksweise bedienen, die für
seine Zuhörer völlig ungewohnt ist und infolgedessen nicht überzeugen
kann, um so mehr als der Gebrauch einer ungewohnten Terminologie
bezüglich vertrauter Gegenstände leicht den Eindruck der unpraktischen und
unnötigen Spitzfindigkeit und den Verdacht wirklichkeitsfernen Theore-
tisierens erregt.

Wenn eine Organisation, wie dargelegt, ein System von Tätigkeiten ist,
so muss man statt von ihren «Mitgliedern» von ihren «Mitwirkenden»
sprechen, statt von «Mitgliedschaft» von «Mitwirkung»; dann gehört ein
Mensch nicht zu einer Organisation, sondern er wirkt in ihr, er nimmt an
ihr teil.

1184



Die politische Bedeutung klarer Begriffe

All das mag zunächst nach terminologischen Feinheiten und rein
wissenschaftlicher Begriffsklärung aussehen, es ist jedoch von grundlegender
politischer Bedeutung. Es führt, folgerichtig zu Ende gedacht und auf jeden
politischen Zusammenhang angewendet, zu praktischen Schlüssen, die für
jeden Menschen sehr erheblich sind.

Solange die Sachlage nicht klargestellt ist, können Menschen immer wieder

dazu gebracht werden, ihre persönlichen Ziele und Interessen einem
angeblichen höheren Interesse und höheren Zielen mehr oder weniger willig
zu opfern, um ein übergeordnetes Gebot zu erfüllen. Steht aber einmal fest,
dass jegliche Organisation nur ein sozialtechnisches Instrument im Dienste
der sie kontrollierenden Menschen ist, so stellt sich unausweichlich die
Frage, wem die getroffene oder vorgeschlagene Ordnung, die angeordnete
oder geforderte Massnahme nützt, wessen Wille sie verwirklicht. Dann
wird es klar, dass eine Ordnung oder Massnahme nur allen, einer Mehrheit
oder einer Minderheit der in einer Organisation Mitwirkenden dienen kann.
Wenn sie einer Minderheit dient, stellt sich unausweichlich die Frage,
ob die Mehrheit damit einverstanden ist. Da lässt sich nicht mehr von höheren

Interessen des Landes, vom Willen der Nation und ähnlichem mehr
flunkern und das Urteil des Durchschnittsbürgers mit allgemeinen und schönen

Formulierungen vernebeln. An jeder Massnahme und jeder Ordnung,
die getroffen oder gefordert wird, hat ein ganz bestimmter Kreis von
Menschen ein subjektives oder objektives Interesse, und dafür ist Rede und
Antwort zu stehen. «Dient es den Führern oder den Geführten, den Behörden
oder den Bürgern, beiden Teilen in verschiedenem Masse oder allen gleicher-
massen?» - das ist hier die Frage. Diese Einsicht ist besonders im Hinblick
auf jene Organisation von Bedeutung, die als «Staat» bezeichnet wird.

1185


	Menschen, Kollektive, Organisationen

