
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 12

Artikel: Die abendländische Aggressivität : fragwürdige Entwicklungen der
westlichen Zivilisation

Autor: Ziegler, Alfred J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die abendländische Aggressivität

Fragwürdige Entwicklungen der westlichen Zivilisation

ALFRED J. ZIEGLER

Der Verhaltensforscher Konrad Lorenz stellte einmal fest: «Was eine Tierart
unmittelbar in ihrer Existenz bedroht, ist nie der < Fressfeind >, sondern
immer nur der Konkurrent. Der Kampf zwischen dem Raubtier und seiner
Beute dient nie dazu, letztere auszurotten, sondern wird immer nur so weit
geführt, bis sich zwischen ihnen ein Gleichgewichtszustand hergestellt hat,
der für beide, als Arten betrachtet, durchaus erträglich ist. » Es scheint
tatsächlich, dass die Auseinandersetzung zwischen dem Raubtier und seinem

Opfer kein Kampf im eigentlichen Sinn des Wortes ist. Die inneren,
verhaltenspsychologischen Beweggründe des Jägers sind von denen des Kämpfers
völlig verschieden. Dem Gesicht des Löwen, meint Lorenz, könne man im
dramatischen Augenblick vor dem Sprung ganz eindeutig ansehen, dass er
keineswegs böse sei. Bei Darwins Ausdruck «Kampf ums Dasein» wird also
irrtümlicherweise an einen Kampf zwischen den verschiedenen Arten
gedacht. In Wirklichkeit handelt es sich beim Kampf, den Darwin im Auge
hatte und der in der Evolutionsgeschichte wichtig ist, in erster Linie
um eine Konkurrenz zwischen Nahverwandten. Was eine Art jeweils
verschwinden lässt, ist die vorteilhafte Erfindung, die einem oder wenigen
Artgenossen ganz zufällig durch eine Mutation in den Schoss fällt.

Worin besteht nun aber die Aufgabe dieser intraspezifischen Aggression
zwischen den Angehörigen derselben Art? Man darf heute als sicher
annehmen, dass sie für die gleichmässige Verteilung gleichartiger Tiere im
Raum zu sorgen hat. Die Gefahr, dass in einem Teil des zur Verfügung
stehenden natürlichen Lebensraumes eine allzu dichte Bevölkerung durch die
gleiche Tierart alle Nahrungsquellen erschöpft und so Hunger verursacht,
während ein anderer Teil ungenutzt bleibt, wird am einfachsten dadurch
gebannt, dass die Tiere einander bedrohen und fürchten, aber wohl auch
sympathischere, liebeähnliche Gefühle füreinander hegen.

Vom Wesen des Menschen und seiner Aggressivität

Diese Gegebenheiten ändern sich erst mit dem Auftreten des Menschen in
der Entwicklungsgeschichte. Mit ihm tritt ein vollkommen neues Prinzip

1163



auf den Plan, das der Philosoph Max Scheler in seinem Buch über «Die
Stellung des Menschen im Kosmos» mit «Geist» benannt hat. Er sagt,
was den Menschen zum Menschen mache, sei im Vergleich mit den
intelligentesten Tieren weder Intelligenz noch Phantasie, noch Gedächtnis, noch
Werkzeuggebrauch usw., denn in dieser Beziehung unterscheide sich der
Mensch von den höchsten Tieren nur graduell, nicht aber prinzipiell. Das
Besondere am Menschen, eben der «Geist», sei seine Fähigkeit, sich vom
Druck des Biologischen und von der Abhängigkeit vom Leben abzulösen.
Ein geisttragendes Wesen sei nicht mehr nur triebgebunden. Es gehe nicht
mehr wie ein Tier in seiner Umwelt auf, sondern es vermöge die Umwelt zur
Gegenständlichkeit zu erheben und sich von ihr zu distanzieren. Diese
Sachlichkeit, diese Freiheit von innen her, die Bestimmbarkeit des menschlichen

Erkennens und Handelns durch das Sosein der Dinge selbst, gleichgültig

ob sie ein biologisches Interesse haben oder nicht - das sei das spezifisch

Menschliche.
Diese neue Situation brachte aber nicht nur eine fast unbegrenzte

Anpassungsfähigkeit des Menschen mit sich, sondern auch eine besondere
Störbarkeit seines menschlichen Seins. Sie führte ferner auch zur Labilität
des Menschen, zu seinen spezifischen Krankheiten und zu dem ihm eigenen
Sterben. Wenn der Mensch schon ein Neinsager ist, dann werden auch
Möglichkeiten seines menschlichen Vorbewusstseins verneint, ein Vorgang, der
als die Ursache menschlichen Krankseins zu bezeichnen ist. Dieses Verneinte
oder Verdrängte erscheint dann bekanntlich wieder in gewandelter Form
in den Krankheiten von Geist, Seele und Körper des betreffenden Individuums

und im weiteren der Art. Dadurch kommt es auch zur Scheidung in
das, was die analytische Psychologie das «kollektive Bewusste» und das
«kollektive Unbewusste» nennt, jener Werte, Bestrebungen usw., die in der
Helle oder in der Dunkelheit einer Zeitepoche oder einer menschlichen Kultur

liegen.
Die Entwicklung zum Menschen brachte in diesem Sinn auch eine Evolution

von Furcht, Liebe und intraspezifischer Aggressivität mit sich. Letztere
begann sich durch verschiedene Charakteristiken auszuzeichnen. So ist sie

beispielsweise nicht mehr so innig mit der Leiblichkeit verbunden wie
vordem. Während die Primaten noch ihre Arme und ihr Gebiss zum Angriff
und zur Verteidigung gebrauchen mussten, entwickelte der Mensch eine
Reihe indirekter aggressiver Möglichkeiten. Parallel damit ging ihre
Verschiebbarkeit: Der aggressive Akt braucht nicht mehr unbedingt an die ihn
auslösende Situation gebunden zu sein, sondern kann bis zu einem günstigeren

Zeitpunkt aufgeschoben werden. Die Aggression mag also zunächst
gedeckt verlaufen, ja diese Verborgenheit kann solche Ausmasse annehmen,
dass sich nicht einmal das Individuum selbst dessen bewusst ist.
Anstelle einer explosiven Reaktion kommt es zu einer «implosiven» Reak-

1164



tion, zu einer Feindseligkeit, die sich innerlich ereignet und auch später
anscheinend keine äussere Auswirkung zu haben braucht. Eine solche in
unterschiedlichem Grade gedeckte Aggressivität hinterlässt erfahrungsge-
mäss körperliche Spuren. Was ursprünglich ein Verhalten war, welches
momentan und zweckmässig zur Erhaltung des Individuums den ganzen
Menschen, seinen Bewegungsapparat, seinen Kreislauf usw. erfasst hatte,
wird im letzten Fall zu einem an den Gefässen, das heisst am Blutkreislauf
sich abspielenden Geschehen. Damit hat es seine direkte Beziehung zur
Umwelt verloren. Es liegt auf der Hand, dass diese Evolution der Aggressivität

nicht in einem ein für allemal festgelegten Ausmass erfolgt ist. Sie lässt
sich an zivilisatorischen Einrichtungen, aber auch an neuen Krankheiten
nachweisen. Der Mensch gelangte erst nur schrittweise zum Gebrauch von
Werkzeugen, die mit dem Töten in Zusammenhang stehen. Parallel damit
scheint er aber auch zu spezifisch menschlichen Krankheiten gekommen zu
sein. Es ist kaum anzunehmen, dass die heutigen Waffen nur Folge
verbesserter mathematischer und physikalischer Kenntnisse sind, denn ohne
Motivation gibt es keine Werkzeugentwicklung. Man hätte sich beispielsweise

eine ganz andere Entwicklung der Waffen denken können, und es ist
sicher kein Zufall, dass ausgerechnet die auf dem Prinzip der Explosion
aufgebauten Feuerwaffen weitaus am wichtigsten geworden sind.

Steine und Knüppel mögen die ersten Waffen der Menschen gewesen sein.
Aber schon die ältere Steinzeit kannte zugespitzte Unterschenkelknochengros-
ser Säugetiere als Stichwaffen und Unterkiefer von Höhlenbären oder Höhlenlöwen

als Haubeile. Auch Bogen und Pfeile mit steinerner oder knöcherner
Spitze waren bekannt. Die jüngere Steinzeit besass ähnliche Waffen, allerdings
in mannigfaltigeren und technisch verbesserten Formen. In der Hallstattzeit
waren bereits eiserne Schwerter mit Bronzegriffen und Dolche in Gebrauch.
In Ägypten trug das Fussvolk kurze Speere, Stabkeulen, Streitäxte oder
sichelartige Krummsäbel, und die Assyrer und Perser kannten bereits eine
Art Feldgeschütz, fahrbare Steinwurfmaschinen und anderes Belagerungsgerät.

Bei den Griechen und Römern scheinen Speer und Schwert zu Hauptwaffen

geworden zu sein, bei den Germanen die Streitaxt zum Schlag und
Wurf.

Es gab grundsätzlich immer zweierlei Arten von Waffen : solche für den

Nahgebrauch und solche für eine weitere Reichweite. Es ist möglich, dass
die frühere Menschheit eher zu Kurzwaffen neigte und dass erst die
Hochkulturen ein grösseres Gewicht auf die Entwicklung weittragender Waffen
gelegt haben. Wahrscheinlich geht der Gebrauch des Pulvers zum
Forttreiben von Geschossen aus Röhren, also der Gebrauch von Feuerwaffen,
nicht über den Anfang des 14. Jahrhunderts zurück. In der Chronik von
Gent wird berichtet, im Jahr 1313 habe ein deutscher Mönch den Gebrauch
von Büchsen erfunden. Nachweisbar wurden 1326 in Florenz metallene

1165



Kanonen und schmiedeiserne Kugeln gefertigt. Das Prinzip der Feuerwaffe
wurde dann immer weiter vervollkommnet, wobei gelegentlich ein Hang
zum Ungeheuerlichen erkennbar wird, wie in der «Faulen Grete» des
Kurfürsten von Brandenburg oder später in der «Dicken Berta» der deutschen
Belagerer von Paris. Etwas grundsätzlich Neues hat sich dann erst wieder im
19. Jahrhundert mit der Erfindung der Granaten und Bomben ereignet,
wodurch die Explosion an den Feind herangetragen werden konnte. Diese
Form der Waffe, so kann man mit Fug und Recht behaupten, ist heute die
beliebteste.

Die Arteriosklerose - Begleiterscheinung der Aggressivität

Parallel zur Entwicklung vom Keulenschwinger über den Schützen zum
Bombenwerfer ist die Aggression anonymer, distanzierter und vor allem in
bezug auf ihre Brisanz ungeheuerlicher geworden. Das Fortschreiten einer
schliesslich gigantisch destruktiven Technik scheint mit der Entwicklung
einer spezifisch menschlichen Krankheit, nämlich der Arteriosklerose, der
Gefässverkalkung, einherzugehen.

Diese Erkrankung kommt beim Tier praktisch nicht vor, es sei denn,
man versuche, durch ausgeklügelte Experimente eine Art «menschliche»
Arteriosklerose an tierischen Gefässen hervorzubringen.

Die spezifische Vermenschlichung der Aggression besteht also darin, dass

diese sich gewissermassen nach innen zu entladen vermag, dass sie zeitlich
manipulierbar und weniger leibhaft wird. Ähnliches lässt sich für das
Verständnis der Entwicklung der Gefäss-Sklerose heranziehen. Wir haben uns

nur vorzustellen, dass im Rahmen der menschlichen Gefühlsbeziehungen und
dabei insbesondere der direkten, aggressiven Auseinandersetzungen ein
elastisches Spiel der Arterienwände vorausgesetzt wird. Der Durchmesser der
Gefässe oder die Menge an benötigtem Blut hat sich der jeweiligen Situation

anzupassen. Dies scheint nun beim Menschen nicht mehr unbedingt der
Fall sein zu müssen. Er ist imstande, ungeachtet der momentanen Anforderung

die Gefässe unwillkürlich starr zu halten, was, weil das Herz dennoch
mehr Blut auswirft, zu einer Drucksteigerung innerhalb des Gefässsystems
führen muss. Diese wird als eine der wesentlichsten Bedingungen für die
Entwicklung einer Arteriosklerose angesehen, weil sich während dieser Zeit
die Gefässwände mit Fibrin zu durchtränken scheinen. Und dies ist der
Anfang des ganzen späteren Sklerosierungsvorganges.

Vermutlich handelt es sich bei der Arteriosklerose um keine sehr junge
Krankheit, da man sie doch schon bei ägyptischen Mumien weitverbreitet
findet. Ein berühmter, von Arteriosklerose befallener Patient war Ramses IL,

1166



ein anderer Merenptah, der Überlieferung nach der Pharao des Exodus.
Seine Gefässe sind ein Muster einer fortgeschrittenen Arterienverkalkung.
Wie der Medizinhistoriker Calvin Wells dazu meint, sollen Launenhaftigkeit
und Jähzorn unter dieser Krankheit gedeihen. Ein weiteres Beispiel ist eine
Frau der 21. Dynastie, die eine Verhärtung vieler Arterien einschliesslich der
Kranzarterien aufwies. Arteriosklerotische Veränderungen sind aber auch an
Mumien der persischen Periode aus dem 5. Jahrhundert v. Chr. und weniger
häufig auch bei solchen aus Peru festzustellen.

Besonders genau kann man Feindseligkeit und Angst bei der Coronar-
sklerose nachweisen. Die Coronarien sind jene Arterien, die im Herzmuskel
verzweigt vorgefunden werden und die ihre Weite unter normalen
Bedingungen den jeweiligen Anforderungen anzupassen vermögen. Bei
eingeschränktem Anpassungsvermögen, beispielsweise durch Sklerosierung der
Gefässwände, kommt es zu einer Minderdurchblutung des Herzmuskels,
was zu einer vorübergehenden Angina pectoris oder sogar zu einem
Herzinfarkt führt.

Auf die epidemiologische Bedeutung der Coronarsklerose soll hier nicht
weiter eingegangen werden, sondern es sei nur daran erinnert, dass die
arteriosklerotische Herzerkrankung heute in der abendländischen Welt die
häufigste Todesursache ist. In der Coronarsklerose verbirgt sich das aggressive

Problem des abendländischen Menschen, aber auch dasjenige seiner

Liebesfähigkeit. Ihre aufsehenerregende Zunahme in der Gesamtbevölkerung

des Westens und im weiteren der verwestlichten Welt ist zeitlich als ein

Parallelvorgang zur Entwicklung der hochbrisanten Waffen, insbesondere
der Bomben und Atombomben zu sehen. Die klinische Psychologie
entdeckte als eine der Hauptbedingungen für die Krankheitsentwicklung
«eine gedeckte Aggressivität, die von Unbeherrschtheiten und Ausbrüchen
unterbrochen wird und eine besonders bedrohliche Form annimmt, wenn
sie sich gegen die eigene Person richtet oder einen unerträglichen, ambivalenten

Charakter aufweist» (H. H. Miles). Auch die Untersuchungen mittels
psychologischer Tests kommen zu den gleichen Ergebnissen und ähnlichen
summarischen Formulierungen wie beispielsweise zur Feststellung, dass die
Infarktkandidaten Mühe hätten, die nach aussen hin geoffenbarte Feindseligkeit

vor sich selbst zu rechtfertigen. In gleichem Sinne sprechen die Träume
von Patienten während nächtlichen coronaren Krisen, also während nächtlichen

Infarkten und Anginapectoris-Anfällen. Bei der überwiegenden Mehrzahl

der mit dem organischen Krankheitsgeschehen verbundenen Träume
wiederholt sich das Motiv der vitalen Bedrohtheit, der Auseinandersetzung
des Ichs mit irgendwelchen, meist männlichen Gegnern. Es lassen sich auch
für eine Coronarsklerose typische elektrokardiographische Registrierungen
ableiten, wenn ein zum Infarkt neigender Patient gleichzeitig über gehabte
Auseinandersetzungen befragt wird.

1167



Die Rolle des Christentums

Wie es dazu gekommen ist, dass ausgerechnet die Aggressivität und mit
ihr die Liebe eine besondere abendländische Ausprägung erfahren hat, ist
schwer zu sagen. Mit grosser Wahrscheinlichkeit handelt es sich hierbei um
einen Prozess allgemeiner Humanisierung und nicht um ein spezifisch
christliches Phänomen, da die Strafrechtsgepflogenheiten auf der ganzen
Erde mit ihren verschiedenen Religionen ähnlich sind. Wie die Anthropologie

feststellt, ist der Homo sapiens ein «Mängelwesen», das heisst eine
Kreatur ohne angeborene Angriffs- und Verteidigungswaffen. Möglicherweise

bildete gerade diese Hilfsbedürftigkeit und Ausgesetztheit den
Ausgangspunkt des Humanisierungsprozesses.

Das Christentum, in diesem Zusammenhang gesehen, erschien dann im
Jahre Null als eine Art Legitimation, die Aggressivität zu diffamieren und
sie dadurch noch problematischer zu machen. Die Evangelisten konnten
kaum voraussehen, dass ausgerechnet diese Diffamierung die Erfindung
späterer brisanter Waffen erst ermöglichen würde, aber es ist denkbar, dass
Johannes dies geahnt hat.

Ist es ein Zufall, dass ausgerechnet die weisse Rasse und damit das
Abendland Träger der traditionellen christlichen Lehre wurde, als ob sie

eine Religion der Liebe am ehesten benötigt hätte? Ist es ein Zufall, dass

ausgerechnet ein römischer Soldat dem Heiland am Kreuz eine
Herzwunde hatte beibringen müssen, als ob dieser die römische Aggressivität
beschämen und sie zugleich einer unsicheren und gefährlichen Zukunft
hätte aussetzen wollen Auch wenn es sich nicht um gesicherte historische
und medizinische Tatsachen handelt, so genügt es doch zu wissen, dass der
Tod Christi durch die ganze christliche Geschichte hindurch als Märtyrertod
empfunden wurde. Ist es ein Zufall, dass ausgerechnet ein Franziskanermönch

aus Freiburg als Erfinder der Geschütze genannt wird? Man hatte
ihn damals, zu Beginn des 14. Jahrhunderts, neben seinem Klosternamen
Bertold, wegen der eifrigen Beschäftigung mit chemischen Arbeiten, mit dem
Beinamen «Schwarz» bedacht. Angeblich im Jahre 1259 erfuhr er die explosive

Wirkung einer Mischung von Salpeter, Schwefel und Kohle, und er soll
dadurch auf die Erfindung des Schiesspulvers gestossen sein. Das Schiesspulver

war indes schon lange bekannt, so etwa bei den Chinesen. Auf die
Idee jedoch, dieses Pulver im Kriege zu verwenden, kamen sie nicht; dazu
brauchte es erst noch einen «Berufschristen».

Wie C. G. Jung einmal sagte, «ist die dogmatische Figur Christi von
solcher Vorzüglichkeit und Makellosigkeit, dass alles andere vor ihr
verdunkelt wird. Sie ist in der Tat dermassen einseitig vollkommen, dass sie

in der Person des Antichristus ein psychisches Komplement zur Herstellung
des Gleichgewichtes förmlich herausfordert. Das Kommen des Antichristen

1168



ist nicht bloss prophetische Voraussage, sondern ein unerbittliches psychologisches

Gesetz, dessen Existenz... zur Gewissheit der kommenden Enantio-
dromie veranlasste». Jung fügte später hinzu: «Gleich zu Anfang der Laufbahn

Christi findet das Zusammentreffen mit Satan statt, der das Widerlager
zu jener gewaltigen Spannung in der Seele der Welt, welche die Erscheinung
Christi bedeutet, darstellt.»

Anderseits ist zu sagen, dass sich ausgerechnet während einer Epoche
sich stetig verringernder Bedeutung des Christentums die oben beschriebene
Dichotomie, also die zunehmende Verinnerlichung oder pathologische
Verkörperlichung der Aggressivität einerseits und die Entwicklung brisanter
Waffen anderseits, vollzogen hat. Es scheint, dass wir bereits heute das Erbe
des traditionellen Christentums, nämlich eine von diesem ungewollt
geförderte und unbewältigte Aggressivität, angetreten hätten und uns nicht
Rechenschaft zu geben vermöchten, in wessen Besitz wir geraten sind. Während

ein lebendiges Christentum noch mit einem Jenseits rechnete, mit einem
Fortleben nach dem Tode, ist das Sterben für den heutigen Abendländer
grösstenteils ein Definitivum geworden. Die Aggression, die den Tod zur
Folge hat, erscheint demzufolge auf jeden Fall verdammenswert; dies hat zu
einem übertriebenen Bedürfnis nach Sicherheit geführt, wie es zum Beispiel
im ärztlichen Tun, in den Bemühungen um die Unfallverhütung usw. sichtbar

wird. Sowohl die Bevölkerungsexplosion wie die Vergreisung der Völker
dürfte mit dieser Tatsache in Zusammenhang stehen. Der Glaube an die
Existenz eines Jenseits liesse den Tod nicht diese ausschlaggebende Bedeutung

haben.

Fragwürdige Zukunftsaussichten

Die Beziehung zwischen der Aggressivität und einer bestimmten Richtung
technischer Erfindungen, wie sie hier dargestellt wurde, entspricht im übrigen
den Überlegungen, die P. Aisberg, Ortega y Gasset und andere angestellt
haben, indem sie aus den Organmängeln des Menschen die Notwendigkeit
der Technik herleiteten. Zu den ältesten Zeugen der Werkzeugherstellung
gehören in der Tat die Waffen, die als menschliche Organe fehlen, und das,

was zu technischen Erfindungen den Anstoss gegeben hat, ist also das
Bedürfnis nach einem Organersatz. So mag die Keule eine Pranke, das Messer
scharfe Krallen und dergleichen substituieren, und so können Feuer- und
Vernichtungswaffen letzlich eine gestörte und in ihrem Weltbezug
verhinderte, körperliche, direkte Aggressivität ersetzen. Dass die Waffenentwicklung

gerade zur Schaffung der brisanten Vernichtungswaffen geführt
hat, ist ein Ergebnis der speziellen Behinderung des Menschen.

1169



Aus einer solchen Schau erscheint es fraglich, ob die Menschheit
überhaupt imstande ist, ihre Geschicke wirklich selbst zu bestimmen, wie dies
die Politiker glauben. Die Zusammenhänge, in die die Menschheit hineingestellt

ist, übersteigen die begrenzten menschlichen Einsichten. Auf Erfindung
und Einsatz der Atombombe verzichten, hiesse wohl auch auf die hier
dargestellte extreme Spaltung innerhalb des menschlichen Wesens verzichten,
oder, um es mit Karl Jaspers zu sagen : « Die Verneinung des letzten Schrittes

der Technik hätte zur Folge die Verneinung des Beginns der Technik. »
Falls die menschliche Evolution im gleichen Sinne weitergeht, so werden

wohl auch alle Kräfte, die bis heute diese Entwicklung bestimmt haben,
weiterwirken. Tatsächlich glauben die Futurologen an die Möglichkeit, die
derzeitigen Verhältnisse in die Zukunft hinein extrapolieren zu können. Sie
entwerfen neue, dem Menschen angeblich zum Gedeihen gereichende Pläne,
wie die Besiedlung anderer Planeten oder die willkürliche Gestaltung von
Wetter und Klima; dabei beachten sie aber meist zu wenig, dass auch die
innere Spaltung des Menschen gleichzeitig eine Zunahme erfahren muss.

C. G. Jung hat den Weltkrieg als «epidemischen Wahnsinn» dargestellt,
indem er schrieb: «Je mehr die unbedingte Autorität der christlichen
Weltanschauung sich verliert, desto vernehmlicher wird sich die < blonde Bestie)
in ihrem unterirdischen Gefängnis umdrehen und uns mit einem Ausbruch
von verheerenden Folgen bedrohen.» Nun, das sogenannte «Bestialische»
scheint sich in der Zwischenzeit wieder zurückgezogen zu haben und in
«steinernen Herzgefässen» auf eine vielleicht noch aussichtsreichere
Zukunft zu warten.

Lässt sich aus der dargestellten Entwicklung eine Prognose für die weitere

Zukunft der Menschheit stellen? Wir wir gesehen haben, ist die Fähigkeit,

das aggressive Problem zu verkörperlichen, keine Methode gewesen,
den Frieden zu garantieren. Wäre das der Fall, so hätte der bekannte Weg
der Waffenentwicklung gar nicht beschritten werden müssen. Gerade das

Gegenteil aber hat sich ereignet: So wie die erwähnten Kreislaufkrankhei-
ten in der westlichen und verwestlichten Welt an Verbreitung und Schwere
besonders in den letzten dreihundert Jahren und insbesondere in der jüngsten
Vergangenheit zugenommen haben, mit desto überwältigender Totalität
sind auch die Kriege geführt worden. Von einer Substitution kann also nur
in einem begrenzten Sinne gesprochen werden. Die medizinische Psychologie

findet tatsächlich auch im Einzelfall neben einer sozusagen vollständig

gedeckten Aggressivität unbeherrschte Ausbrüche, Anfälligkeit für
feindselige Massenhysterien usw.

Diese Evolution Hesse sich bis ins Groteske weiterdenken, und die ersten
Schritte dahin sind auch bereits unternommen worden : Einerseits wird
versucht, das tödliche Ende der Verkörperlichung von Aggressionen dadurch
zu vermeiden, dass das Herz durch Medikamente oder lokale chirurgische

1170



Eingriffe prophylaktisch behandelt und schliesslich durch eine Plastikmaschine

oder ein jüngeres Organ ersetzt wird. Zweifellos wird man in den
nächsten Jahren diesen Weg vermehrt beschreiten, womit die Existenz des

Individuums über den sicheren Tod hinaus weitergehen dürfte. Anderseits
wird sich die Kriegführung noch anonymer, vielleicht sogar im Weltraum
abspielen müssen, sofern der thermonukleare oder ein ähnlicher Selbstmord
der Spezies nicht Wirklichkeit werden soll.

Ein Ausweg aus dem Dilemma?

Ein solcher Verlauf mutet deshalb absurd an, weil er die dem Menschen
zukommenden Proportionen irgendwie übersteigt. Erfahrungsgemäss
entwickelt sich in solchen Fällen nicht nur im Einzelfall, sondern auch im
Kollektivum etwas Neues, Andersartiges, sofern das Leiden des einzelnen
und der Gemeinschaft gross genug ist und sofern es überhaupt
wahrgenommen werden kann. Dies scheint zur Zeit aber nicht der Fall zu sein.
Vielmehr deutet alles darauf hin, dass der Glaube an den sogenannten
Fortschritt der Art im grossen und ganzen kaum fragwürdig geworden ist,
sondern von einem beträchtlichen Ausmass an Unbewusstheit über seine
Schattenseiten getragen wird - genau wie der Kreislaufpatient im
individuellen Fall für Art und Ausmass seines Zustandes meistens weitgehend blind
ist.

Es bleibt wohl nichts anderes übrig als das Neue beim Ältesten zu
suchen, das heisst in einer wenigstens teilweisen Aneignung einer Einheitlichkeit,

die der unserer tierischen Ahnen ähnelt. Die gelegentlich in
Witzblättern zu findende Vorstellung, die Menschheit könnte schliesslich auf den
Bäumen enden, dürfte möglicherweise etwas Wahres an sich haben, zumal
wenn man diese Vorstellung hinreichend symbolisch erfasst: nämlich als
die Tatsache, dass wir eines «positiveren» Lebens dringend bedürfen.

Die innere Gespaltenheit des abendländischen Menschen hat natürlich
nicht nur die heutige Zeit beschäftigt, sondern sie war seit jeher Gegenstand
apokrypher Lösungsversuche. Es sei beispielsweise daran erinnert, was C.
G.Jung in «Der Geist des Merkurius» feststellt: wie sich innerhalb des

mystischen Christentums, zögernd wie im Traum, durch introspektive
Ergrübelung eine andere gottähnliche Gestalt herausgebildet habe, diejenige
des Merkurius. Dieser sei der Teufel, ein wegweisender Heiland, ein evasiver
«trickster» und die Gottheit, die sich in der mütterlichen Natur abbilde.
Es sei eine Gestalt, die das Dilemma des christlichen Abendlandes zwischen
einem hellen Christus-Logos und einer dunklen Natur, aber auch zwischen
Liebe und Aggressivität zu überwinden berufen gewesen sei. Von dieser
gottähnlichen Gestalt hiess es ausgerechnet, dass sie «inventus in vena, san-

1171



guine plena», also in den blutgefüllten Gefässen beheimatet wäre. Scheinbar
hat man schon früh eine mögliche Erlösung mit dem Blutkreislauf und mit
der Leiblichkeit in Zusammenhang gebracht. Man braucht in diese letzten
Andeutungen nicht unbedingt einen messianischen Ton zu legen; aber der
Schluss drängt sich gebieterisch auf, dass - mit oder ohne weltuntergangsähnliche

Ereignisse - das Abendland ein Stück Vergangenheit integrieren
muss, sofern dies überhaupt noch möglich ist.

Aspekte des Referendums

Vergleiche zwischen der Schweiz und Frankreich

JÜRG STEINER

Unter dem Begriff des Referendums wird sehr verschiedenes subsumiert.
Referenda in Frankreich, in Griechenland, in amerikanischen Einzelstaaten
und in der Schweiz fallen alle unter denselben Begriff, sind aber unter sich
sehr unterschiedlich ausgestaltet. Gemeinsam ist der Institution des Referendums

überall, dass die Bürger über eine Sachfrage abzustimmen haben. Die
Funktion von solchen Sachabstimmungen ist indessen im politischen Ent-
scheidungsprozess der verschiedenen Länder bei weitem nicht dieselbe.

Sechs Aspekte des Referendums in der Schweiz

In der Schweiz sind vor allem sechs Auswirkungen des Referendums auf den

politischen Entscheidungsprozess von Bedeutung1: Eine erste Wirkung
besteht darin, dass die Stellung der intermediären Gruppen gestärkt wird.
Unter «intermediären Gruppen» verstehen wir alle Gruppen, die politische
Interessen aggregieren und artikulieren, also vor allem politische Parteien,
Wirtschaftsverbände, aber auch sonstige Organisationen mit politischer
Relevanz. Höchstens auf Gemeindeebene kann es gelegentlich vorkommen,
dass ein Referendumskampf spontan, das heisst ohne organisatorischen
Rahmen, geführt wird. In der Regel funktioniert aber das Referendum nur,
wenn es von intermediären Gruppen getragen wird. In diesem Zusammenhang

ist insbesondere von Bedeutung, dass in den schweizerischen Verhält-

1172


	Die abendländische Aggressivität : fragwürdige Entwicklungen der westlichen Zivilisation

