
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 11

Artikel: Der "Edle Wilde" : Zeitphänomen und zeitloses Wunschbild

Autor: Bitterli, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der «Edle Wilde» — Zeitphänomen und zeitloses

Wunschbild

URS BITTERLI

Der Glaube an die Güte, Unschuld und Glückseligkeit des im Naturzustande

lebenden Menschen kann überall beobachtet werden, wo eine
hochzivilisierte Gesellschaft sich mit einer weniger entwickelten trifft. Kolumbus,
als er auf seiner ersten Reise die Bahamas anlief, war nicht nur der Überzeugung,

Indien, sondern auch das irdische Paradies entdeckt zu haben; er
täuschte sich zwar in beidem, aber die Vorstellung, dass die archaischen
Völkerschaften der Erde in sorgloser Autarkie und ungetrübter Daseinsfreude

dahinlebten, hielt sich, einzig zeitbedingtem Wandel unterworfen,
während der ganzen Epoche der europäischen Kolonialexpansion. Von den

spanischen Konquistadoren glaubten viele, die physische Schönheit, die sie

an den Indianern gewahrten, sei natürlicher Ausdruck einer vollkommenen
Tugendhaftigkeit; sie rühmten deren sanfte Wesensart und ihr angenehmes
Betragen, fanden an ihnen eine bewundernswürdige Intelligenz und
angeborene Geschicklichkeit und vermerkten mit Staunen das Fehlen jenes
Schamgefühls, das den vom Sündenfall betroffenen Menschen sonst
kennzeichnete. Alles schien in jenen Weltgegenden dazu beizutragen, den
Bewohner heiter zu stimmen und ihm den irdischen Aufenthalt möglichst
angenehm zu machen: das Klima, der Reiz der Landschaft, die Fruchtbarkeit
des Bodens. Las Casas zögert nicht, diese Völker die glücklichsten der Erde
zu nennen; lediglich sei zu bedauern, meint er, dass ihnen der Gott der
Christen so völlig unbekannt geblieben sei. Auch Montaigne bewundert im
Indianer den Menschen, der noch den Gesetzen der Natur zu folgen weiss ;

er vergleicht ihn einer wilden Frucht, die ohne den korrumpierenden
Einfluss irgendwelcher Aufzucht hervorgebracht worden ist.

Von den Holländern, Franzosen und Engländern, die sich im siebzehnten
Jahrhundert auf den Antilleninseln festsetzten, hielten viele an dieser
Vorstellung vom «Edlen Wilden» fest. Zwar waren die meisten indianischen
Stammesgemeinschaften inzwischen aufgelöst und versprengt worden,
Krieg und eingeschleppte Krankheit hatten die Zahl der Inselbewohner
dezimiert, fremder Einfluss hatte ihre Sitten verfälscht. Es war deutlich
geworden, dass die Bewunderung, welche man für indianische Lebensart
empfand, grösste Rücksichtslosigkeit und Brutalität im Umgang mit den Ein-

1121



geborenen nicht ausschloss. Der Glaube an die Glückseligkeit urtümlicher
Lebensform aber blieb wach und regte sich sogar um so lebhafter, je weniger
er sich durch die tatsächlichen Verhältnisse noch belegen liess. «On ne

remarque aucune politique entre eux», sagt ein französischer Reisender
dieser Zeit von den Indianern, «ils vivent tous à leur liberté, boivent et
mangent quand ils ont faim ou soif, ils travaillent et se reposent quand il
leur plaist: ils n'ont aucun soucy...» In dieser Beobachtung verbindet sich
die Sympathie für archaische Daseinsform bereits mit leiser Kritik an
europäischen Verhältnissen: das Lob des Eingeborenen ruft der Skepsis
gegenüber dem Zivilisierten; der natürlichen Lebensweise indianischer
Völkerschaften wird die Künstlichkeit der absolutistischen Sozietät
gegenübergestellt.

Das Bild des «Edlen Wilden», wie es sich im siebzehnten Jahrhundert
immer deutlicher ausprägte, entsprang zwar der Begegnung des Europäers
mit dem Antillenbewohner, löste sich aber zunehmend von dieser ursprünglichen

Lokalisierung und wurde bedenkenlos auf die Bewohner anderer
Weltgegenden übertragen. Man trug lediglich Sorge, Lokalkolorit und
Charakteristik den jeweils veränderten Verhältnissen anzupassen. Was die
karibischen Inselbewohner anbetraf, so schien unter ihnen der paradiesische
Zustand unschuldigen Glücks am reinsten verwirklicht; sprach man von
ihnen, so legte man den Nachdruck gern auf ihre unbefangene Sorglosigkeit.
Eigentlichen Edelmut dagegen schrieb man weit eher dem nordamerikanischen

Indianer zu. Dieser hatte sich in den kriegerischen Auseinandersetzungen

mit Franzosen und Engländern über grosses Geschick, Schlauheit
und Kampfesmut ausgewiesen, und die Grossherzigkeit und Hochachtung,
die man ihn zuweilen seinen Gegnern gegenüber hatte bezeugen sehen,
erregten die allgemeine Bewunderung. Wenn vom schwarzen Afrikaner die
Rede war, stellte man dessen Gutherzigkeit und Gastfreundlichkeit
in den Vordergrund ; den Abolitionisten erschien der Neger als Inbegriff der
unschuldig leidenden Kreatur. Als die Reisen von Cook und Bougainville
die allgemeine Aufmerksamkeit auf die pazifischen Inseln lenkten, entstand
eine neue Spielform des «Edlen Wilden», vielleicht von allen bisherigen die
verführerischste. Neben den glücklichen Kariben, den edlen Huronen und
den arglosen Neger traten, durch die Fülle ihres Liebreizes alles überstrahlend,

Südseeinsulaner und Insulanerin. Der ästhetische Aspekt gewann bei
der Beurteilung der Bewohner Tahitis grösseres Gewicht als der moralische,
und in den zahlreichen Traktaten, welche in der Folge die Ergebnisse dieser
Reisen zu analysieren suchten, gerieten die Vorstellungen von Schönheit
und Tugend oft miteinander in Streit.

Bei allem exotischen Lokalkolorit, den die Vorstellung vom «Edlen
Wilden» in sich aufnahm, je nachdem, von wem gerade die Rede war,
blieb sie doch ein Phantasiegebilde. Die Idealgestalt fügte sich nicht in das

1122



Klassifikationsschema Linnés ein und hatte auch nicht, wie Goethes «Ur-
pflanze», den Charakter eines Denkmodells, das aus der Naturbetrachtung
gewonnen war und zu ihr zurückführte. Es handelte sich dabei überhaupt
um keine Abstraktion, in der eine Summe von Erfahrungen sich verdichtet
hätte. Wohl stützte sich die Vorstellung vom «Edlen Wilden», wie alle
Hirngespinste, auf gewisse tatsächliche Beobachtungen und ging davon aus ;

doch wurden diese fast vollständig einem deliberaten Wunschdenken
subsumiert. Die geheimen und offenbaren Sehnsüchte einer gehobenen
europäischen Gesellschaftsschicht strebten danach, sich im «Edlen Wilden» zu
erfüllen: er allein durfte tun, was ihm beliebte, ohne sich überwacht, «poli-
ziert» zu fühlen; er war nicht, wie der Mensch des merkantilistischen
Zeitalters, abhängig von dem, was andere für ihn produzierten, sondern kam
selbst für seine eigenen Bedürfnisse auf; seine Sitten hatten sich einfach und
rein bewahrt, und Handel, Luxus und die raffinierten Intrigen einer
zivilisierten Gesellschaft konnten ihn nicht korrumpieren; er fragte sich nicht
endlos, wie die aufgeklärten Philosophen es taten, wie man glücklich werden
könne - er war es. Die französische Version des «Edlen Wilden» betonte
besonders stark die Freiheit des Eingeborenen von institutionellen Bindungen

und die Gleichheit von Stand und Besitz, wie sie das gesellschaftliche
Leben der Naturvölker auszuzeichnen schienen. «Quoique les Caraibes
n'eussent aucune espèce de gouvernement», heisst es in der «Philosophischen
und politischen Geschichte beider Indien» von Abbé Raynal, «leur
tranquillité n'étoit pas troublée. Les infidélités, les trahisons, les parjures,
les assassinats si communs chez les peuples policés, leur étoient entièrement
inconnus. La religion, la morale, les loix, les échafauds, ces digues partout
élevées pour garantir les ursurpations anciennes contre les usurpations
nouvelles, étoient inutiles à des sauvages qui ne suivoient que la nature. »

Das Bild des «Edlen Wilden» gewann zwar, je weiter das achtzehnte
Jahrhundert fortschritt, an Ausstrahlungskraft; aber die These von der
Gutartigkeit des Menschen im Naturzustande, die ihm zugrunde lag, blieb
nicht unwidersprochen. Ihre Gegner, die «ferini», wie man sie in Italien
nannte, konnten sich ihrerseits auf Reiseberichte berufen, die von den

ausgeklügelten Torturen der Irokesen, von den Menschenopfern der Azteken,

von den Diebereien der Westafrikaner und von der sprichwörtlichen
Hässlichkeit der Hottentotten handelten. Sie bestritten zwar nicht, dass die
Naturvölker in ihrer Lebensweise dem Naturzustand näher geblieben
waren, aber, fügten sie hinzu, dasselbe Hesse sich von den Tieren auch
behaupten. Die «ferini» warfen den Eingeborenen vor, dass ihre Befähigung
zu vernünftiger Überlegung sich in engen Grenzen hielte und jedenfalls
nicht hinreichte, sich über die Erbärmlichkeit ihrer Lebenslage Rechenschaft
zu geben und nach Mitteln zu suchen, die Möglichkeiten des Daseins zu
nutzen. Besonders schwer wog in ihren Augen der Vorwurf des Kannibalis-

1123



mus, den man sowohl gegen die Kariben, die diesem üblen Brauch den
Namen dankten, als gegen die nordamerikanischen Indianer erheben müsste ;

auch bei vereinzelten afrikanischen Stämmen, so ging das Gerücht, sei

Anthropophagie beobachtet worden. Bedürfe es eines besseren Beweises,
fragten die «ferini», um die animalische Daseinsform des Eingeborenen
nachzuweisen, als die Tatsache, dass er sich an seinesgleichen gütlich täte
und damit aufs Unwiderleglichste in Widerspruch zu jeder göttlichen
Weltordnung stellte? Darauf blieb den «anti-ferini» wenig zu entgegnen; sie

taten denn auch alles, um den unerfreulichen Tatbestand des Kannibalismus

zu leugnen oder dadurch zu relativieren, dass sie ihm die ungemein
blutigeren Greueltaten zivilisierter Nationen gegenüberstellten. Nur ein
französischer Reisender, Lahontan, wusste auch diese schlimme Sitte noch
zum Vorteil der Eingeborenen zu wenden; es sei bekannt, sagte er, dass die
Indianer das feinere Fleisch der Franzosen dem zäheren der Engländer
vorzögen : damit aber bewiesen sie zumindest einen hervorragenden Geschmack.

Dem «Edlen Wilden» Hessen die «ferini» den hochzivilisierten Vertreter
anderer Weltkulturen, den Ägypter, den Türken, den Perser oder den
Chinesen entgegentreten. Von diesen Völkern durfte am ehesten gesagt
werden, dass sie ein glückliches Dasein lebten, und zwar nicht, weil sie auf
die Vernunft verzichteten, sondern weil sie von dieser den besten Gebrauch
zu machen wussten. Vor allem rühmte man an den Orientalen die heitere
Gelassenheit und geistige Vergnügtheit, womit sie den Peripetien des Schicksals

zu begegnen wussten. Der Wechsel der Weltbegebenheiten, die Hinfälligkeit

von Ehre und Ruhm, die Unsicherheit der persönlichen Lebensumstände
trafen den, der mit verallgemeinernder Reflexion und Ironie den Ereignissen
die Spitze brach, weniger hart; und sie enttäuschten den nicht, der, wie der
weise Chinese, durch Erfahrung darüber belehrt worden war, dass sich in
den Menschen keine allzugrossen Hoffnungen setzen Hessen. Der «Zivilisierte

Orientale» war indessen, genau besehen, nicht der Antipode des

«Edlen Wilden», wie sehr beide Idealgestalten auch Ausprägungen
gegensätzlicher Auffassungen sein mochten; denn darin, dass beide irdische
Glückseligkeit in hohem Grade zu verkörpern wussten, blieben sie sich nah
verwandt.

Die Auseinandersetzung, welche die «ferini», unter ihnen Samuel Johnson

in England, Voltaire in Frankreich, gegen ihre wesentlich zahlreicheren
Gegner führten, zog sich über das ganze achtzehnte Jahrhundert hin. Die
Kontroverse blieb im Theoretischen : selten nahm man auf genaue
Beobachtungen Bezug oder nur, um diese sogleich zu geeigneten Argumenten
umzubiegen. Wenn der «Edle Wilde» zuletzt ein ausgedehnteres Publikum
in seinen Bann zu ziehen vermochte, so darum, weil er in Rousseau einen
mächtigen Fürsprecher finden sollte und sich überhaupt in literarischen
Produktionen verführerischer präsentieren liess.

1124



Denn schon früh war der «Edle Wilde» zum literarischen Helden
geworden. Als Beispiel mag der englische Roman «Oroonoko» gelten, ein
damals ungemein erfolgreiches Buch, dessen Handlung auch in Musik
gesetzt und fürs Theater bearbeitet wurde. Hauptgestalt und Titelfigur des

Romans ist ein westafrikanischer Neger von vornehmer Abkunft. Seine

eigene Mutter verkauft ihn Sklavenhändlern ; auf Surinam muss er schlimmste
Fronarbeit leisten. Das Erzählmotiv vom Prinzen, den Ungunst des Schicksals

zum Knecht erniedrigt, gibt der Autorin, einer gewissen Aphra Behn,
Anlass zu den rührendsten Kommentaren und Expektorationen. Die
Beschreibung von Herkunft und Abstammung, die Schilderung der
vielfältigen Abenteuer, die er besteht, der Liebesromanze, in welche er sich
verspinnt - alles das lässt keinen Zweifel darüber, dass der Held mutig, auf eine
unverbildete Weise empfindsam und zutiefst bedauernswürdig ist. Oroonoko
ist eine Ausgeburt romanesker Phantasie, die nicht ganz ins Leben treten
will und erst dann eine etwas steife Dynamik verrät, wenn sie in den Strom
turbulenter Handlungsabläufe gestellt wird. Wirklichkeit ist nicht
beabsichtigt, weder Wirklichkeit des Lebens, noch Wirklichkeit der Kunst;
Oroonoko steht dem preziösen Lebensstil einer gehobenen Londoner Gesellschaft

näher als dem Negerstamm, von dem er sich herleitet.
Ganz anders tritt uns der Eingeborene aus Daniel Defoes «Robinson

Crusoe» entgegen. «The poor man Friday», Robinsons Inselgefährte, ist
zwar ebenfalls eine Phantasiegestalt, in der sich Züge indianischer und
negroider Rasse merkwürdig mischen, aber er steht, im Gegensatz zu
Oroonoko, dem Leben näher. Die etwas abstrakte Musterhaftigkeit, die das

Bild des «Edlen Wilden» sonst bestimmte, fehlt Freitag fast ganz; der Autor
lässt keinen Zweifel darüber, wer von beiden der Herr und Lehrer, wer der
Diener und Schüler ist. Die Beziehung zwischen Robinson und Freitag
erscheint als echt und glaubwürdig, sie hat etwas von der Unausweichlichkeit
jener Begegnung zwischen den Rassen, welche die europäische
Kolonialexpansion im Gefolge hatte, aber, wie meistens, lässt sich solche Problematik

im literarischen Bereich leichter lösen als im politischen. Die
Lösung, die Daniel Defoe anbietet, lautet: Erziehung. Der Eingeborene soll
zwar nicht der autoritären Herrschaft des Zivilisierten unterstellt werden,
wohl aber dessen Vormundschaft, die in dem Grade sich erübrigen soll, als
die Ausbildung des Mündels voranschreitet. Defoe glaubt nicht nur an die

Notwendigkeit der Eingeborenenerziehung, worin er sich von den orthodoxen

Freunden des «Edlen Wilden» scheidet; er ist auch von der Bildungsfähigkeit

des Eingeborenen überzeugt. Allen Menschen ist ausnahmslos die
Gabe des «common sense» zuteil geworden; von dieser gemeinsamen
Grundlage soll Erziehung, für den Lehrer wie den Schüler belehrend,
ausgehen. Das Verhältnis zwischen Robinson und Freitag gewinnt so Bedeutung

weit über den literarischen Bereich hinaus : in der Sicht des Historikers

1125



erscheint diese Beziehung als eine erstaunliche Präfiguration britischer
Eingeborenenpolitik im neunzehnten Jahrhundert.

In der Gegenüberstellung zwischen Aphra Behns «Oroonoko» und Daniel
Defoes «Robinson Crusoe» wird sichtbar, wie sehr sich die Vorstellung
vom «Edlen Wilden» bereits um die Wende vom siebzehnten zum
achtzehnten Jahrhundert gewandelt hat. Defoe, dessen «Robinson» im Jahre
1714, wenig mehr als zwei Jahrzehnte nach dem «Oroonoko» erschien,
gestaltet das Verhältnis zwischen dem Weissen und dem «Wilden» nicht mehr
zu reizvollem unverbindlichem Spiel, noch auch, wie später Voltaire, zur
kulturkritischen Glosse um; bei ihm gewinnt jene Beziehung erstmals etwas
menschlich Verpflichtendes, dialogisch Gespanntes. Derselbe Wandel im
Verhältnis zwischen dem Europäer und dem «Wilden» wird auf dem Kontinent

durch Rousseau vollzogen, den man oft den Begründer der Vorstellung

vom «Edlen Wilden» genannt hat, der aber in Wirklichkeit dessen

Vollender und Überwinder ist. War der «Edle Wilde» des Barockzeitalters
nämlich eine Idealgestalt gewesen, die nur in einem höchst losen Bezug zur
menschlichen Realität gestanden hatte und dem Verlauf der Geschichte
gleichsam entrückt gewesen war, so bezog Rousseau nun den Eingeborenen
in einen Entwicklungsprozess ein, indem er ihn an den Anfang eines
Prozesses stellte, den er mit dem zivilisierten Menschen enden sah. Der «Edle
Wilde» Rousseaus, der diesen Namen nicht mehr ganz verdient, teilt mit dem

Zivilisierten, so vorbildlich er weiterhin für diesen bleibt, Herkunft und
Schicksal : er ist zum Mitglied der grossen Völkerfamilie geworden, die ein
gemeinsames Naturrecht zusammenhält. In der Dialektik von Natur und
Kultur, Leben und Geist, wie sie seit Rousseau unsere Stellung zu den
archaischen Völkern prägt, ist für das wirklichkeitsfremde Idealbild des

«Edlen Wilden» wenig Platz.
Wenn der «Edle Wilde» in jener typischen Ausprägung, die ihm das

siebzehnte Jahrhundert gegeben hatte, das Zeitalter der Aufklärung nicht
überlebte, so hielt sich doch die Vorstellung von der Glückseligkeit des

Naturzustandes mit grosser Beharrlichkeit. Dieses Thema begleitet in der
Tat die Geistesgeschichte der Menschheit in zahllosen Variationen: man
denke an Ovids Vision des «Goldenen Zeitalters», an das utopische Element
in Shakespeares «Sturm» oder, in neuester Zeit, an einen gewissen eudä-
monistisch-exotischen Einschlag in der Roman- und Reiseliteratur, wie er
von Pierre Loti zu Malraux, von Kipling zu Alan Moorehead und van der
Post greifbar ist. Suchte man den Zustand vollendeter Glückseligkeit nicht
in entfernten Weltgegenden, so brach man aus einer enttäuschenden Gegenwart

gegen Vergangenheit und Zukunft hin aus : entweder blickte man mit
melancholischer Sehnsucht auf die glücklicheren Ahnen, die dem natürlichen
Urzustand näher gewesen waren; oder man erhoffte sich von der Zukunft
einen Idealstaat, der den menschHchen Bedürfnissen auf einfachere, natür-

1126



lichere Weise dienen würde, als die aktuelle Wirklichkeit es tat. Solche Formen

des Eskapismus, die man in Anlehnung an Arnold Toynbees
Kulturmorphologie mit Begriffen wie «Archaismus», «Futurismus» und «Exotismus»

bezeichnen könnte, sind auch in unsern Tagen wirksamer geblieben,
als wir vielleicht wahrhaben möchten: man wird sie sowohl in der präfaschistischen

Lebensphilosophie wie bei Marcuse und den marxistischen Denkern
unserer Zeit mühelos feststellen können.

Theorie und Praxis der vergleichenden
Literaturwissenschaft

MANFRED GSTEIGER

Die vergleichende Literatur, schrieb Jean-Marie Carré 1951 im Vorwort
zu dem kleinen Handbuch «La Littérature comparée» von Marius-François
Guyard, sei ein Zweig der Literaturgeschichte ; sie befasse sich mit den
internationalen geistigen Beziehungen und untersuche die faktischen
Verbindungslinien - «les rapports de fait» - zwischen Autoren und Werken
verschiedener Nationalliteraturen. Diese «positivistische» Konzeption, der
auch Guyard in seiner Darstellung folgt, wurde zum Anlass einer Kontroverse

über Wesen und Ziel der vergleichenden Literatur. René Wellek gab
in seinem 1958 gehaltenen Vortrag das Stichwort von der «Krise der
vergleichenden Literaturwissenschaft» aus: die Disziplin habe sich ihrer
kritischen Aufgabe - «Beschreibung, Deutung und Bewertung eines Dichtwerkes
oder einer Gruppe solcher Werke» - entzogen, indem sie sich an die
«faktischen Bezüge» klammere; dadurch sei sie «in ihren Methoden und
methodischen Betrachtungen zu einem stagnierenden Seitengewässer» geworden.
Eine Zeitlang beherrschte dieser Gelehrtenstreit zwischen der sogenannten
«französischen» und der «amerikanischen Schule» das Gespräch. Aber
schon in dem 1963 veröffentlichten geistvollen Essay «Comparaison n'est

pas raison» des Pariser Komparatisten René Etiemble scheint die «Krise»
in der Perspektive einer universalen, nach den modernen Grundsätzen der

Arbeitsteilung und Schwerpunktbildung organisierten Literaturwissenschaft
gegenstandslos geworden oder zum mindesten einer neuen Umschreibung
zu bedürfen.

1127


	Der "Edle Wilde" : Zeitphänomen und zeitloses Wunschbild

