Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

KARL KRAUS

Mit dem 14.Band wurde vor kurzem die
von Heinrich Fischer ausgezeichnet be-
sorgte, bis einschliesslich Band 10 bei
Kosel und sodann Albert Langen/Georg
Miiller verlegte Ausgabe der « Werke» von
Karl Kraus abgeschlossen. Der 14.Band
enthdlt selten gewordene dramatische
Arbeiten, die — nicht so berithmt wie die
«Letzten Tage der Menschheit» — einen
bedeutenden Sektor seines Schaffens dar-
stellen. Hoffentlich entschliesst sich einer
der beiden Verlage zur Komplettierung,
denn es fehlen die seinerzeitigen Buchedi-
tionen verdeutschter Shakespeare-Sonette
und -Dramen, einige Nestroy- und Offen-
bach-Texte sowie die «Zeitstrophen» (aus
dem Jahr 1931).

Vermutlich hat der Absatzerfolg der
«Dritten Walpurgisnacht», einer Durch-
leuchtung der fiir das Wesen des National-
sozialismus symptomatischen Sprachbar-
barei, den Verlag Kosel zu dem grossen
Unternehmen veranlasst; die Buchedition
(1952) eines im Herbst 1933 ausgedruckten
volumindsen «Fackel»Heftes, das Karl
Kraus mit Riicksicht auf die Gefihrdung
seiner Leser im Raum des Dritten Reiches
nicht hatte verbreiten lassen, wurde spéter
als Band 1 Beginn der « Werke».

Der Kosel-Verlag bringt nun einen
Neudruck aller Hefte — 922 Nummern -
der «Fackel» heraus, der, wie wohl gesagt
werden darf, originellsten und wertvollsten
deutschsprachigen Zeitschrift wihrend vie-
rer Jahrzehnte unseres Sdkulums. Zuséitz-
liche Register- und Kommentarbdnde sind
vorgesehen.

Die Frage nach der Berechtigung des
Projekts kann vorbehaltlos bejaht werden.
Zwar gibt es im Rahmen der «Werke»
einige Auswahlbinde aus der «Fackel»
(«Widerschein der Fackel», «Unsterb-
licher Witz», «Mit vorziglicher Hoch-
achtung»). Aber sie sind letztlich nur spar-
same Proben des Reichtums einer Zeit-

1044

schrift, deren Gesamt das Wesen eines
Mannes vergegenwirtigt, der, unerbittli-
cher Kidmpfer gegen jede Art von Lige,
sein Verharren im Wandel und Sich-
Wandeln im Verharren intensiver verwirk-
licht hat als jeder andere Zeit- und Leid-
genosse der Finis Austriae-Epoche. Was
er im (oft missverstandenen und ange-
griffenen) Gedicht «Mein Widerspruch»
ausgesagt hat, wird durch die Tatsachen
seines Lebensganges bestitigt:

Wo Leben sie der Liige unterjochten,

war ich Revolutiondr.

Wo gegen Natur sie auf Normen
pochten,

war ich Revolutiondr.

Mit lebendig Leidendem hab ich
gelitten.

Wo Freiheit sie fiir die Phrase nutzten,

war ich Reaktiondr.

Wo Kunst sie mit ihrem Konnen
beschmutzten,

war ich Reaktiondr.

Und bin bis zum Ursprung zuriickge-
schritten.

Um 1907 war Karl Kraus (geboren
am 28.April 1874 in der bdhmischen
Stadt Jic¢in als Sohn eines jiidischen Papier-
fabrikanten, jedoch aufgewachsen in Wien)
ein ebenso bewunderter wie geflirchteter
Wiener Skribent, der, seinen Ernst oft noch
spielerisch tarnend, omnipotenten Zei-
tungsherausgebern, selbstgefilligen Phra-
seologen, beziehungsstarken Korruptioni-
sten und angesehenen Kultursurrogat-
Hindlern ihre Sinden vorhielt und das
publik machte, was offentlich verschwiegen
wurde. Zwischen 1914 bis 1932 erhob er
sich in den Rang eines nur auf sich selbst
gestellten Verteidigers missachteter Men-
schenrechte, fur den Witz und Pathos ver-
einende Satire eine der Mdoglichkeiten zur
Anprangerung der « Widerwart» (Gegen-



wart) bedeutete. Was er wihrend des Ersten
Weltkrieges zu schreiben — und zu publi-
zieren — wagte, war Zeugnis unverbriich-
lichen Ethos, Beweis liberlegenen Verstan-
des und unerschrockener Barmherzigkeit.
Als er 1926 in einem unerhérten publizisti-
schen Alleingang einen ganz Wien beherr-
schenden Erpresser unschiddlich gemacht
hatte, bekam sein Name europdischen
Klang. Aber im Jahr des Todes, 1936,
hatte die offentliche Meinung sich gegen
Karl Kraus gewendet. Nicht wenigen seiner
Sympathiseure aus dem konservativen La-
ger war er wegen der dem Sozialismus be-
zeugten Zustimmung suspekt geworden,
den linksorientierten Intellektuellen ver-
hasst durch vermeintliche Annidherung an
das, was als Austro-Faschismus bezeichnet
wurde. Die seit 1934 nur noch sparsam er-
scheinenden Nummern der «Fackel» -
frither trotz langem Boykott des Buch-
handels die auch absatzmdssig erfolg-
reichste Zeitschrift Altdsterreichs und
seiner Nachfolgestaaten — fanden kaum
mehr Beachtung. Der Publizist war in den
Ruf eines kleriko-faschistischen Reaktio-
ndrs gekommen. In Wirklichkeit diirfte
damals Karl Kraus sich die Treue ge-
halten und gemiss dem ihn erfullenden
Ethos gehandelt haben, er, der von sei-
nen Feinden seit jeher als Zersetzer ge-
schméht worden war. Wer die jeweiligen
Illusionen, Liigen und Ressentiments der
Maéchtigen, Interessenten und Gedanken-
losen riicksichtslos entzaubert, kann erst
dann Gerechtigkeit finden, wenn der Zei-
ten Uhr jener Generationen abgelaufen ist,
die nicht den Mut zur Selbsterkenntnis
besessen haben. Die Gsterreichische, deut-
sche und in weitem Ausmass europiische
Geschichte eines halben Jahrhunderts hat
oft die Richtigkeit seiner prophetischen
Spriiche (und Widerspriiche gegen die Zeit)
bestatigt.

Konsequenz seiner scharfen Kritik des
offentlichen Lebens ist es, dass ihre Be-
deutung erst zu einem Zeitpunkt vollkom-
men evident wird, in dem das einstens
aktuell Gewesene mehr oder weniger zu
verblassen beginnt. Intensitdt seiner
Beobachtung und Auslegung konservierte

Vergingliches zu Zeugnissen der Proble-
matik und Verderbnis miterlebter Epoche.
Karl Kraus, einer der grossen moralisti-
schen Satiriker der Weltliteratur, kannte
die Aussagebedeutung des Details, er
nahm den Selbstverrat durch die Um-
gangssprache beim Wort, erhellte ihr
Esperanto als Desperanto der Unwerte.
Ein Beispiel aus der Fille seiner Funde im
Inseratenteil der Zeitungen sei angefiihrt:

Die Nebensache
Ich suche einen

Schwiegervater
der sich mit mir in Konfektion etabliert ;
bin 33 Jahre alt, bekannt als Reisender
und Konfektiondr. Verm. verb. J. C.
3378 Exp.d. Bl. Berlin SW.

Die Glosse zu diesem Dokument hat
folgenden Wortlaut:

«Cherchez la femme, kann man da
wohl nicht mehr sagen. Suchs Frauerl! Wo
ist sie? Er sagt nicht: Einheirat, denn auch
der Schwiegervater ist noch nicht etabliert.
Sonst sagten sie wenigstens, dass sie das
Geschift finden wollen und darum die Frau
suchen. Sie brauchten doch einen lebendi-
gen Vorwand. Das fillt jetzt weg; der
Schwiegervater ist das Rudiment einer
iberwundenen Entwicklung, die noch
Sentimentalititen kannte und die Frau
beim Warenbestand beriicksichtigte. Das
ist vorbei. Ein Schwiegervater wird gesucht.
Die Tochter kann tot sein, wenn sie will;
ist sie bei der Hochzeit da, gut, nicht —
nicht. Wird er das Konfektionslager mit
dem Schwiegervater teilen! Es ist eine
Neuerung in der Damenkonfektionsbran-
che. Konfektion ohne Dame. Der Glanz
antiker Grosse durchleuchtet unsere Zeit.
Wo ist sie, die dieses Schicksal treffen
wird ? Die vielleicht die Annonce liest und
nicht weiss, dass letzten Endes doch sie ge-
meint ist! Wo lebt die Konfektionsware?
Wo lebt dieses fertige Kleidungsstiick von
Weib? Wo ist sie, dass ich sie beschwore,
sich jetzt zu verbergen und sich lieber zu
toten als der Kadaver dieser Hyidne zu
sein. Miénner sterben jetzt durch Zufall,
Frauen werden gebédren, weil zwei sich

1045



etablieren wollen. Ein heroisches Zeitalter
bricht ein. Beklaget nicht was gewesen.
Komm o Morgenrot! Zwei Haderlumpen
werden sich in dieser grossen Zeit tiber dem
toten Leben eines Midchens die Hand
reichen.»

Karl Kraus war keineswegs nur scharf-
dugiger Sammler von Zeitungsausschnitten
und ihr spiritueller Interpret, er war mehr,
kulturkritischer Essayist grossen Stils. Er
hat seine einschldgigen Arbeiten — zuerst
in der «Fackel» veroffentlicht — in Biichern
gesammelt («Sittlichkeit und Kriminali-
tdt », «Die chinesische Mauer», « Weltge-
richt», «Untergang der Welt durch
schwarze Magie», «Literatur und Luge»).
Im Rahmen der « Werke» sind sie neu auf-
gelegt worden. Diese Texte manifestieren
sich als Synthesen erlesener Sprachkunst,
bitteren und doch manchmal heiteren
Spottes, leidenschaftlicher, von kompro-
misslosem Ethos getragener Anklagen.
Freilich, der Terminus «Essay» ist fur die
dsthetisch vollendete Einheit von Witz und
Wahrheit, von Pamphlet und Prophetie,
von Desinfektion und Diagnose nicht ganz
zureichend.

Die Meriten des Meisters kritischer
Kulturgeschichte seiner Gegenwart haben
oft zur Unterschidtzung des Dichters Karl
Kraus verleitet, eines Dichters, der das im
deutschen Sprachbereich — und wohl auch
in der Weltliteratur — einzigartige Drama
«Die letzten Tage der Menschheit»
(1919 als Sonderhefte der «Fackel», 1922
als Buch erschienen) geschaffen hat. Es ist
einzigartig (und gleichzeitig dokumenta-
risch) in doppelter Hinsicht: als vom Oster-
reichischen und wienerischen Meridian her
gestaltetes Gesamt des Ersten Weltkrieges
(ohne dass die betont dsterreichische Kom-
ponente die allgemein giiltige européische
Aussagefunktion beeintriachtigte) und als
Vorahnung des Zweiten Weltkrieges. Es
ist iiberdies dokumentarisch in besonderer
Weise durch die sich ins Dichterische er-
hebende Reihung authentischen Materials.
Leitartikel, chauvinistische Phrasen, amt-
liche Deklamationen, blutriinstige lyri-
sche Konfektion, Berichte, Befehle, Feuille-
tons sind die Substanzen, die durch leit-

1046

motivisch eingefligte Gespriche eines wis-
senden Norglers und eines der Macht der
Lige verfallenen Patrioten zu liberwilti-
genden Zeugnissen der Verblendung,
Dummbheit, Profitgier und Entmenschli-
chung gesteigert werden. Mag sogar fir
den, der einstens in Wien (laut Karl
Kraus «Versuchsstation fir Weltunter-
gidnge») schaudernd alles miterlebt hat,
das Tatsdchliche nicht mehr ganz zu ent-
schlisseln sein, die Wirkungsdynamik ist
geblieben. Viele der Drahtzieher und Mario-
netten werden mit vollem Namen genannt,
Kaiser und Konige, Generale, Zeitungs-
herausgeber, Propagandisten, Politiker,
Kriegslieferanten, Diplomaten, hetzende
Versemacher. Sie empfehlen unentwegt
Heldentod und Opfergesinnung den Sol-
daten, den Hungernden, den Entrechteten
und Entwiirdigten, sie zerstoren die Welt,
von der Gott in der Apokalypse des Aus-
klangs sich entsetzt abwendet. Diese
«Tragodie in finf Akten mit Vorspiel
und Epilog» bildet den 5.Band der
«Werke». Da sie 770 Seiten umfasst,
konnte sie nur partiell aufgefiihrt werden.

In der Geschichte der dramatischen
Form sind die «Letzten Tage der Mensch-
heit» ein revolutiondres Phinomen. Aber
die sonstige Produktion des Dichters Karl
Kraus bleibt der Tradition verbunden.
Namentlich seine Lyrik (der 7.Band der
«Werke» sammelt die neun Teile der
«Worte in Versen», 1916-1930) ist form-
konservativ gerichtet. Uber sich selbst hat
Karl Kraus ausgesagt: «Ich bin nur
einer von den Epigonen, die im alten Haus
der Sprache wohnen.» Er schitzte Be-
mihung um das reine Wortkunstwerk
hoher denn seine Tétigkeit als Prosaist, er
hielt seinen «Verehrern» oft vor, sie be-
jubelten den witzigen Glossator und satiri-
schen Essayisten, blieben indes unemp-
fanglich fir seine Verse. In diesem Zusam-
menhang sei bemerkt, dass die Entfaltung
des Lyrikers Karl Kraus durch die von
ihm nicht als eigentliche Lebenserfiillung
empfundene Demaskierung der Liigen
seiner Zeit unverkennbar gehemmt worden
ist. Vertiefung ins Sprachkunstwerk und
Beschiftigung mit dem Wunder der



Sprache, deren Missbrauch er phrenetisch
bekdampfte (das postum erschienene Buch
«Die Sprache» — 2.Band der «Werke» —
blieb Fragment), waren ihm der eigentliche
Sinn geistiger Existenz. In seinen Versen
sind indes satirische und polemische For-
mationen haufiger als Gebilde rein lyri-
scher Art. Einige von ihnen darften im Be-
reich deutscher Poesie bleiben.

Dass Karl Kraus in den letzten Jahren
vor dem Weltkrieg Bewunderer und Forde-
rer der Lyrik Georg Trakls und Else Las-
ker-Schiilers war, dass er spiter heftigster
Gegner wurde der von ihm ebenfalls ent-
deckten Franz Werfel und Albert Ehren-
stein sowie des in breiter Front vorriicken-
den Expressionismus, gehort zu seinen
schopferischen Widerspriichen. Er bejahte
in der zu Ende gehenden belle époque einer
halbseidenen Friedenszeit den dichteri-
schen Aufbruch neutonerischer Jugend so
lange, als er von der inneren Echtheit ihres
Pathos iliberzeugt war, er bekdmpfte es,
als seiner Uberzeugung nach die Sprach-
revolution bei einigen Erfolgreichen « Anti-
grammatik» und Ekstase Ware im Litera-
turkommerz wurde. Seine Kritik war
Widerspiel kennerhafter Bewusstmachung
vergessener Leistungen der Vergangenheit
(Interpretation der Genialitidt J. N. Nest-
roys, vorher von den Schriftgelehrten als
Possenreisser und Zyniker missachtet,
und Wiederentdeckung der Lyrik eines
Matthias Claudius) und vernichtender
Demontage zeitgendssischer prominenter
Skribenten von der Art Hermann Bahrs,
Maximilian Hardens, Alfred Kerrs, Felix
Saltens. Fiir die im Jahre 1911 evident
werdende Radikalitdt seiner Bewertungen
ist bezeichnend, dass er fortan die « Fackel»
allein schrieb.

Die von der SS nach dem «Anschluss»
vorgenommene ZerstOrung der Brief-
sammlung und des Archivs von Karl
Kraus — nur wenige rechtzeitig von Freun-
den in die Schweiz gerettete Kisten des lite-
rarischen Nachlasses entgingen der Ver-
nichtung — wird die Erforschung der eben-
so intensiven wie weitreichenden Wirkung
seiner Publizistik auf den sozusagen
schweigenden Teil seiner grossen Ge-

meinde erschweren, wenn nicht gar ver-
eiteln. Das Wort von Karl Kraus war
namentlich in den Kriegsjahren Unge-
zdhlten an der Front und im Hinterland
Trost und Hilfe, geistige Wohltat, Beweis
dafiir, dass es noch eine Stimme gab, die
Unrecht und Barbarei mit dem richtigen
Namen nannte. Karl Kraus hat damals
eine Fiille von begeisterten Zuschriften er-
halten, er, der sich in der Zeit der Unfrei-
heit in erstaunlichem Ausmass Meinungs-
freiheit bewahrte. Er beherrschte souverian
die Kunst, so zu schreiben, dass die Zen-
sur — doch nicht seine Leser — entweder den
Sinn der Aussagen missverstand oder (was
sehr Osterreichisch war) so tun konnte,
als begriffe sie nicht. Es gab tibrigens Per-
sonlichkeiten im Kreis der Feudalaristo-
kratie (vor allem die Firsten Lobkowitz)
und der hohen Beamtenschaft, die den
mutigen, mehrmals als Hochverriter de-
nunzierten Schriftsteller diskret schiitzten,
es gab Publizisten, die seinem Vorbild folg-
ten (Ludwig von Ficker, Herausgeber der
Zeitschrift « Der Brenner», Theodor Hae-
cker), und Staatsmidnner (Heinrich Lam-
masch zum Beispiel), die in seinem Sinn es
wagten, sich dem Wahnwitz entgegenzu-
stellen. Nicht zu ubersehen sind die Anre-
gungen, die Karl Kraus namentlich durch
seine Aphoristik (der 3.Band der « Werke»
vereint die Biicher «Spriiche und Wider-
spriiche», 1909, «Pro domo et mundo»,
1912, «Nachts», 1918, unter dem Titel
«Beim Wort genommen») den — ihm per-
sonlich unbekannten — Philosophen Ferdi-
nand Ebner und Ludwig Wittgenstein ge-
geben hat.

Als der zweite der Schrecken herein-
brach, die Revolution des Nihilismus, fir
dessen Ubergreifen in die Republik Oster-
reich der lange latent gebliebene und im
Februar 1934 blutig ausgebrochene Biir-
gerkrieg den Boden vorbereitet hatte, war
Karl Kraus ein Vereinsamter geworden,
dessen Wort fast nur noch verzerrendes
Echo fand. Wenige verstanden, dass er auch
damals sich selbst treu geblieben war, dass
seine Zustimmung zu Engelbert Dollfuss’
Innen- und Aussenpolitik beitragen wollte
zur Rettung Osterreichs vor dem Zugriff

1047



der Nationalsozialisten. Er, der November
1914 offentlich die Ausserung gewagt
hatte: «In dieser grossen Zeit, die ich
noch gekannt habe, wie sie so klein war;
die wieder klein werden wird, wenn ihr
dazu noch Zeit bleibt ...», war anno 1933
keineswegs ein Stidndestaat-Faschist ge-
worden. Im 888. Heft der «Fackel» gab er
Antwort auf die Angriffe des unbelehrbar
im tschechoslowakischen Asyl (als ob es
keinen Hitler gidbe) weiterrebellierenden
linken Flugels der Austromarxisten und
der die besondere Osterreichische Situation
missverstehenden deutschen Emigranten:

Man frage nicht, was all die Zeit ich
machte.

Ich bleibe stumm ;

und sage nicht, warum.

Und Stille gibt es, da die Erde krachte.

Kein Wort, das traf ;

man spricht nur aus dem Schlaf.

Und trdaumt von einer Sonne, welche
lachte.

Es geht vorbei :

Nachher war’s einerlei.

Das Wort entschlief, als jene Welt
erwachte.

Es wurde nicht begriffen, dass die Ant-
wort des Schweigens vernichtender sein
konne denn tonende, aber machtlose Dekla-
mationen, man entsann sich nicht dessen,
was er am 19. November 1914 doppelsinnig
und doch sehr eindeutig formuliert hatte:
« Die jetzt nichts zu sagen haben, weil die Tat
das Wort hat, sprechen weiter. Wer etwas zu
sagen hat, trete vor und schweige!...» Karl
Kraus wurde 1934 mehr oder weniger
deutlich der Feigheit verdéchtigt, er, der
oft Mut, auch physischen Mut, erwiesen
hatte. So als er, was lebensgefihrlich war,
wihrend des Krieges zweimal Teile des ent-
stechenden Manuskriptes der «Letzten
Tage der Menschheit» liber die von den
Osterreichern  schirfstens  kontrollierte
Grenze zur Schweiz hin- und zurtckge-
bracht hatte.

Das ethische Gefiihl des Moralisten
Karl Kraus war manchmal stirker als

1048

seine prophetische Klarsicht, was ihn mit
sich selbst in Konflikt bringen konnte. Er,
der gemiss seiner urtimlich konservativen
Gesinnung mehr als offizielle schwarz-
gelbe Patrioten und Quasi-Patrioten das
iibernationale Gebilde der Donaumonar-
chie bejaht und stindig vor ihren Toten-
gribern gewarnt hatte, schrieb, erschiittert
durch den mit der Kriegserklirung an
Serbien begonnenen Selbstmord Oster-
reichs und das Witen korrupter Soldateska
der hohen Ringe, einen alle Siinden und
Frevel sammelnden Nachruf auf das ver-
sunkene Reich der Habsburger (in «Welt-
gericht», Band 13 der «Werke»). Doch
gleichzeitig rief er dessen (wenig weisen)
Erben ein — iiberhortes — Vae victoribus zu
und stellte fest, dass in der neuen Unord-
nung die Gebresten der Vergangenheit be-
wahrt wiirden. Die von Karl Kraus er-
hoffte bessere Welt entstand nicht, er
wurde bitterst enttduscht durch die Ein-
sichtslosigkeit der nur an Parteivorteil
und Proporz interessierten Machthaber.
Thnen sagte er, als die Folgen verwalteter
Misswirtschaft das Land ins Verderben
zu stiirzen drohten, vorbehaltlos die
Wahrheit:

Die ihr errungnes Gut geschéndet habt,

bezwungnes Boses nicht beendet habt,

der Freiheit Gliick in Fluch gewendet
habt ;

Hinaufgelangte, die den Wanst gefiillt,

vor fremdem Hunger eigne Gier gestillt,

vom Futtertrog zu weichen nicht gewillt :

Pfriindner des Fortschritts, die das Herz
verliess,

da Weltwind in die schlaffen Segel blies,

vom Biirgergift berauschte Parveniis,

die mit dem Todfeind, mit dem Lebens-
feind

Profit der Freiheit briiderlich vereint,

die freier einst und reiner war gemeint —

Im Jahr 1928 zitierte er resigniert — als
Motto seines satirischen Spiels von der
Interessengemeinschaft eines nach Modell
dargestellten Wiener Polizeiprdsidenten



mit einem durch ihn protegierten Er-
presser «Die Uniiberwindlichen» - die
Sentenz Soren Kierkegaards: «Ein einzel-
ner Mensch kann einer Zeit nicht helfen
oder sie retten, er kann nur ausdriicken,
dass sie untergeht.»

Karl Kraus starb am 12.Juni 1936 in
Wien. Das Schicksal eines Mértyrers blieb
ihm erspart, das ihm in den Tagen des
«Anschlusses» sicher gewesen wire. Er,
der einstens wohlhabend gewesen, starb als
fast armer Mann (einen betrichtlichen
Teil seiner frither bedeutenden literarischen
Einkiinfte hatte er fiir wohltitige Zwecke
verwendet), als Vereinsamter. Sogar jene,
die ihn jahrzehntelang bewundert, wollten
die Grosse und das Einzigartige seiner Per-
sonlichkeit nicht mehr fir wahr haben.
Moglicherweise, weil in der Verwirrung
Jjener Tage die Einsicht fehlte, dass der
kompromisslose Wahrheitssager und uner-
bittliche Ethiker Karl Kraus vieles voraus-
gewusst, was nur allzusehr bittere Tatsache
geworden war. Und wohl auch aus dem
Grund, weil damals noch nicht deutlich
genug das Folgenschwere des Verschwin-
dens der Donaumonarchie aus dem Ge-
fuge Europas sich manifestiert hatte. Denn
letzthin war er (das darf nach mehr als drei
Dezennien seit seinem Tod betont werden)
eine der spdten Zentralgestalten des unter-
gegangenen Reiches, um das — positiv und
negativ, liebend und hassend - die Arbeit
seines Lebens gekreist hatte. Sein Werk
wird als Dokument einer Epoche voll
Katastrophen, als liberlegene geistige Lei-
stung und als eine der Akmen vorbildlicher
deutscher Prosa dauern.

Die Sekundérliteratur tber Karl Kraus
ist quantitativ umfangreicher, als man
erwarten konnte. Damit steht nicht stets
im Einklang ihre Werthaftigkeit. Die beste
Auswahlbibliographie ist zu finden in dem
bei bescheidenem Umfang ausgezeichnet
orientierenden Buch mit dem Titel «Karl
Kraus. In Selbstzeugnissen und Bilddoku-
menten» (Rowohlts Monographien, Bd.
111, 1965). Sein Urheber, Dr. Paul Schick,
Verwalter der Karl Kraus-Sammlung der
Wiener Stadtbibliothek, neben Heinrich
Fischer gegenwirtig der autoritative Ken-

ner, hat mit seiner Arbeit Hervorragendes
geleistet. Sie ist als Einfithrung in das
Schaffen von Karl Kraus und als Portrit
seiner Personlichkeit gleich wertvoll.
(Nebenbei gesagt: unter den vielen Nach-
folgeschriften der «Fackel» — die entweder
gegen sie gerichtet oder in ihrem Sinn zu
wirken bemiiht waren — nimmt der von
Paul Schick und Michael Guttenbrunner
herausgegebene, schérfste Kulturkritik
iibende «Alleingang» eine Sonderstellung
ein; wie die «Fackel» erscheint «Der
Alleingang» unregelmdssig; er ist frei von
kommerziellen Interessen und im Buch-
handel nicht erhiltlich.) Ein bemerkens-
werter Beitrag zur neuesten Sekundérlitera-
tur ist ferner die von der Autorin Caroline
Kohn selbst besorgte Verdeutschung ihrer
der Sorbonne vorgelegten «Staatsthese»
(Habilitationsschrift) «Karl Kraus» (J. B.
Metzler, Stuttgart 1966). Diese umfang-
reiche Studie, unverkennbar Ergebnis
jahrelanger Anstrengungen — doch ge-
hemmt durch das, was ihr sehr rihmens-
wertes Verdienst ist, gewissenhafte Beach-
tung jedes Details — erreicht nicht ganz ihr
Ziel: ein Wesensbild zu bieten des grossen
Publizisten, da die fiir sein Oeuvre signi-
fikative Synthese von flammendem Ethos
und stilistischer Leistung zu sehr im Hin-
tergrund bleibt. Griundlicher noch sind
Friedrich Jenaczeks «Zeittafeln zur «Fak-
kel>. Themen — Ziele — Probleme» (Ed-
mund Gans Verlag, Grifelfing bei Miin-
chen 1965), Register der jeweiligen Zeit-
beziige der «Fackel», bereichert durch
Erorterung ihrer publizistischen Absichten
und exakte Dokumentation. Zu bedauern
ist, dass es in der sonst mit maximaler Ge-
nauigkeit erstellten Chronik eine sehr fihl-
bare Liicke gibt, und zwar in Hinsicht von
Karl Kraus® kriegsgegnerischer Haltung
wahrend der Jahre 1914 bis 1918. Das
Buch bringt als Auftakt eine mit dem um-
strittenen Problem der in Karl Kraus wir-
kenden religiosen Erregung sich beschéfti-
gende Einleitung von Emil Schénauer und
ein den Urheber der Kriegs-«Fackeln»
rithmendes Akrostichon, verfasst von der
Fiirstin Mechtilde Lichnowsky im Jahr
1917:

1049



Kassiopeia und der Wagen,

Auch Orion, schief und schlank,
Raunen von uralten Sagen,
Lassen mich vor Sehnsucht krank.
Keinem Stern doch so mein Dank
Reulos gilt seit tausend Tagen

Als ihm, dem das Herz nie sank.
Unter Qual und furchtlos Wagen,
Stark sein Geist die Zeit bezwang.

Vor einigen Monaten veroffentlichte
Hans Weigel das Buch «Karl Kraus oder
Die Macht der Ohnmacht» (Verlag Mol-
den, Wien 1968). Die dialektische Eleganz
des kritischen Essayisten macht die Lek-
tire zu einem (ernsthaften) Vergniigen.
Bedauerlich ist, dass die umfangreiche
Darstellung keinen Bezug nimmt zu den
Angriffen jiingerer Gegner in Osterreich,
der Bundesrepublik und der DDR, die vor
allem das Problem betreffen, ob Karl
Kraus am Abend seines kdmpferischen
Daseins sich bewidhrt hat. Die Formu-
lierung des Untertitels («Versuch eines
Motivenberichts zur Erhellung eines viel-
fachen Lebenswerks») durfte andeuten,
dass erst nach Erschliessung vermutlich
erhaltener, aber noch unzuginglicher Un-
terlagen die Frage ressentimentlos ent-
scheidbar ist: blieb Karl Kraus im politi-
schen Chaos der durch Burgerkrieg und
von aussen her bedrohten Ersten Republik
Osterreich sich selbst treu? Kam er mit
sich selbst und seiner Vergangenheit in
Widerspruch, weil er gemdss dem ihn
erfiilllenden Ethos bewusst sein Ansehen
im Interesse des doppelt gefdhrdeten Staa-
tes opferte, oder beurteilte er die exzep-
tionell katastrophale Situation unrichtig,
oder wurde er dieses eine Mal von Furcht
iiberwiltigt? Etwas dunkel sagt Weigel,
als einziger Osterreicher hitte Karl Kraus
zwei Weltkriege gewonnen, seinen dritten
aber verloren, weil nun Ohnmacht, bisher
konstitutionelle Stirke, Schwiche wurde.
Weigels Mutmassung verdient jedenfalls
intensive Beachtung.

Karl Kraus mit Jonathan Swift zu ver-
gleichen, liegt nahe, ist indes nur lohnend,

1050

wenn uber evidenten Ubereinstimmungen
die unbestreitbaren Verschiedenheiten nicht
unterschitzt werden — Kontraste, die
keineswegs bloss durch besondere natio-
nale und geschichtliche Voraussetzungen
bedingt sind. Eine sinnvoll durchgefiihrte
Konfrontierung wére fir die Forschung
wertvoll. Philipp Wolff-Windeggs «Swift»
(E. Klett, Stuttgart 1967) bietet Ansétze.
Auf Seite 293 stehen erhellende Sitze, die
dies hoffen lassen: «Karl Kraus besitzt
die Demut und die Uberheblichkeit des
Eingeweihten, Jonathan Swift die Selbst-
herrlichkeit des Handwerkers. Noch das
frivolste Wortspiel in der < Fackel» gebér-
det sich als eine Botschaft aus den Urgriin-
den der Sprache, aber wenn Swift einen
Kalauer niederschreibt, so tut er das ledig-
lich aus Freude am Gleichklang bedeu-
tungsfremder Worter ... Swift strebt nach
grosster Einfachheit; Kraus aber lebt in
einer Welt sorgsam gegeneinander ausge-
spielter Doppeldeutigkeiten, an deren
Ende freilich, nicht anders als bei Swift,
die starke Eindeutigkeit des Sittenrichters
steht. Der Englidnder Swift ist Klassizist,
auch in seiner energischen und geraden,
der Wiener Kraus barock, auch in seiner
vielfiltigen verschlungenen Gedankenfiih-
rung. Kraus ist gebannt von der Vorstel-
lung des barock-pathetischen Weltunter-
gangs, der dramatischen Selbstvernich-
tung, Swift von der des Weltzerfalls. Ge-
meinsam ist beiden die Leidensfdhigkeit...
Kraus hat sein eigentimliches Pathos nie
unterdriickt, vielleicht zum Schaden seines
Werkes. Bei Swift verwandelt es sich gerne
in die angelsiachsische Form des Anti-
pathos, des winderstatement>.»

Wiren die politischen Verhaltungs-
weisen der beiden Minner gegeneinander
abwigbar, konnte vielleicht entsprechend
dem Verfahren Wolff-Windeggs eine neue
Sicht auf jene Macht gewonnen werden,
welche noch in der Ohnmacht des spiten
Karl Kraus sich manifestiert hat.

Ernst Alker



INTERPRETATION IM DIENST DER SACHE

Uber dem heutigen Kult um Funktion und
Methodik der Kritik vergisst man fast die
Andersartigkeit der geistigen Bedingungen,
welche einerseits Kritik und andererseits
Dichtung entstehen lassen. Da es sich hier
sogar um Kiritik der Kritik handeln soll
— die Aufmerksamkeit gilt im folgenden
vier literarwissenschaftlichen Veroffent-
lichungen - scheint es notwendig, eins zu
bedenken: Literarkritische Interpretation
ist nicht Kunst, sondern hat sich mit der
Aufgabe des Informierens zu bescheiden —
indem sie Wissensstoff vermittelt und einen
moglichen Weg zum Verstdndnis literari-
scher Werke zeigt. Damit enthiillt sich auch
der Ausgangspunkt der Kritik: Sie deutet
Dichtung nicht aus der Erfahrung des
Schreibens heraus, sondern geht sie mittels
einer Methode von aussen an; das innere
Ziel jeden Lesens, Identifikation mit dem
Wort, liegt jenseits ihrer Moglichkeiten.
Johannes Urzidil hat das in einem fritheren
Heft dieser Zeitschrift so formuliert:
«Der Kritiker hat eine Methodik, der
Dichter nicht. Gerade das ndmlich macht
ihn zum Dichterl.» Diese Methodik kann
angemessen sein oder das Werk vergewalti-
gen; letzteres trifft sicher immer zu beim
Versuch, ein umfassendes System der Kri-
tik aufzurichten, nach dessen Flle die ver-
schiedenartigsten Werke gemessen werden.
Sinnvoll wird eine Methodik sein, wenn sie
auf ein einzelnes Werk zugeschnitten ist;
allein so wird man dem proteushaften
Charakter des Wortes, des Daseins {iber-
haupt gerecht. Die folgenden vier Inter-
preten, die sich vor allem mit Dichtung des
20.Jahrhunderts befassen, haben in ihrer
Methodik wenig gemeinsam, eins aber
wohl: Hier masst sich die Literaturkritik
nichts an, sie will dem Werk zu seinem
Recht verhelfen, nichts weiter.

Norbert Altenhofers Untersuchung Gber
Hofmannsthals Lustspiel «Der Unbestech-
liche» bedient sich der werkimmanenten
Methode; Ausblicke auf die andern Komo-
dien (insbesondere auf den « Schwierigen»),
aufs Gesamtwerk und auf das Wesen der
Komddie tiberhaupt treten ergdnzend hin-

zu2. Ein erster Teil gilt der ausfiihrlichen,
teilweise Szene fiir Szene fortschreitenden
Interpretation des Stiicks, das bis heute ein
Stiefkind der Hofmannsthal-Forschung
geblieben ist — einmal deshalb, weil ihm
Hofmannsthal selbst gewisse Vorbehalte
entgegenbrachte (so hat er es wohl zur
Auffihrung freigegeben, zum Druck aber
nur den ersten Akt), zum andern, weil es
die irisierende Komplexitit des «Schwie-
rigen» nicht mehr erreicht. In einem zwei-
ten Teil kommen Entstehung und Quellen
des « Unbestechlichen» zur Sprache. Ganz
im Sinne Hofmannsthals versteht Alten-
hofer die Komddie als gesellschaftliches
Gebilde, als sozial bestimmte Kunstform.
Die Gesellschaft ist in diesem Fall die
feudal-patriarchalische des ehemaligen
Osterreich-Ungarn im Jahre 1912, also in
der Zeit rapiden Verfalls. Dieser spiegelt
sich in der Problematik des Schauspiels:
der Dialektik von Herr und Diener. Viel-
sagend in Hinblick auf Hofmannsthals
Annidherung an die restaurative Gesell-
schaft ist die Entstehungsgeschichte: Seine
urspriingliche Konzeption des Lustspiels
schloss ein tatsdchliches Gleichgewicht
zwischen Herr und Diener ein. Unter dem
Einfluss des uberragenden Schauspielers
Max Pallenberg, des ersten Darstellers des
Theodor, entwickelte sich dann die Ko-
modie des Dieners als Herr, des Dieners,
der seiner Herrschaft weit (iberlegen ist.
Freilich handelt es sich auch nach Pallen-
bergs Einwirken nicht um ein revolutionéres
Drama; Altenhofer weist im Gegenteil
nach, wie der Diener Theodor seinem Herrn
gegeniiber zwar energisch sein Recht auf
menschliche Achtung geltend macht, im
iibrigen aber ausschliesslich darauf be-
dacht ist, die Unordnung — die zerbrok-
kelnde Gesellschaftshierarchie — wieder zu-
sammenzuleimen: Der Aufbegehrende
wurzelt so tief im Feudalsystem der Oster-
reichisch-ungarischen Monarchie, dass er
dessen erfolgreicher Bewahrer wird. Die
Schwierigkeit der Interpretation liegt bei
Hofmannsthals Komdodien darin, dass die
eigentliche Aussage nie klipp und klar

1051



formuliert wird; das Wort befindet sich in
Vibration, hat ausschliesslich Stellenwert.
Zur Deutung an sich einfacher Sitze miis-
sen deshalb sowohl! die Situation, die mo-
mentane Beziehung des Sprechenden zum
Partner als auch die oft grossen Schwan-
kungen im Empfinden ein und derselben
Person (Theodor ist Verfechter des alten
Dienerethos und revolutiondr angehauch-
ter Lenker der Gefiihle anderer Menschen)
im Auge behalten werden. Indem Alten-
hofer die Fragwiirdigkeit des sprachlichen
Ausdrucks in den Blickpunkt riickt, passt
er seine Methode souverdn Hofmannsthals
synthetischem Darstellungsstil an; man ge-
winnt ein klares Bild der (bei aller Skepsis)
restaurativen Wendung Hofmannsthals zu
einer veralteten Gesellschaftsordnung.
Das Schrifttum {iber Osterreichische
Literatur ist in den letzten Jahren stark
angewachsen. Schnitzler, Beer-Hofmann,
am allermeisten aber Hofmannsthal finden
im Zuge der Fin-de-siécle-Renaissance
wieder Beachtung, wofiir auch die neuen
oder geplanten Editionen sprechen. Aber
selbst Namen wie Stifter und Grillparzer
finden vermehrt Gehor; offenbar hat man
heute genug Abstand von der alten Monar-
chie, um ihre soziologische und kunstleri-
sche Wirkungskraft in all ihren Veriste-
lungen zu ubersehen. Man hat sich aber
auch an ihre Kritiker erinnert — Broch und
Musil. Beim spiaten Hofmannsthal spielt
Osterreich-Ungarn als soziologisch-politi-
sche Realitit im Sinne einer Restaurations-
tendenz eine Rolle. Das gilt nicht mehr fur
Robert Musil. Wolfdietrich Rasch fasst in
einem kleinen Band vier Studien iber
Robert Musils Roman «Der Mann ohne
Eigenschaften» zusammen 3. Einer « Erinne-
rung an Robert Musil», die der personli-
chen Bekanntschaft des Verfassers mit
Musil gedenkt, folgen zwei stark ins Detail
gehende Abhandlungen iiber die Editions-
frage: «Probleme der Musil-Edition» und
«Zur Entstchung von Robert Musils
Roman <Der Mann ohne Eigenschaften»».
Den gewichtigsten Beitrag bildet eine
Interpretation des Romans. Sieht man von
den Details der Editionsforschung ab, sind
folgende Akzente hervorzuheben: Obwohl

1052

ja Musil nur sechs Jahre jlinger ist als Hof-
mannsthal, gehort er, der noch die erste
Hilfte des Zweiten Weltkriegs erlebte,
gleichsam einer neuen Generation an, fur
die der Verfall des alten Osterreich voll-
endete Tatsache ist. Eine Restauration
wird nicht versucht, im Gegenteil. Zwar
bildet, wie beim «Unbestechlichen», das
Wien kurz vor dem Ersten Weltkrieg den
Hintergrund des Geschehens, doch hat
dies bei Musil lediglich die Funktion einer
Folie, jener Folie des Niedergangs, vor
der — so zeigt Rasch - die Gestalt des Man-
nes ohne Eigenschaften erst ihren spezi-
fischen Sinn erhélt. Ulrich ist Sekretdr der
omindsen «Parallelaktion», der geplanten
Kundgebung zum 70.Regierungsjubilium
des Osterreichischen Kaisers. Doch er-
scheint ihm das ganze Geschehen als Leer-
lauf, «der ihn nichts angeht, wenn er ihn
auch mitmacht». Ja, so wienerisch die
Atmosphire sich zuerst auch gibt, Musil
selbst legt, wie Rasch hervorhebt, keinen
Wert auf Lokalkolorit: «Die Uber-
schitzung der Frage, wo man sich befinde,
stammt aus der Hordenzeit...» Der Ver-
fasser zeigt nun, dass Ulrich nicht als nega-
tives Produkt eines verfallenden Weltreichs
und seines Wertsystems zu verstehen ist:
Seine Handlungsunfihigkeit, seine Eigen-
schaftslosigkeit, sein Leben in den Mog-
lichkeiten ist ein zwar passiver, aber energie-
geladener Protest gegen eine verrottete
Welt, der jeden Augenblick in Aktivitét
umschlagen kann. Bei dieser Betrachtung
kann der «andere Zustand», jene mysti-
sche Weltentriickung, die Ulrich in Ge-
meinschaft mit seiner Schwester Agathe
erfahrt, nicht das Ziel gewesen sein, das
Musil fiir seinen Helden entworfen hatte
(die Interpretation fihrt also hier wieder
zu Editionsfragen zuriick). Rasch legt dar,
dass Ulrich, wie Gibrigens Musil selbst, in
einer Dialektik von Mystik und Ratio
lebt, wobei der Ausdruck « Mystik» selbst-
verstdndlich eine Modifikation erfahren
muss, da es sich um eine gottlose, welt-
immanente Mystik handelt. Der mystische
Inzest miisste somit als Episode, als ge-
scheiterter Versuch, dem «andern Zustand »
Dauer zu verleihen, betrachtet werden,



dem moglicherweise eine Periode folgen
sollte, in der die Ratio wieder stirker in
ihre Rechte treten sollte. So zieht Rasch in
Erwidgung, dass Musil daran herumlabo-
rierte, seinem Helden am Schluss eine trag-
fihigere Lebensbasis als das Reich der
Maoglichkeiten zu verschaffen, was freilich
nur andeutungsweise zu verstehen wire —
in gewisser Hinsicht ist ein offener Roman-
schluss der einzig denkbare. Diese Inhalts-
angabe zeigt, dass die Tragik Robert
Musils darin liegt, dass er sein Lebenswerk
nicht wenigstens so weit vorantreiben
konnte, um die Hauptlinien endgultig
festzulegen. Raschs Studien sind (bei aller
Polemik) dem Dichter gegeniiber behut-
same, wichtige Beitrige zu einer noch aus-
stehenden, allerdings vor fast untiberwind-
lichen Schwierigkeiten stehenden kriti-
schen Musil-Ausgabe.

Bei Johannes Urzidil zieht sich die Gster-
reichisch-ungarische Tradition auf einen
kleinen Raum zusammen: den bdhmisch-
pragerischen. Und auch dieser ist nicht
der einzige kulturelle Grund, aus dem her-
aus der Autor schreibt. Gerhard Trapps Un-
tersuchung dUber die Prosa Johannes
Urzidils gibt erstmals einen Uberblick
liber das gesamte Werk Urzidils vom
Expressionismus bis zur Gegenwart4. Der
Verfasser geht vom literarischen Prag zwi-
schen 1900 und 1920 aus, das nicht nur ein
Schmelztiegel der Volker — Slawen, Juden,
Deutsche und Osterreicher trafen hier auf-
einander —, sondern auch der Kulturen war
und einen spezifischen Expressionismus,
der sich organischer aus der Neuromantik
entwickelte als in Deutschland, hervor-
brachte. Urzidils frithe Lyrik (der erste
Gedichtband, «Sturz der Verdammten»,
erschien 1919) steht Werfel nah, gleichzei-
tig ist eine starke Anteilnahme am Poli-
tisch-Gesellschaftlichen, also ein aktivisti-
scher Zug, spurbar; so trug Urzidil durch
Ubersetzungen bewusst zum Austausch
deutscher und tschechischer Kultur bei
und publizierte in Pfempferts «Aktion».
Trapp zeichnet Urzidils stilistische Ent-
wicklung vom Expressionismus iiber eine
gemiissigte Prosa zum stark kommentieren-
den Spétstil nach. Ist seiner Darstellung zu-

folge in den fritheren Arbeiten die spezi-
fische Tradition der Prager neuromanti-
schen und expressionistischen Schule wirk-
sam — das Phantastisch-Groteske oder, wie
man in Norddeutschland sagt, «Spoken-
kiekerische» —, so im Spitwerk eine sati-
risch-kommentierende Komponente. Die
Erzdhlungen sind nach thematischen Ge-
sichtspunkten (denen stilistische entspre-
chen) in drei Gruppen eingeteilt: Prager,
Bohmerwald- und England/Amerika-Er-
zidhlungen. Fiir die erste Gruppe wird, wie
gesagt, ein breiter lokaler Hintergrund ent-
worfen, die zweite ist immerhin bedacht
(so ist Stifters Einfluss eingehend darge-
stellt), was man jedoch vermisst, ist eine
ausfiihrliche Diskussion der Frage, ob der
trocken-humorvoll kommentierende Stil
der spiteren Erzdhlungen nicht besser
durch einen Einfluss der amerikanischen
Short Story begriindet wiirde als durch den
doch recht vagen Begriff «Altersstil»; da
Urzidil seit vielen Jahren in New York
lebt, ist ein solcher denkbar. Zu bedauern
ist auch, dass die Lyrik — im Widerspruch
zur Uberschrift der Abhandlung — breiten
Raum einnimmt, der Roman «Das grosse
Halleluja», Urzidils eigentliches Amerika-
Portrit, kaum eine Seite. Doch sollen diese
Einwidnde das Verdienst, sich eines ver-
nachldssigten Gebietes der deutschen
Literaturgeschichte angenommen zu haben,
nicht schmaélern, um so weniger, als die
Ereignisse in der Tschechoslowakei dem
deutschsprachigen Leser die Kulturstadt
Prag in ihrer ganzen Bedeutung fiir die
deutsche Literatur wieder ins Bewusstsein
gerufen haben. In seinen paar Zeilen
tiiber den Roman «Das grosse Halleluja»
weist Trapp beziiglich der Schilderung
New Yorks auf die «Vielgestaltigkeit und
Buntheit pulsierenden Lebens, eine Poten-
zierung dhnlicher Verhiltnisse in Prag»,
was genau den Punkt unseres Interesses
trifft: Denn hier hat sich ein stark dem
Lokalen verhafteter Autor eine ganz
andersgeartete lokale Atmosphére litera-
risch erworben, was, im Gesamten unserer
Darstellung betrachtet, heissen will: In
der Moderne verliert das Lokalkolorit an
Bedeutung.

1053



Schliesslich sei auf Manfred Gsteigers
kleinen Sammelband « Poesie und Kritik»
hingewiesen, der gleichsam eine Fortset-
zung des 1963 erschienenen Bandes «Litera-
tur des Ubergangs» ist?. Er gehort weniger
auf Grund seiner Gegenstinde hierher
— vorwiegend Gedichte vom 17. bis 20.
Jahrhundert — als um der Betrachtungs-
weise willen, die in diesen Interpretationen
sichtbar wird: Als vergleichender Literatur-
wissenschaftler steht Gsteiger schon per se
vermittelnd auf der Grenzscheide der Kul-
turen, vorab der franzosischen und der
deutschen, ohne freilich ob dieser Ver-
mittlerrolle das einer Nation spezifisch
Zugehorige aus den Augen zu verlieren (das
zeigen vor allem die Ausfihrungen uber
die Situation der Schweizer Literatur).
Zuerst weisen drei kurze, einleitende Ab-
schnitte auf die Bedeutung des Buchs,
auf die Aufgabe des Lesers, sich das Buch
auch im Zeitalter des Massen-Buchkon-
sums als individuellen Gefihrten zu be-
wahren. Als zweiter Teil folgen unter dem
Titel « Welt im Gedicht» Gedichtinterpre-
tationen, die als Sendungen des deutsch-
schweizerischen Radios manchem Leser
wohl schon bekannt sind. Gryphius, La
Fontaine, Eichendorff, Mallarmé, Reverdy,
Benn, Brecht und Huchel stehen neben
vielen andern zur Diskussion. Hier haben
wir freilich prinzipielle Bedenken: FEine
Rundfunksendung hat ihre eigenen Ge-
setze, ein Buchtext desgleichen. So muss
der Verfasser des Rundfunkmanuskripts
damit rechnen, dass der Horer das zu
interpretierende Gedicht nicht vor Augen
hat, dass also eine allzu komplexe Aus-
fihrung wirkungslos bliebe. Einfachheit
ist hier durchaus am Platze. Als Buch-
texte dargeboten, dem Leser somit den
unbeschriankten Vergleich von Gedicht
und Interpretation erlaubend, wirken diese
Studien zu sehr als Erkldrungen fiir An-
fanger, die die berihmten Namen, die wir
genannt haben, kaum vom Horensagen
kennen. Und das hinwiederum wird der
ganzen Anlage des Buches, das doch fur
Literaturkenner gemacht scheint (man ver-
gleiche die Anmerkungen), nicht gerecht.

1054

So wiirde man sich denn, wenn man von
der Vorstellung einer schriftlichen Inter-
pretation ausgeht, eine grossere Komplexi-
tit — was nicht heissen soll, grossere Ab-
straktion oder Verwissenschaftlichung -
der Betrachtung wiinschen: Was boten
sich fur Moglichkeiten etwa bei Mallarmé,
nicht weniger aber bei dem noch immer
allzu sehr als simpler Stimmungsdichter
verstandenen Eichendorff, dessen unheim-
liches Umschlagen von Gefiihlsprisenz
in Allegorie kaum Beachtung findet. Der
dritte Teil vereinigt sieben Studien unter
dem Titel «Literarische Grenzginge»;
dominierend sind hier die Diskussionen
um eine schweizerische Literatur in ihrer
deutschen und franzosischen Ausprigung
sowie die Problematik des Schriftstellers,
der in der Schweiz lebt: er findet im eignen
Land wenig Unterstiitzung, weder mate-
rielle noch geistige, da offenbar wenig
Sinn fir kinstlerische Existenzen besteht.
Erinnern wir uns hier an das harte Wort,
das Robert Musil in den traurigen Um-
standen seines Genfer Exils tiber die Schweiz
sagen musste: «Das Land ist von Un-
gliubigen bewohnt, und ich bin nie ein
Apostel meiner selbst gewesen.» Um so
erfreulicher ist es, in Manfred Gsteiger
einen schweizerischen Autor zu haben, der
Dichtung dem Leser ndherbringt — dies die
wahrhafte Aufgabe der Interpretation.

Brigitte Weidmann

1In: Schweizer Monatshefte Jg. 43,
Nr.8, S. 892, «Kritik der Kritik der Kri-
tik». — 2 Frankfurter Beitrdge zur Ger-
manistik Bd. 2, Verlag Gehlen, Bad Hom-
burg/Berlin/Ziirich 1967. — 3 Kleine Van-
denhoeck-Reihe 242/243/244, Vanden-
hoeck & Ruprecht, Gottingen (1967). —
4 Die Prosa Johannes Urzidils, Zum Ver-
stindnis eines literarischen Werdegangs
vom Expressionismus zur Gegenwart,
Europiische Hochschulschriften Reihe I,
Nr. 2, Verlag Herbert Lang & Cie. AG,
Bern (1967). — 5 Poesie und Kritik, Be-
trachtungen iiber Literatur, Francke Ver-
lag, Bern und Miinchen (1967).



SCHICKSAL ZWISCHEN ZWANG UND FREIHEIT

Im Jahre 1944 erschien Leopold Szondis
«Schicksalsanalyse» in der von Heinrich
Meng herausgegebenen Biicherreihe
«Psychohygiene — Wissenschaft und Pra-
xis». Szondis darin niedergelegte Theorie
stiess in Fachkreisen zunichst auf grossen
Widerstand, doch allméhlich erkannte man
ihre grundlegende Bedeutung fur die
Tiefenpsychologie sowohl im Hinblick auf
Erweiterung ihrer theoretischen Grund-
lage als auch auf Diagnostik und Therapie.
Die bereits 1948 fiir eine zweite Auflage
stark erweiterte und umgearbeitete « Schick-
salsanalyse» erschien nun 1965 in einer
dritten Auflage mit einem vollig neuen
dritten Teil, in dem Szondi auch die in-
zwischen erarbeitete erbstatistische Me-
thode heranzog?!. Es gelang ihm, die Frage
der erbbiologischen Bestimmung einer
Krankheitseinheit von klinisch wverschie-
denen Krankheitsbildern abzukldren, bei-
spielsweise die Erbeinheit von Epilepsie,
Migréne und Stottern und somit die Erb-
verwandtschaft ihrer Trdger nachzuwei-
sen. Ferner wies Szondi die biologische Be-
ziechung zwischen psychiatrischen Erb-
kreisen und bestimmten Berufskreisen an
Hand der Erbanalyse einer 1419kopfigen
Verwandtschaft von 25 Geistlichen erb-
statistisch nach.

In der Zeit zwischen dem ersten und
dritten Erscheinen der «Schicksalsanalyse»
baute aber Szondi seine schicksalsanaly-
tische Tiefenpsychologie in einem grossan-
gelegten funfbindigen Werk aus und arbei-
tete seinen von ihm benannten Test,
ferner die Methode der Familienforschung
aus. Die Grundlage seiner Tiefenpsycholo-
gie bildet die vorliegende «Schicksalsana-
lyse» als erster Band des Gesamtwerkes.
Seine auf ein dusserst grosses Erfahrungs-
material gegriindete Theorie erfuhr inzwi-
schen auch von verschiedener Seite eine
Bestdtigung. Claude Nachin (Lyon) wies
die Richtigkeit von Szondis Lehre vom
Genotropismus an Alkoholpsychosen, R.
Rey-Ardid (Madrid) an Schizophrenen

nach.
*

Will man Szondis Tiefenpsychologie ge-
recht werden, so muss man sie in seinem
Sinne als Erginzung und Erweiterung der
Forschungen von Freud, Jung und anderen
verstehen. Thre Theorien sollen nicht auf die
Seite geschoben, sondern weitergefiihrt
und natiirlich in vieler Hinsicht korrigiert
werden. Es geht Szondi nicht um die Griin-
dung einer tiefenpsychologischen « Schule»,
sondern um die Vereinigung der sich leider
nur allzu unversohnlich gebdrdenden Rich-
tungen der einen Tiefenpsychologie.

Zum Verstdndnis seiner «Schicksals-
analyse» muss zundchst seine Sicht des
Menschen kurz skizziert werden.

Szondi versteht den Menschen in sei-
ner «Globalitdt». Die Globalitdt des Men-
schen umfasst sowohl seine materielle
Leiblichkeit wie seine Geistigkeit, Be-
wusstes und Unbewusstes, die Triebstruk-
tur mit ihren Gegensitzen, aber auch jene
Seite des Menschen, die fir die Partizipa-
tion, die Teilhabe, am Geist offen ist und
sich im Glauben manifestiert.

Die globale Ganzheit des Menschen ist
aber nach Szondi kein Geschenk, das bei
Geburt in die Wiege gelegt wird. Der
Mensch muss vielmehr im Laufe seines
Lebens seine Globalitdt herzustellen ver-
suchen. Die Instanz, die diesen Prozess
vollzieht, ist das Ich.

Die Wesensstruktur des Menschen er-
scheint in Szondis Darlegung somit nicht
als eine topographische Aufnahme, etwa
in Schichten, Bereichen aufgeteilt, die den
Eindruck des Feststehenden, kaum Ver-
inderlichen erwecken wiirde, wie zum Bei-
spiel noch bei Freud, dessen Terminologie
diese Auffassung nahelegt, sondern als ein
sich stets verindernder Komplex von Trieb-
anspriichen, wie innerer und dusserer Mog-
lichkeiten, «Qualititen», deren Span-
nungen der Mensch mittels seines Ich
immer wieder zu meistern hat. Ich und
Leben sind daher bei Szondi dynamischen
Charakters.

Die Verteilung der Akzente in dieser
dynamischen Struktur ist bei jedem Men-
schen verschieden. Sie hdngt nicht zuletzt

1055



von der Ahnenreihe eines Menschen ab,
vom gelebten Leben der Ahnen wie von
ihren Anlagen. Szondi sieht also den Men-
schen hineingestellt in eine zeitlich weit
zuriickliegende — wenn auch wissenschaft-
lich nicht sehr weit zuriickverfolgbare -
und in eine auch gegenwirtige Familienge-
meinschaft, die fiir jeden von schicksalhaf-
ter Bedeutung ist. Die von seinen Vor-
fahren praformierte Erbanlage eines Men-
schen zeichnet die Moglichkeiten seines
Schicksals vor. Aus diesen Moglichkeiten
muss er — falls es ihm gelingt, zu den Ahnen-
ansprichen hinreichende Distanz zu ge-
winnen - sein eigenes Schicksal selbst
wiithlen bzw. gestalten.

Ob er nun unbewusst, also unter dem
Zwang der Erbanlage, oder — mehr oder
weniger — frei handelt, stellt er sich auf alle
Fille in eine weitere Gemeinschaft, deren
Glieder zu ihm eine nun nicht blutmassige,
sondern innere, psychische Verwandtschaft
aufweisen. Durch die Wahl eines Berufes,
der ja nicht nur Erwerbsquelle ist, sondern
dessen Ausiibung seinen Triebanspriichen
genligt, verbindet er sich mit Menschen,
die dhnliche anlagemissige Anspriiche in
ihrer psychischen Struktur haben. Ja,
selbst die Art der Krankheit und sogar des
Todes bei Selbstmord sind Charakteristika
dieser Gemeinschaft.

Das Verbindende in dieser jeweiligen
Gemeinschaft sind dhnliche Schicksalsfak-
toren. Ist die Globalitidt die Voraussetzung
dafiir, dass sdmtliche Schicksalsmoglich-
keiten — wenn auch nicht in einem Men-
schen — Gberhaupt auftreten konnen, so ist
das Schicksal die Ausrichtung und Profilie-
rung des Einzelnen auf dem Hintergrund
der Globalitit.

Schicksal ist aber kein unabhinderliches
Faktum im Leben eines Menschen, sondern
eine Aufgabe, die er immerfort zu meistern
hat. Darin liegt ein grundlegender Zug in
Szondis Sicht: er versteht den Menschen
nicht vom Sein her, sondern in seinem
Werden.

Weil nun Szondi das Schicksal als einen
dynamischen Vollzug begreift, der sdmt-
liche Existenzmoglichkeiten des Mensch-
seins erfasst (Existenz stets im urspriing-

1056

lichen und nicht im Sinne der Existenz-
philosophie verstanden), an denen alle
Komponenten der Globalitit in ihrer Viel-
falt, in der «multiplen, -existenziellen
Possibilitdt» beteiligt sind, kann er seine
Richtung innerhalb der Tiefenpsychologie
Schicksalsanalyse nennen. Der Terminus
deutet zugleich Ziel und Methode an.

Das Ziel seiner Psychologie ist die Hin-
fuhrung des Menschen zur hochsten Seins-
moglichkeit, zur Humanisierung des eigenen
Wesens. Das Werden in der Auseinander-
setzung mit dem Schicksal ist die seelische
Menschwerdung, auf deren oberster Stufe
der Homo humanus, der religiés-human
ausgerichtete Mensch steht.

*

Im Vordergrund der «Schicksalsanalyse»
steht die Beziehung der Psyche zur biologi-
schen Grundlage des Menschen. Sie ist
durch die Gene bestimmt.

Die moderne Genforschung kann be-
reits mit Sicherheit feststellen, dass Gene
sehr kleine, wahrscheinlich aus wenigen
Molekiilen bestehende Stoffteilchen von
ganz bestimmter Qualitit und Quantitit
sind, die im Laufe der Entwicklung Reak-
tionen auslosen. Die Reaktionsketten
fiuhren zur Erzeugung von sogenannten
Determinationsstoffen, die zur Entwicklung
der einzelnen Organe unentbehrlich sind.

Das Wesentliche ist nun, dass die jewei-
ligen Gene die Anlage zur Entwicklung be-
stimmter Eigenschaften von vornherein in
sich tragen. Die Herausbildung verschiede-
ner Charaktere ist durch spezifische, selb-
stindige Gene bedingt, die in den Ge-
schlechtszellen vorzufinden sind. Man
spricht daher von den Genen der einzelnen
Eigenschaften. So hat die Haarbildung,
Chlorophyllerzeugung, Rotfarbigkeit als
Einzelmerkmal je ein Gen in den Keim-
zellen (Gameten).

Vereinigen sich die médnnliche und die
weibliche Keimzelle, so gehen in das neu
entstandene Individuum (Zygote) ihre
Gene, also Veranlagungen, ein. Doch erst
die Paarbildung zweier Gene (aus der
ménnlichen und aus der weiblichen Keim-
zelle), das Genpaar (Allele) also, bedingt



das Einzelmerkmal. Nun koénnen die paar-
bildenden Gene gleicher oder verschiede-
ner Natur sein, entsprechend ist das Indivi-
duum gleicherbig (Homozygote) oder ge-
mischterbig (Heterozygote).

Die Wirkung eines Gens muss nicht
nur auf ein einziges Merkmal bezogen sein,
sie kann sogar den ganzen Anlagekomplex
beeinflussen. Andererseits beruht das sicht-
bare Ergebnis der Wirkung eines Gens auf
der Zusammenarbeit aller FErbfaktoren,
der ganzen genotypischen Beschaffenheit.
Auch mehrere Gene koénnen durch ihr
Zusammenwirken ein einziges Merkmal
hervorbringen.

Fur das Gesamtbild eines Individuums
(Phénotypus) ist ausser den Erbfaktoren
auch die Lebenslage (Milieu) von aus-
schlaggebender Bedeutung.

Im Hinblick auf die Schicksalsanalyse
sind die gemischterbigen, heterozygoten,
Gene von Interesse. In einem solchen Gen-
paar ist das eine Gen dominant, das andere
unterdriickt (rezessiv). Seine genotypische
Manifestation bleibt unterdriickt, es heisst
in der Genetik ein latent rezessives Gen.

Solche latent rezessive Gene sind zwar
in ihrer primiren Wirkung unterbunden,
dennoch spielen sie beim Menschen eine
wichtige Rolle. Jeder Mensch tridgt namlich
in seinem Erbgut eine Unzahl verborgener
Erbfaktoren. Bei der Befruchtung tritt
zwischen den Erbfaktoren der Geschlechts-
partner ein «primordinaler Genkampf»
ein, den Szondi symbolisch auch « Ahnen-
kampf» nennt, ein Kampf um Dominanz
in den Genpaaren, um der jeweiligen gen-
bedingten Eigenschaft zur Manifestation
zu verhelfen. Jedes Gen stellt nimlich einen
«Ahnenanspruch» dar, den Anspruch, in
seiner Nachkommenschaft urférmig zu-
rickzukehren, einen fritheren Zustand
wieder herzustellen.

Zu den grundlegenden Thesen der
Schicksalsanalyse geh6rt nun die Annahme,
dass nicht nur die dominanten, sich also frei
manifestierenden Gene im Menschen wei-
terwirken, sondern auch die unterdriickten.
Diese latent rezessiven Gene dndern indes
ihre Manifestationsform. Wiirde sich ein
solches Gen in Doppeldosis und somit als

dominant in der Form einer bestimmten
(zum Beispiel musikalischen) Begabung
oder Krankheit (Taubheit), das heisst
genotypisch hervortreten und damit die
Person in ihren Eigenschaften und Hand-
lungen bestimmen, so {ibt es nun in seiner
Latenz eine Wirkung aus, die ithre Wahl-
handlungen lenkt. Treten also zum Beispiel
die Gene der Taubheit nur in Einzeldosis
auf (bei Heterozygoten), so wird die Per-
son nicht taub, wihlt jedoch einen Beruf,
der sich mit manifest tauben Menschen be-
schiftigt (Ohrenarzt, Logopdde in einem
Institut fir Taube oder Taubstumme),
verliebt sich in eine Person, die Trigerin
derselben Gene ist, bzw. verbindet sich in
Freundschaft mit solchen Personen. Der
Nachkomme von Tauben heiratet zum
Beispiel eine Frau, die zwar nicht taub ist,
jedoch von tauben Ahnen stammt.

Die Wirkung latent rezessiver Gene,
die die Wahlhandlungen eines Menschen
beeinflusst und die Richtungsfaktoren der
triebhaften Bindungen bestimmt, nennt
Szondi Genotropismus.

Der Genotropismus ist die Manifesta-
tion eines in Einzeldosis vorhandenen Gens
auf einem Umweg, indem es den Menschen
in der Wahl des Liebesobjekts, des Freun-
des, des Ideals, des Geschiftspartners, der
Berufsverbindung zu solchen Individuen
treibt, die selbst Tridger desselben Gens
sind. Die neuere Auffassung der Erbbio-
logie iiber Dominanz und Rezeptivitit in
der Tierwelt — fehlen auch entsprechende
Experimente noch, die Szondi nun anregt —
schliesst die Moglichkeit nicht aus, dass
auch bei Tieren latente Gene bei der sexuel-
len Auswahl wirksam sind. Die These des
Genotropismus steht also zu den biologi-
schen Tatsachen bei Tier und Mensch nicht
im Widerspruch.

*

Die genotropischen Wahlkreise entsprechen
den psychiatrischen Erbkreisen, denen
gemdss Szondi vier Grundtriebe unter-
scheidet: 1. Sexualtrieb, 2. Paroxymal-,
Uberraschungstrieb oder ethisch-morali-
scher bzw. Gewissenstrieb, 3. Ichtrieb, 4.
Kontakttrieb.

1057



Jeder Trieb dussert sich in der Liebes-,
Berufs-, Freundes-, Krankheits- und To-
deswahl auf eine je eigene Weise. Ein Bei-
spiel soll die Schicksalsmoglichkeiten eines
Triebes beleuchten.

Der erste Faktor des Paroxymal- oder
Uberraschungstriebes ist das Bediirfnis,
das sowohl auf die Stauung der rohen
Affekte wie auch auf Wiedergutmachung,
Gerechtigkeit ausgerichtet ist, und also die
Werte gut und bose existenziell zur Er-
scheinung bringen kann.

Die pathologische, extrem negative
Erscheinungsform dieses Bediirfnisses zeigt
sich als Trieberkrankung, und zwar als ge-
nuine Epilepsie (Morbus sacer), Migrdne-
Vasoneurose, Stottern, Asthma, Ekzem,
Bettnidssen, Poriomanie (Wandersucht) und
andere. In krimineller Form tritt es als
Klepto- bzw. Pyromanie (Stehl- bzw.
Brandstiftungssucht) oder als Affektmord
hervor. Seine charakteristischen Todesfor-
men bei Suizid sind Springen in die Tiefe,
Feuertod, Tod durch Dipsomanie (perio-
dische Trunksucht). — Die physiologische,
normale, soziale Erscheinungsform dieses
Triebbediirfnisses kann als Triebdusserung
auftreten, und zwar als Stauung von Zorn,
Hass,Wut, Rache, ferner als Uberraschungs-
bediirfnis, das sich als explosionsartige
Entladung (zum Beispiel Wutausbruch)
oder als Intoleranz kundtun kann. — Die
Berufe nun, die die Bediirfnisanlage (auch
die krankhafte Form) auf sozialisierte
Weise ausleben lassen konnen, sind unter
anderen: Laufbursche, Fuhrmann, See-
mann, Flieger (Befriedigung der Wander-
lust, aber auch des Fluchtbediirfnisses
wegen der Drohung innerer Spannungen
oder des Gewissens); Schmied, Heizer,
Feuerwehrmann, Schornsteinfeger, Ofner,
Pyrotechniker, Bécker — Berufe, die offen-
sichtlich das Bediirfnis, mit dem Feuer um-
zugehen, befriedigen. Szondi hebt jedoch
mit Nachdruck hervor, dass die Befriedi-
gung von Bediirfnissen durch den Beruf
keineswegs bedeute, jeder Feuerwehrmann
etwa sei ein latenter Pyromaniker, jeder
Kriminalist oder Kriminalschriftsteller ein
latenter Verbrecher. Denn dass diese Men-
schen einen solchen Beruf ergriffen haben,

1058

beweist bereits, dass sie fiahig sind, ihre
Triebbediirfnisse auf soziale, einwandfreie
Weise zu befriedigen, so dass das Bediirfnis
keine krankhafte oder kriminelle Form
annehmen kann. - Die extrem positiven,
in hohem Masse sozialisierten Erschei-
nungsformen sind Triebdusserungen in der
Form von kollektiver Gerechtigkeit, kollek-
tiver Giite, Caritas, oder als echte From-
migkeit (Homo sacer) und als Toleranz.
Die entsprechenden Berufe sind: Priester,
Seelsorger, Monch bzw. Nonne, Missions-
schwester, Gesundheitsfiirsorger, gericht-
licher Mediziner und andere. In seinem
Werk «Schicksalsanalyse» stellt Szondi im
Ubrigen fur jeden Triebkreis die entspre-
chenden Berufe in Tabellen zusammen.

Der Zusammenhang zwischen Trieb-
bediirfnis und Beruf ist entscheidend fur
den Berufsberater, der die Berufseignung
festzustellen hat, wie auch fiir den Psycho-
logen, der bei triebkranken Patienten durch
eine entsprechende Arbeitstherapie Neu-
rosen, eventuell sogar Psychosen vorbeu-
gen, sie mildern oder heilen kann.

Die Triebbediirfnisse konnen natiirlich
auch in der Form von Liebhabereien
(Poriomanie zum Beispiel als Bergsteigen,
Wandern, Reisen) oder als Sport befriedigt
werden.

®

Der Mensch, der einerseits dem Ahnenerbe
durch die Verteilung der genbedingten
Trieb- und Ich-Funktionen ausgeliefert ist,
andererseits diese «Ahnenvergangenheit»
bewusst machen und sich somit von ihr -
innerhalb von Grenzen — befreien und sein
Leben bewusst verfolgen kann, hat Schick-
sal.

Schicksal ist eine grundlegende Wirk-
lichkeit und nicht bloss ein Begriff in
Szondis Sicht des Menschen. Sein Lebens-
werk ist eigentlich der Erforschung dieser
Wirklichkeit gewidmet, die sich als Schick-
sal im Menschenleben kundtut. Daher die
Wahl der Bezeichnung fiir seine tiefen-
psychologische Richtung als «Schicksals-
analyse».

Der Genbedingtheit und der freien
Lenkbarkeit des Schicksals geméss unter-



scheidet Szondi zwei Arten von Schicksal,
das Erb- oder Zwangsschicksal und das
Ich- oder Wahlschicksal. Das letztere ist das
durch freie Entscheidung gewihlte Schick-
sal aus den genbedingten Schicksalsmog-
lichkeiten. Es setzt die Freiheit des betref-
fenden Ich voraus in bezug auf die Wahl
oder Integration der moglichen, bewusst
gewordenen Ahnenanspriiche.

Vom Schicksal kann man jedoch nur
dann im eigentlichen Sinne sprechen, wenn
beide Schicksalsarten, also auch die Frei-
heit, im Leben eines Menschen moglich
werden. Ein Zwangsschicksal ohne die freie
Wahl des Ich ist kein Schicksal in Szondis
Sinne, sondern ein ich-loses Leben, ein
schicksalloses Vegetieren.

*

Szondis nicht hoch genug einzuschitzendes
Verdienst ist es, die Psychologie durch die
Entdeckung der genbedingten «Ahnenan-
spriiche» und damit des «familidren Unbe-
wussten» mit einer bis dahin héchstens nur
geahnten Wirklichkeit bereichert und zur
Erforschung nun nicht nur dieser Sphére
des Unbewussten, sondern des ganzen
Menschen, des gesunden wie des kranken,
eine sichere, von jedem Ausgebildeten
nachvollziehbare Methode ausgearbeitet
zu haben. Diese Methode besteht freilich
nicht nur in der Anwendung seines Testver-
fahrens, sondern in erster Linie in der
Analyse der Trieb- und Ich-Funktionen

und in der Ausarbeitung einer psychologi-
schen Anthropologie, deren Grundlage die
«Schicksalsanalyse» bildet.

Die hohe Verantwortung, die die psycho-
logische Menschenfiihrung dem Psycho-
logen aufbiirdet, die aussergewOhnliche
Belastung, verursacht durch das Bemiihen,
das Schicksal des Patienten tragen zu hel-
fen, und die Schwierigkeiten, die im psychi-
schen Bereich zu Uiberwinden sind, fordern
vom Psychologen den allerhdchsten
menschlichen Einsatz, nur der Anforderung
an den Seelsorger vergleichbar. Dass der
Psychologe seine menschlichen Grenzen
hat und dass er als Mensch auf sich ge-
stellt, diesen Anforderungen nie gewachsen
sein kann, weiss Szondi nur zu gut. Darum
mahnt er alle, die sich mit dem Menschen
beschiftigen, das Irrationale im Menschen
und im Schicksal, das ungeachtet der vor-
dringenden Forschung unergriindbar bleibt,
zu respektieren, und darum weiss er, wie
sehr derjenige, der anderen Hilfe sein will,
den Beistand des Einen Geistes, ndmlich
Gottes, notig hat. «

Alexander Gosztonyi

1Leopold Szondi: Schicksalsanalyse,
Wahl in Liebe, Freundschaft, Beruf,
Krankheit und Tod. Mit zahlreichen
Stammbédumen und Tabellen. Dritte, neu
bearbeitete und stark erweiterte Auflage,
Schwabe & Co. - Verlag, Basel-Stuttgart,
1965.

1059



	Bücher

