
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

KARL KRAUS

Mit dem 14.Band wurde vor kurzem die
von Heinrich Fischer ausgezeichnet
besorgte, bis einschliesslich Band 10 bei
Kösel und sodann Albert Langen/ Georg
Müller verlegte Ausgabe der «Werke» von
Karl Kraus abgeschlossen. Der 14.Band
enthält selten gewordene dramatische
Arbeiten, die - nicht so berühmt wie die
«Letzten Tage der Menschheit» - einen
bedeutenden Sektor seines Schaffens
darstellen. Hoffentlich entschliesst sich einer
der beiden Verlage zur Komplettierung,
denn es fehlen die seinerzeitigen Bucheditionen

verdeutschter Shakespeare-Sonette
und -Dramen, einige Nestroy- und
Offenbach-Texte sowie die «Zeitstrophen» (aus
dem Jahr 1931).

Vermutlich hat der Absatzerfolg der
«Dritten Walpurgisnacht», einer
Durchleuchtung der für das Wesen des
Nationalsozialismus symptomatischen Sprachbarbarei,

den Verlag Kösel zu dem grossen
Unternehmen veranlasst; die Buchedition
(1952) eines im Herbst 1933 ausgedruckten
voluminösen «Fackel»Heftes, das Karl
Kraus mit Rücksicht auf die Gefährdung
seiner Leser im Raum des Dritten Reiches
nicht hatte verbreiten lassen, wurde später
als Band 1 Beginn der «Werke».

Der Kösel-Verlag bringt nun einen
Neudruck aller Hefte - 922 Nummern -
der «Fackel» heraus, der, wie wohl gesagt
werden darf, originellsten und wertvollsten
deutschsprachigen Zeitschrift während vierer

Jahrzehnte unseres Säkulums. Zusätzliche

Register- und Kommentarbände sind
vorgesehen.

Die Frage nach der Berechtigung des

Projekts kann vorbehaltlos bejaht werden.
Zwar gibt es im Rahmen der «Werke»
einige Auswahlbände aus der «Fackel»
(«Widerschein der Fackel», «Unsterblicher

Witz», «Mit vorzüglicher
Hochachtung»). Aber sie sind letztlich nur
sparsame Proben des Reichtums einer Zeit¬

schrift, deren Gesamt das Wesen eines

Mannes vergegenwärtigt, der, unerbittlicher

Kämpfer gegen jede Art von Lüge,
sein Verharren im Wandel und Sich-
Wandeln im Verharren intensiver verwirklicht

hat als jeder andere Zeit- und
Leidgenosse der Finis Austriae-Epoche. Was

er im (oft missverstandenen und
angegriffenen) Gedicht «Mein Widerspruch»
ausgesagt hat, wird durch die Tatsachen
seines Lebensganges bestätigt :

Wo Leben sie der Lüge unterjochten,
war ich Revolutionär.
Wo gegen Natur sie aufNormen

pochten,
war ich Revolutionär.
Mit lebendig Leidendem hab ich

gelitten.
Wo Freiheit siefür die Phrase nutzten,
war ich Reaktionär.
Wo Kunst sie mit ihrem Können

beschmutzten,
war ich Reaktionär.
Und bin bis zum Ursprung zurückge¬

schritten.

Um 1907 war Karl Kraus (geboren
am 28. April 1874 in der böhmischen
Stadt Jicin als Sohn eines jüdischen
Papierfabrikanten, jedoch aufgewachsen in Wien)
ein ebenso bewunderter wie gefürchteter
Wiener Skribent, der, seinen Ernst oft noch
spielerisch tarnend, omnipotenten
Zeitungsherausgebern, selbstgefälligen Phra-
seologen, beziehungsstarken Korruptioni-
sten und angesehenen Kultursurrogat-
Händlern ihre Sünden vorhielt und das

publik machte, was öffentlich verschwiegen
wurde. Zwischen 1914 bis 1932 erhob er
sich in den Rang eines nur auf sich selbst
gestellten Verteidigers missachteter
Menschenrechte, für den Witz und Pathos
vereinende Satire eine der Möglichkeiten zur
Anprangerung der «Widerwart» (Gegen-

1044



wart) bedeutete. Was er während des Ersten
Weltkrieges zu schreiben - und zu
publizieren - wagte, war Zeugnis unverbrüchlichen

Ethos, Beweis überlegenen Verstandes

und unerschrockener Barmherzigkeit.
Als er 1926 in einem unerhörten publizistischen

Alleingang einen ganz Wien
beherrschenden Erpresser unschädlich gemacht
hatte, bekam sein Name europäischen
Klang. Aber im Jahr des Todes, 1936,
hatte die öffentliche Meinung sich gegen
Karl Kraus gewendet. Nicht wenigen seiner
Sympathiseure aus dem konservativen Lager

war er wegen der dem Sozialismus
bezeugten Zustimmung suspekt geworden,
den linksorientierten Intellektuellen ver-
hasst durch vermeintliche Annäherung an
das, was als Austro-Faschismus bezeichnet
wurde. Die seit 1934 nur noch sparsam
erscheinenden Nummern der «Fackel» -
früher trotz langem Boykott des
Buchhandels die auch absatzmässig
erfolgreichste Zeitschrift Altösterreichs und
seiner Nachfolgestaaten - fanden kaum
mehr Beachtung. Der Publizist war in den
Ruf eines kleriko-faschistischen Reaktionärs

gekommen. In Wirklichkeit dürfte
damals Karl Kraus sich die Treue
gehalten und gemäss dem ihn erfüllenden
Ethos gehandelt haben, er, der von
seinen Feinden seit jeher als Zersetzer
geschmäht worden war. Wer die jeweiligen
Illusionen, Lügen und Ressentiments der
Mächtigen, Interessenten und Gedankenlosen

rücksichtslos entzaubert, kann erst
dann Gerechtigkeit finden, wenn der Zeiten

Uhr jener Generationen abgelaufen ist,
die nicht den Mut zur Selbsterkenntnis
besessen haben. Die österreichische, deutsche

und in weitem Ausmass europäische
Geschichte eines halben Jahrhunderts hat
oft die Richtigkeit seiner prophetischen
Sprüche (und Widersprüche gegen die Zeit)
bestätigt.

Konsequenz seiner scharfen Kritik des
öffentlichen Lebens ist es, dass ihre
Bedeutung erst zu einem Zeitpunkt vollkommen

evident wird, in dem das einstens
aktuell Gewesene mehr oder weniger zu
verblassen beginnt. Intensität seiner
Beobachtung und Auslegung konservierte

Vergängliches zu Zeugnissen der Problematik

und Verderbnis miterlebter Epoche.
Karl Kraus, einer der grossen moralistischen

Satiriker der Weltliteratur, kannte
die Aussagebedeutung des Details, er
nahm den Selbstverrat durch die
Umgangssprache beim Wort, erhellte ihr
Esperanto als Desperanto der Unwerte.
Ein Beispiel aus der Fülle seiner Funde im
Inseratenteil der Zeitungen sei angeführt :

Die Nebensache
Ich suche einen

Schwiegervater
der sich mit mir in Konfektion etabliert ;
bin 33 Jahre alt, bekannt als Reisender
und Konfektionär. Verm. verb. J. C.

3378 Exp. d. Bl. Berlin SW.

Die Glosse zu diesem Dokument hat
folgenden Wortlaut:

«Cherchez la femme, kann man da
wohl nicht mehr sagen. Suchs Frauerl! Wo
ist sie Er sagt nicht : Einheirat, denn auch
der Schwiegervater ist noch nicht etabliert.
Sonst sagten sie wenigstens, dass sie das
Geschäft finden wollen und darum die Frau
suchen. Sie brauchten doch einen lebendigen

Vorwand. Das fällt jetzt weg; der
Schwiegervater ist das Rudiment einer
überwundenen Entwicklung, die noch
Sentimentalitäten kannte und die Frau
beim Warenbestand berücksichtigte. Das
ist vorbei. Ein Schwiegervater wird gesucht.
Die Tochter kann tot sein, wenn sie will;
ist sie bei der Hochzeit da, gut, nicht -
nicht. Wird er das Konfektionslager mit
dem Schwiegervater teilen! Es ist eine

Neuerung in der Damenkonfektionsbranche.

Konfektion ohne Dame. Der Glanz
antiker Grösse durchleuchtet unsere Zeit.
Wo ist sie, die dieses Schicksal treffen
wird? Die vielleicht die Annonce liest und
nicht weiss, dass letzten Endes doch sie
gemeint ist! Wo lebt die Konfektionsware?
Wo lebt dieses fertige Kleidungsstück von
Weib? Wo ist sie, dass ich sie beschwöre,
sich jetzt zu verbergen und sich lieber zu
töten als der Kadaver dieser Hyäne zu
sein. Männer sterben jetzt durch Zufall,
Frauen werden gebären, weil zwei sich

1045



etablieren wollen. Ein heroisches Zeitalter
bricht ein. Beklaget nicht was gewesen.
Komm o Morgenrot! Zwei Haderlumpen
werden sich in dieser grossen Zeit über dem
toten Leben eines Mädchens die Hand
reichen.»

Karl Kraus war keineswegs nur
scharfäugiger Sammler von Zeitungsausschnitten
und ihr spiritueller Interpret, er war mehr,
kulturkritischer Essayist grossen Stils. Er
hat seine einschlägigen Arbeiten - zuerst
in der «Fackel» veröffentlicht - in Büchern
gesammelt («Sittlichkeit und Kriminalität»,

«Die chinesische Mauer», «Weltgericht»,

«Untergang der Welt durch
schwarze Magie», «Literatur und Lüge»).
Im Rahmen der «Werke» sind sie neu
aufgelegt worden. Diese Texte manifestieren
sich als Synthesen erlesener Sprachkunst,
bitteren und doch manchmal heiteren
Spottes, leidenschaftlicher, von
kompromisslosem Ethos getragener Anklagen.
Freilich, der Terminus «Essay» ist für die
ästhetisch vollendete Einheit von Witz und
Wahrheit, von Pamphlet und Prophétie,
von Desinfektion und Diagnose nicht ganz
zureichend.

Die Meriten des Meisters kritischer
Kulturgeschichte seiner Gegenwart haben
oft zur Unterschätzung des Dichters Karl
Kraus verleitet, eines Dichters, der das im
deutschen Sprachbereich - und wohl auch
in der Weltliteratur - einzigartige Drama
«Die letzten Tage der Menschheit»
(1919 als Sonderhefte der «Fackel», 1922
als Buch erschienen) geschaffen hat. Es ist
einzigartig (und gleichzeitig dokumentarisch)

in doppelter Hinsicht : als vom
österreichischen und wienerischen Meridian her
gestaltetes Gesamt des Ersten Weltkrieges
(ohne dass die betont österreichische
Komponente die allgemein gültige europäische
Aussagefunktion beeinträchtigte) und als

Vorahnung des Zweiten Weltkrieges. Es
ist überdies dokumentarisch in besonderer
Weise durch die sich ins Dichterische
erhebende Reihung authentischen Materials.
Leitartikel, chauvinistische Phrasen,
amtliche Deklamationen, blutrünstige
lyrische Konfektion, Berichte, Befehle, Feuilletons

sind die Substanzen, die durch leit¬

motivisch eingefügte Gespräche eines
wissenden Nörglers und eines der Macht der
Lüge verfallenen Patrioten zu überwältigenden

Zeugnissen der Verblendung,
Dummheit, Profitgier und Entmenschlichung

gesteigert werden. Mag sogar für
den, der einstens in Wien (laut Karl
Kraus «Versuchsstation für Weltuntergänge»)

schaudernd alles miterlebt hat,
das Tatsächliche nicht mehr ganz zu
entschlüsseln sein, die Wirkungsdynamik ist
geblieben. Viele der Drahtzieher und Marionetten

werden mit vollem Namen genannt,
Kaiser und Könige, Generale,
Zeitungsherausgeber, Propagandisten, Politiker,
Kriegslieferanten, Diplomaten, hetzende
Versemacher. Sie empfehlen unentwegt
Heldentod und Opfergesinnung den
Soldaten, den Hungernden, den Entrechteten
und Entwürdigten, sie zerstören die Welt,
von der Gott in der Apokalypse des
Ausklangs sich entsetzt abwendet. Diese
«Tragödie in fünf Akten mit Vorspiel
und Epilog» bildet den 5. Band der
«Werke». Da sie 770 Seiten umfasst,
konnte sie nur partiell aufgeführt werden.

In der Geschichte der dramatischen
Form sind die «Letzten Tage der Menschheit»

ein revolutionäres Phänomen. Aber
die sonstige Produktion des Dichters Karl
Kraus bleibt der Tradition verbunden.
Namentlich seine Lyrik (der 7. Band der
«Werke» sammelt die neun Teile der
«Worte in Versen», 1916-1930) ist
formkonservativ gerichtet. Über sich selbst hat
Karl Kraus ausgesagt: «Ich bin nur
einer von den Epigonen, die im alten Haus
der Sprache wohnen.» Er schätzte
Bemühung um das reine Wortkunstwerk
höher denn seine Tätigkeit als Prosaist, er
hielt seinen «Verehrern» oft vor, sie

bejubelten den witzigen Glossator und satirischen

Essayisten, blieben indes
unempfänglich für seine Verse. In diesem
Zusammenhang sei bemerkt, dass die Entfaltung
des Lyrikers Karl Kraus durch die von
ihm nicht als eigentliche Lebenserfüllung
empfundene Demaskierung der Lügen
seiner Zeit unverkennbar gehemmt worden
ist. Vertiefung ins Sprachkunstwerk und
Beschäftigung mit dem Wunder der

1046



Sprache, deren Missbrauch er phrenetisch
bekämpfte (das postum erschienene Buch
«Die Sprache» - 2.Band der «Werke» -
blieb Fragment), waren ihm der eigentliche
Sinn geistiger Existenz. In seinen Versen
sind indes satirische und polemische
Formationen häufiger als Gebilde rein
lyrischer Art. Einige von ihnen dürften im
Bereich deutscher Poesie bleiben.

Dass Karl Kraus in den letzten Jahren
vor dem Weltkrieg Bewunderer und Förderer

der Lyrik Georg Trakls und Else Las-
ker-Schülers war, dass er später heftigster
Gegner wurde der von ihm ebenfalls
entdeckten Franz Werfel und Albert Ehrenstein

sowie des in breiter Front vorrückenden

Expressionismus, gehört zu seinen
schöpferischen Widersprüchen. Er bejahte
in der zu Ende gehenden belle époque einer
halbseidenen Friedenszeit den dichterischen

Aufbruch neutönerischer Jugend so
lange, als er von der inneren Echtheit ihres
Pathos überzeugt war, er bekämpfte es,
als seiner Überzeugung nach die
Sprachrevolution bei einigen Erfolgreichen « Anti-
grammatik» und Ekstase Ware im
Literaturkommerz wurde. Seine Kritik war
Widerspiel kennerhafter Bewusstmachung
vergessener Leistungen der Vergangenheit
(Interpretation der Genialität J. N. Nestroys,

vorher von den Schriftgelehrten als
Possenreisser und Zyniker missachtet,
und Wiederentdeckung der Lyrik eines
Matthias Claudius) und vernichtender
Demontage zeitgenössischer prominenter
Skribenten von der Art Hermann Bahrs,
Maximilian Hardens, Alfred Kerrs, Felix
Saltens. Für die im Jahre 1911 evident
werdende Radikalität seiner Bewertungen
ist bezeichnend, dass er fortan die «Fackel»
allein schrieb.

Die von der SS nach dem «Anschluss»
vorgenommene Zerstörung der
Briefsammlung und des Archivs von Karl
Kraus - nur wenige rechtzeitig von Freunden

in die Schweiz gerettete Kisten des
literarischen Nachlasses entgingen der
Vernichtung - wird die Erforschung der ebenso

intensiven wie weitreichenden Wirkung
seiner Publizistik auf den sozusagen
schweigenden Teil seiner grossen Ge¬

meinde erschweren, wenn nicht gar
vereiteln. Das Wort von Karl Kraus war
namentlich in den Kriegsjahren
Ungezählten an der Front und im Hinterland
Trost und Hilfe, geistige Wohltat, Beweis
dafür, dass es noch eine Stimme gab, die
Unrecht und Barbarei mit dem richtigen
Namen nannte. Karl Kraus hat damals
eine Fülle von begeisterten Zuschriften
erhalten, er, der sich in der Zeit der Unfreiheit

in erstaunlichem Ausmass Meinungsfreiheit

bewahrte. Er beherrschte souverän
die Kunst, so zu schreiben, dass die Zensur

- doch nicht seine Leser - entweder den
Sinn der Aussagen missverstand oder (was
sehr österreichisch war) so tun konnte,
als begriffe sie nicht. Es gab übrigens
Persönlichkeiten im Kreis der Feudalaristokratie

(vor allem die Fürsten Lobkowitz)
und der hohen Beamtenschaft, die den

mutigen, mehrmals als Hochverräter
denunzierten Schriftsteller diskret schützten,
es gab Publizisten, die seinem Vorbild folgten

(Ludwig von Ficker, Herausgeber der
Zeitschrift «Der Brenner», Theodor Hae-
cker), und Staatsmänner (Heinrich
Lammasch zum Beispiel), die in seinem Sinn es

wagten, sich dem Wahnwitz entgegenzustellen.

Nicht zu übersehen sind die
Anregungen, die Karl Kraus namentlich durch
seine Aphoristik (der 3.Band der «Werke»
vereint die Bücher «Sprüche und
Widersprüche», 1909, «Pro domo et mundo»,
1912, «Nachts», 1918, unter dem Titel
«Beim Wort genommen») den - ihm
persönlich unbekannten - Philosophen Ferdinand

Ebner und Ludwig Wittgenstein
gegeben hat.

Als der zweite der Schrecken hereinbrach,

die Revolution des Nihilismus, für
dessen Übergreifen in die Republik Österreich

der lange latent gebliebene und im
Februar 1934 blutig ausgebrochene
Bürgerkrieg den Boden vorbereitet hatte, war
Karl Kraus ein Vereinsamter geworden,
dessen Wort fast nur noch verzerrendes
Echo fand. Wenige verstanden, dass er auch
damals sich selbst treu geblieben war, dass

seine Zustimmung zu Engelbert Dollfuss'
Innen- und Aussenpolitik beitragen wollte
zur Rettung Österreichs vor dem Zugriff

1047



der Nationalsozialisten. Er, der November
1914 öffentlich die Äusserung gewagt
hatte: «In dieser grossen Zeit, die ich
noch gekannt habe, wie sie so klein war;
die wieder klein werden wird, wenn ihr
dazu noch Zeit bleibt ...», war anno 1933

keineswegs ein Ständestaat-Faschist
geworden. Im 888. Heft der «Fackel» gab er
Antwort auf die Angriffe des unbelehrbar
im tschechoslowakischen Asyl (als ob es
keinen Hitler gäbe) weiterrebellierenden
linken Flügels der Austromarxisten und
der die besondere österreichische Situation
missverstehenden deutschen Emigranten:

Man frage nicht, was all die Zeit ich
machte.

Ich bleibe stumm ;
und sage nicht, warum.
Und Stille gibt es, da die Erde krachte.
Kein Wort, das traf;
man spricht nur aus dem Schlaf.
Und träumt von einer Sonne, welche

lachte.
Es geht vorbei:
Nachher war's einerlei.
Das Wort entschlief, als jene Welt

erwachte.

seine prophetische Klarsicht, was ihn mit
sich selbst in Konflikt bringen konnte. Er,
der gemäss seiner urtümlich konservativen
Gesinnung mehr als offizielle schwarzgelbe

Patrioten und Quasi-Patrioten das
übernationale Gebilde der Donaumonarchie

bejaht und ständig vor ihren
Totengräbern gewarnt hatte, schrieb, erschüttert
durch den mit der Kriegserklärung an
Serbien begonnenen Selbstmord Österreichs

und das Wüten korrupter Soldateska
der hohen Ränge, einen alle Sünden und
Frevel sammelnden Nachruf auf das
versunkene Reich der Habsburger (in
«Weltgericht», Band 13 der «Werke»). Doch
gleichzeitig rief er dessen (wenig weisen)
Erben ein - überhörtes - Vae victoribus zu
und stellte fest, dass in der neuen Unordnung

die Gebresten der Vergangenheit
bewahrt würden. Die von Karl Kraus
erhoffte bessere Welt entstand nicht, er
wurde bitterst enttäuscht durch die Ein-
sichtslosigkeit der nur an Parteivorteil
und Proporz interessierten Machthaber.
Ihnen sagte er, als die Folgen verwalteter
Misswirtschaft das Land ins Verderben
zu stürzen drohten, vorbehaltlos die
Wahrheit :

Es wurde nicht begriffen, dass die
Antwort des Schweigens vernichtender sein
könne denn tönende, aber machtlose
Deklamationen, man entsann sich nicht dessen,
was er am 19. November 1914 doppelsinnig
und doch sehr eindeutig formuliert hatte:
«Die jetzt nichts zu sagen haben, weil die Tat
das Wort hat, sprechen weiter. Wer etwas zu
sagen hat, trete vor und schweige !...» Karl
Kraus wurde 1934 mehr oder weniger
deutlich der Feigheit verdächtigt, er, der
oft Mut, auch physischen Mut, erwiesen
hatte. So als er, was lebensgefährlich war,
während des Krieges zweimal Teile des
entstehenden Manuskriptes der «Letzten
Tage der Menschheit» über die von den
Österreichern schärfstens kontrollierte
Grenze zur Schweiz hin- und zurückgebracht

hatte.
Das ethische Gefühl des Moralisten

Karl Kraus war manchmal stärker als

Die ihr errungnes Gut geschändet habt,
bezwungnes Böses nicht beendet habt,
der Freiheit Glück in Fluch gewendet

habt;
Hinaufgelangte, die den Wanst gefüllt,
vor fremdem Hunger eigne Gier gestillt,
vom Futtertrog zu weichen nicht gewillt:
Pfründner des Fortschritts, die das Herz

verliess,
da Weltwind in die schlaffen Segel blies,
vom Bürgergift berauschte Parvenüs,
die mit dem Todfeind, mit dem Lebensfeind

Profit der Freiheit brüderlich vereint,
die freier einst und reiner war gemeint -

Im Jahr 1928 zitierte er resigniert - als
Motto seines satirischen Spiels von der
Interessengemeinschaft eines nach Modell
dargestellten Wiener Polizeipräsidenten

1048



mit einem durch ihn protegierten
Erpresser «Die Unüberwindlichen» - die
Sentenz Sören Kierkegaards: «Ein einzelner

Mensch kann einer Zeit nicht helfen
oder sie retten, er kann nur ausdrücken,
dass sie untergeht.»

Karl Kraus starb am 12. Juni 1936 in
Wien. Das Schicksal eines Märtyrers blieb
ihm erspart, das ihm in den Tagen des
«Anschlusses» sicher gewesen wäre. Er,
der einstens wohlhabend gewesen, starb als
fast armer Mann (einen beträchtlichen
Teil seiner früher bedeutenden literarischen
Einkünfte hatte er für wohltätige Zwecke
verwendet), als Vereinsamter. Sogar jene,
die ihn jahrzehntelang bewundert, wollten
die Grösse und das Einzigartige seiner
Persönlichkeit nicht mehr für wahr haben.
Möglicherweise, weil in der Verwirrung
jener Tage die Einsicht fehlte, dass der
kompromisslose Wahrheitssager und
unerbittliche Ethiker Karl Kraus vieles voraus-
gewusst, was nur allzusehr bittere Tatsache
geworden war. Und wohl auch aus dem
Grund, weil damals noch nicht deutlich
genug das Folgenschwere des Verschwin-
dens der Donaumonarchie aus dem
Gefüge Europas sich manifestiert hatte. Denn
letzthin war er (das darf nach mehr als drei
Dezennien seit seinem Tod betont werden)
eine der späten Zentralgestalten des

untergegangenen Reiches, um das - positiv und
negativ, liebend und hassend - die Arbeit
seines Lebens gekreist hatte. Sein Werk
wird als Dokument einer Epoche voll
Katastrophen, als überlegene geistige
Leistung und als eine der Akmen vorbildlicher
deutscher Prosa dauern.

Die Sekundärliteratur über Karl Kraus
ist quantitativ umfangreicher, als man
erwarten könnte. Damit steht nicht stets
im Einklang ihre Werthaftigkeit. Die beste
Auswahlbibliographie ist zu finden in dem
bei bescheidenem Umfang ausgezeichnet
orientierenden Buch mit dem Titel «Karl
Kraus. In Selbstzeugnissen und Bilddokumenten»

(Rowohlts Monographien, Bd.
111, 1965). Sein Urheber, Dr. Paul Schick,
Verwalter der Karl Kraus-Sammlung der
Wiener Stadtbibliothek, neben Heinrich
Fischer gegenwärtig der autoritative Ken¬

ner, hat mit seiner Arbeit Hervorragendes
geleistet. Sie ist als Einführung in das

Schaffen von Karl Kraus und als Porträt
seiner Persönlichkeit gleich wertvoll.
(Nebenbei gesagt: unter den vielen
Nachfolgeschriften der «Fackel» - die entweder

gegen sie gerichtet oder in ihrem Sinn zu
wirken bemüht waren - nimmt der von
Paul Schick und Michael Guttenbrunner
herausgegebene, schärfste Kulturkritik
übende «Alleingang» eine Sonderstellung
ein; wie die «Fackel» erscheint «Der
Alleingang» unregelmässig; er ist frei von
kommerziellen Interessen und im
Buchhandel nicht erhältlich.) Ein bemerkenswerter

Beitrag zur neuesten Sekundärliteratur
ist ferner die von der Autorin Caroline

Kohn selbst besorgte Verdeutschung ihrer
der Sorbonne vorgelegten «Staatsthese»
(Habilitationsschrift) «Karl Kraus» (J. B.
Metzler, Stuttgart 1966). Diese umfangreiche

Studie, unverkennbar Ergebnis
jahrelanger Anstrengungen - doch
gehemmt durch das, was ihr sehr rühmenswertes

Verdienst ist, gewissenhafte Beachtung

jedes Details - erreicht nicht ganz ihr
Ziel: ein Wesensbild zu bieten des grossen
Publizisten, da die für sein Oeuvre
signifikative Synthese von flammendem Ethos
und stilistischer Leistung zu sehr im
Hintergrund bleibt. Gründlicher noch sind
Friedrich Jenaczeks «Zeittafeln zur <Fak-
kel>. Themen - Ziele - Probleme»
(Edmund Gans Verlag, Gräfelfing bei München

1965), Register der jeweiligen
Zeitbezüge der «Fackel», bereichert durch
Erörterung ihrer publizistischen Absichten
und exakte Dokumentation. Zu bedauern
ist, dass es in der sonst mit maximaler
Genauigkeit erstellten Chronik eine sehr fühlbare

Lücke gibt, und zwar in Hinsicht von
Karl Kraus' kriegsgegnerischer Haltung
während der Jahre 1914 bis 1918. Das
Buch bringt als Auftakt eine mit dem
umstrittenen Problem der in Karl Kraus
wirkenden religiösen Erregung sich beschäftigende

Einleitung von Emil Schonauer und
ein den Urheber der Kriegs-«Fackeln»
rühmendes Akrostichon, verfasst von der
Fürstin Mechtilde Lichnowsky im Jahr
1917:

1049



Kassiopeia und der Wagen,
Auch Orion, schief und schlank,
Raunen von uralten Sagen,
Lassen mich vor Sehnsucht krank.
Keinem Stern doch so mein Dank
Reulos gilt seit tausend Tagen
Als ihm, dem das Herz nie sank.
Unter Qual undfurchtlos Wagen,
Stark sein Geist die Zeit bezwang.

Vor einigen Monaten veröffentlichte
Hans Weigel das Buch «Karl Kraus oder
Die Macht der Ohnmacht» (Verlag Mol-
den, Wien 1968). Die dialektische Eleganz
des kritischen Essayisten macht die Lektüre

zu einem (ernsthaften) Vergnügen.
Bedauerlich ist, dass die umfangreiche
Darstellung keinen Bezug nimmt zu den
Angriffen jüngerer Gegner in Österreich,
der Bundesrepublik und der DDR, die vor
allem das Problem betreffen, ob Karl
Kraus am Abend seines kämpferischen
Daseins sich bewährt hat. Die Formulierung

des Untertitels («Versuch eines
Motivenberichts zur Erhellung eines
vielfachen Lebenswerks») dürfte andeuten,
dass erst nach Erschliessung vermutlich
erhaltener, aber noch unzugänglicher
Unterlagen die Frage ressentimentlos
entscheidbar ist: blieb Karl Kraus im politischen

Chaos der durch Bürgerkrieg und
von aussen her bedrohten Ersten Republik
Österreich sich selbst treu? Kam er mit
sich selbst und seiner Vergangenheit in
Widerspruch, weil er gemäss dem ihn
erfüllenden Ethos bewusst sein Ansehen
im Interesse des doppelt gefährdeten Staates

opferte, oder beurteilte er die
exzeptionell katastrophale Situation unrichtig,
oder wurde er dieses eine Mal von Furcht
überwältigt? Etwas dunkel sagt Weigel,
als einziger Österreicher hätte Karl Kraus
zwei Weltkriege gewonnen, seinen dritten
aber verloren, weil nun Ohnmacht, bisher
konstitutionelle Stärke, Schwäche wurde.
Weigels Mutmassung verdient jedenfalls
intensive Beachtung.

Karl Kraus mit Jonathan Swift zu
vergleichen, liegt nahe, ist indes nur lohnend,

wenn über evidenten Übereinstimmungen
die unbestreitbaren Verschiedenheiten nicht
unterschätzt werden — Kontraste, die
keineswegs bloss durch besondere nationale

und geschichtliche Voraussetzungen
bedingt sind. Eine sinnvoll durchgeführte
Konfrontierung wäre für die Forschung
wertvoll. Philipp Wolff-Windeggs «Swift»
(E. Klett, Stuttgart 1967) bietet Ansätze.
Auf Seite 293 stehen erhellende Sätze, die
dies hoffen lassen: «Karl Kraus besitzt
die Demut und die Überheblichkeit des

Eingeweihten, Jonathan Swift die
Selbstherrlichkeit des Handwerkers. Noch das

frivolste Wortspiel in der < Fackel) gebärdet

sich als eine Botschaft aus den Urgründen

der Sprache, aber wenn Swift einen
Kalauer niederschreibt, so tut er das lediglich

aus Freude am Gleichklang
bedeutungsfremder Wörter Swift strebt nach
grösster Einfachheit; Kraus aber lebt in
einer Welt sorgsam gegeneinander
ausgespielter Doppeldeutigkeiten, an deren
Ende freilich, nicht anders als bei Swift,
die starke Eindeutigkeit des Sittenrichters
steht. Der Engländer Swift ist Klassizist,
auch in seiner energischen und geraden,
der Wiener Kraus barock, auch in seiner
vielfältigen verschlungenen Gedankenführung.

Kraus ist gebannt von der Vorstellung

des barock-pathetischen Weltuntergangs,

der dramatischen Selbstvernichtung,

Swift von der des Weltzerfalls.
Gemeinsam ist beiden die Leidensfähigkeit...
Kraus hat sein eigentümliches Pathos nie
unterdrückt, vielleicht zum Schaden seines

Werkes. Bei Swift verwandelt es sich gerne
in die angelsächsische Form des
Antipathos, des <understatement>.»

Wären die politischen Verhaltungsweisen

der beiden Männer gegeneinander
abwägbar, könnte vielleicht entsprechend
dem Verfahren Wolff-Windeggs eine neue
Sicht auf jene Macht gewonnen werden,
welche noch in der Ohnmacht des späten
Karl Kraus sich manifestiert hat.

Ernst Alker

1050



INTERPRETATION IM DIENST DER SACHE

Über dem heutigen Kult um Funktion und
Methodik der Kritik vergisst man fast die
Andersartigkeit der geistigen Bedingungen,
welche einerseits Kritik und andererseits
Dichtung entstehen lassen. Da es sich hier
sogar um Kritik der Kritik handeln soll

- die Aufmerksamkeit gilt im folgenden
vier literarwissenschaftlichen Veröffentlichungen

- scheint es notwendig, eins zu
bedenken: Literarkritische Interpretation
ist nicht Kunst; sondern hat sich mit der
Aufgabe des Informierens zu bescheiden -
indem sie Wissensstoff vermittelt und einen
möglichen Weg zum Verständnis literarischer

Werke zeigt. Damit enthüllt sich auch
der Ausgangspunkt der Kritik: Sie deutet
Dichtung nicht aus der Erfahrung des
Schreibens heraus, sondern geht sie mittels
einer Methode von aussen an; das innere
Ziel jeden Lesens, Identifikation mit dem
Wort, liegt jenseits ihrer Möglichkeiten.
Johannes Urzidil hat das in einem früheren
Heft dieser Zeitschrift so formuliert:
«Der Kritiker hat eine Methodik, der
Dichter nicht. Gerade das nämlich macht
ihn zum Dichter1.» Diese Methodik kann
angemessen sein oder das Werk vergewaltigen;

letzteres trifft sicher immer zu beim
Versuch, ein umfassendes System der Kritik

aufzurichten, nach dessen Elle die
verschiedenartigsten Werke gemessen werden.
Sinnvoll wird eine Methodik sein, wenn sie

auf ein einzelnes Werk zugeschnitten ist;
allein so wird man dem proteushaften
Charakter des Wortes, des Daseins
überhaupt gerecht. Die folgenden vier
Interpreten, die sich vor allem mit Dichtung des
20. Jahrhunderts befassen, haben in ihrer
Methodik wenig gemeinsam, eins aber
wohl: Hier masst sich die Literaturkritik
nichts an, sie will dem Werk zu seinem
Recht verhelfen, nichts weiter.

Norbert Altenhofers Untersuchung über
Hofmannsthals Lustspiel «Der Unbestechliche»

bedient sich der werkimmanenten
Methode; Ausblicke auf die andern Komödien

(insbesondere auf den «Schwierigen»),
aufs Gesamtwerk und auf das Wesen der
Komödie überhaupt treten ergänzend hin¬

zu2. Ein erster Teil gilt der ausführlichen,
teilweise Szene für Szene fortschreitenden
Interpretation des Stücks, das bis heute ein
Stiefkind der Hofmannsthal-Forschung
geblieben ist - einmal deshalb, weil ihm
Hofmannsthal selbst gewisse Vorbehalte
entgegenbrachte (so hat er es wohl zur
Aufführung freigegeben, zum Druck aber

nur den ersten Akt), zum andern, weil es

die irisierende Komplexität des «Schwierigen»

nicht mehr erreicht. In einem zweiten

Teil kommen Entstehung und Quellen
des «Unbestechlichen» zur Sprache. Ganz
im Sinne Hofmannsthals versteht Alten-
hofer die Komödie als gesellschaftliches
Gebilde, als sozial bestimmte Kunstform.
Die Gesellschaft ist in diesem Fall die
feudal-patriarchalische des ehemaligen
Österreich-Ungarn im Jahre 1912, also in
der Zeit rapiden Verfalls. Dieser spiegelt
sich in der Problematik des Schauspiels:
der Dialektik von Herr und Diener.
Vielsagend in Hinblick auf Hofmannsthals
Annäherung an die restaurative Gesellschaft

ist die Entstehungsgeschichte : Seine

ursprüngliche Konzeption des Lustspiels
schloss ein tatsächliches Gleichgewicht
zwischen Herr und Diener ein. Unter dem
Einfluss des überragenden Schauspielers
Max Pallenberg, des ersten Darstellers des

Theodor, entwickelte sich dann die
Komödie des Dieners als Herr, des Dieners,
der seiner Herrschaft weit überlegen ist.
Freilich handelt es sich auch nach Pallen-
bergs Einwirken nicht um ein revolutionäres
Drama: Altenhofer weist im Gegenteil
nach, wie der Diener Theodor seinem Herrn
gegenüber zwar energisch sein Recht auf
menschliche Achtung geltend macht, im
übrigen aber ausschliesslich darauf
bedacht ist, die Unordnung - die zerbrök-
kelnde Gesellschaftshierarchie - wieder
zusammenzuleimen: Der Aufbegehrende
wurzelt so tief im Feudalsystem der
österreichisch-ungarischen Monarchie, dass er
dessen erfolgreicher Bewahrer wird. Die
Schwierigkeit der Interpretation liegt bei
Hofmannsthals Komödien darin, dass die
eigentliche Aussage nie klipp und klar

1051



formuliert wird; das Wort befindet sich in
Vibration, hat ausschliesslich Stellenwert.
Zur Deutung an sich einfacher Sätze müssen

deshalb sowohl die Situation, die
momentane Beziehung des Sprechenden zum
Partner als auch die oft grossen Schwankungen

im Empfinden ein und derselben
Person (Theodor ist Verfechter des alten
Dienerethos und revolutionär angehauchter

Lenker der Gefühle anderer Menschen)
im Auge behalten werden. Indem Alten-
hofer die Fragwürdigkeit des sprachlichen
Ausdrucks in den Blickpunkt rückt, passt
er seine Methode souverän Hofmannsthals
synthetischem Darstellungsstil an; man
gewinnt ein klares Bild der (bei aller Skepsis)
restaurativen Wendung Hofmannsthals zu
einer veralteten Gesellschaftsordnung.

Das Schrifttum über österreichische
Literatur ist in den letzten Jahren stark
angewachsen. Schnitzler, Beer-Hofmann,
am allermeisten aber Hofmannsthal finden
im Zuge der Fin-de-siècle-Renaissance
wieder Beachtung, wofür auch die neuen
oder geplanten Editionen sprechen. Aber
selbst Namen wie Stifter und Grillparzer
finden vermehrt Gehör; offenbar hat man
heute genug Abstand von der alten Monarchie,

um ihre soziologische und künstlerische

Wirkungskraft in all ihren Verästelungen

zu übersehen. Man hat sich aber
auch an ihre Kritiker erinnert - Broch und
Musil. Beim späten Hofmannsthal spielt
Österreich-Ungarn als soziologisch-politische

Realität im Sinne einer Restaurationstendenz

eine Rolle. Das gilt nicht mehr für
Robert Musil. Wolfdietrich Rasch fasst in
einem kleinen Band vier Studien über
Robert Musils Roman «Der Mann ohne
Eigenschaften» zusammen3. Einer «Erinnerung

an Robert Musil», die der persönlichen

Bekanntschaft des Verfassers mit
Musil gedenkt, folgen zwei stark ins Detail
gehende Abhandlungen über die Editionsfrage:

«Probleme der Musil-Edition» und
«Zur Entstehung von Robert Musils
Roman <Der Mann ohne Eigenschaften)».
Den gewichtigsten Beitrag bildet eine
Interpretation des Romans. Sieht man von
den Details der Editionsforschung ab, sind
folgende Akzente hervorzuheben: Obwohl

ja Musil nur sechs Jahre jünger ist als
Hofmannsthal, gehört er, der noch die erste
Hälfte des Zweiten Weltkriegs erlebte,
gleichsam einer neuen Generation an, für
die der Verfall des alten Österreich
vollendete Tatsache ist. Eine Restauration
wird nicht versucht, im Gegenteil. Zwar
bildet, wie beim «Unbestechlichen», das
Wien kurz vor dem Ersten Weltkrieg den
Hintergrund des Geschehens, doch hat
dies bei Musil lediglich die Funktion einer
Folie, jener Folie des Niedergangs, vor
der - so zeigt Rasch - die Gestalt des Mannes

ohne Eigenschaften erst ihren
spezifischen Sinn erhält. Ulrich ist Sekretär der
ominösen «Parallelaktion», der geplanten
Kundgebung zum 70. Regierungsjubiläum
des österreichischen Kaisers. Doch
erscheint ihm das ganze Geschehen als Leerlauf,

«der ihn nichts angeht, wenn er ihn
auch mitmacht». Ja, so wienerisch die
Atmosphäre sich zuerst auch gibt, Musil
selbst legt, wie Rasch hervorhebt, keinen
Wert auf Lokalkolorit: «Die
Überschätzung der Frage, wo man sich befinde,
stammt aus der Hordenzeit...» Der
Verfasser zeigt nun, dass Ulrich nicht als negatives

Produkt eines verfallenden Weltreichs
und seines Wertsystems zu verstehen ist:
Seine Handlungsunfähigkeit, seine Eigen-
schaftslosigkeit, sein Leben in den
Möglichkeiten ist ein zwar passiver, aber
energiegeladener Protest gegen eine verrottete
Welt, der jeden Augenblick in Aktivität
umschlagen kann. Bei dieser Betrachtung
kann der «andere Zustand», jene mystische

Weltentrückung, die Ulrich in
Gemeinschaft mit seiner Schwester Agathe
erfährt, nicht das Ziel gewesen sein, das
Musil für seinen Helden entworfen hatte
(die Interpretation führt also hier wieder
zu Editionsfragen zurück). Rasch legt dar,
dass Ulrich, wie übrigens Musil selbst, in
einer Dialektik von Mystik und Ratio
lebt, wobei der Ausdruck «Mystik»
selbstverständlich eine Modifikation erfahren
muss, da es sich um eine gottlose,
weltimmanente Mystik handelt. Der mystische
Inzest müsste somit als Episode, als
gescheiterter Versuch, dem « andern Zustand»
Dauer zu verleihen, betrachtet werden,

1052



dem möglicherweise eine Periode folgen
sollte, in der die Ratio wieder stärker in
ihre Rechte treten sollte. So zieht Rasch in
Erwägung, dass Musil daran herumlaborierte,

seinem Helden am Schluss eine
tragfähigere Lebensbasis als das Reich der
Möglichkeiten zu verschaffen, was freilich
nur andeutungsweise zu verstehen wäre -
in gewisser Hinsicht ist ein offener Roman-
schluss der einzig denkbare. Diese Inhaltsangabe

zeigt, dass die Tragik Robert
Musils darin liegt, dass er sein Lebenswerk
nicht wenigstens so weit vorantreiben
konnte, um die Hauptlinien endgültig
festzulegen. Raschs Studien sind (bei aller
Polemik) dem Dichter gegenüber behutsame,

wichtige Beiträge zu einer noch
ausstehenden, allerdings vor fast unüberwindlichen

Schwierigkeiten stehenden
kritischen Musil-Ausgabe.

Bei Johannes Urzidil zieht sich die
österreichisch-ungarische Tradition auf einen
kleinen Raum zusammen: den böhmisch-
pragerischen. Und auch dieser ist nicht
der einzige kulturelle Grund, aus dem heraus

der Autor schreibt. GerhardTrapps
Untersuchung über die Prosa Johannes
Urzidils gibt erstmals einen Überblick
über das gesamte Werk Urzidils vom
Expressionismus bis zur Gegenwart4. Der
Verfasser geht vom literarischen Prag
zwischen 1900 und 1920 aus, das nicht nur ein
Schmelztiegel der Völker - Slawen, Juden,
Deutsche und Österreicher trafen hier
aufeinander -, sondern auch der Kulturen war
und einen spezifischen Expressionismus,
der sich organischer aus der Neuromantik
entwickelte als in Deutschland,
hervorbrachte. Urzidils frühe Lyrik (der erste
Gedichtband, «Sturz der Verdammten»,
erschien 1919) steht Werfel nah, gleichzeitig

ist eine starke Anteilnahme am
Politisch-Gesellschaftlichen, also ein aktivistischer

Zug, spürbar; so trug Urzidil durch
Übersetzungen bewusst zum Austausch
deutscher und tschechischer Kultur bei
und publizierte in Pfempferts «Aktion».
Trapp zeichnet Urzidils stilistische
Entwicklung vom Expressionismus über eine
gemässigte Prosa zum stark kommentierenden

Spätstil nach. Ist seiner Darstellung zu¬

folge in den früheren Arbeiten die
spezifische Tradition der Prager neuromantischen

und expressionistischen Schule wirksam

- das Phantastisch-Groteske oder, wie
man in Norddeutschland sagt, «Spöken-
kiekerische» -, so im Spätwerk eine sati-
risch-kommentierende Komponente. Die
Erzählungen sind nach thematischen
Gesichtspunkten (denen stilistische entsprechen)

in drei Gruppen eingeteilt: Prager,
Böhmerwald- und England/Amerika-Erzählungen.

Für die erste Gruppe wird, wie
gesagt, ein breiter lokaler Hintergrund
entworfen, die zweite ist immerhin bedacht
(so ist Stifters Einfluss eingehend dargestellt),

was man jedoch vermisst, ist eine
ausführliche Diskussion der Frage, ob der
trocken-humorvoll kommentierende Stil
der späteren Erzählungen nicht besser
durch einen Einfluss der amerikanischen
Short Story begründet würde als durch den
doch recht vagen Begriff «Altersstil»; da
Urzidil seit vielen Jahren in New York
lebt, ist ein solcher denkbar. Zu bedauern
ist auch, dass die Lyrik - im Widerspruch
zur Überschrift der Abhandlung - breiten
Raum einnimmt, der Roman «Das grosse
HaUeluja», Urzidils eigentliches Amerika-
Porträt, kaum eine Seite. Doch sollen diese
Einwände das Verdienst, sich eines
vernachlässigten Gebietes der deutschen
Literaturgeschichte angenommen zu haben,
nicht schmälern, um so weniger, als die
Ereignisse in der Tschechoslowakei dem
deutschsprachigen Leser die Kulturstadt
Prag in ihrer ganzen Bedeutung für die
deutsche Literatur wieder ins Bewusstsein
gerufen haben. In seinen paar Zeilen
über den Roman «Das grosse HaUeluja»
weist Trapp bezüglich der Schilderung
New Yorks auf die «Vielgestaltigkeit und
Buntheit pulsierenden Lebens, eine
Potenzierung ähnlicher Verhältnisse in Prag»,
was genau den Punkt unseres Interesses

trifft: Denn hier hat sich ein stark dem
Lokalen verhafteter Autor eine ganz
andersgeartete lokale Atmosphäre literarisch

erworben, was, im Gesamten unserer
Darstellung betrachtet, heissen will: In
der Moderne verliert das Lokalkolorit an
Bedeutung.

1053



Schliesslich sei auf Manfred Gsteigers
kleinen Sammelband «Poesie und Kritik»
hingewiesen, der gleichsam eine Fortsetzung

des 1963 erschienenen Bandes «Literatur
des Übergangs» ist5. Er gehört weniger

auf Grund seiner Gegenstände hierher

- vorwiegend Gedichte vom 17. bis 20.
Jahrhundert - als um der Betrachtungsweise

willen, die in diesen Interpretationen
sichtbar wird : Als vergleichender
Literaturwissenschaftler steht Gsteiger schon per se
vermittelnd auf der Grenzscheide der
Kulturen, vorab der französischen und der
deutschen, ohne freilich ob dieser
Vermittlerrolle das einer Nation spezifisch
Zugehörige aus den Augen zu verlieren (das
zeigen vor allem die Ausführungen über
die Situation der Schweizer Literatur).
Zuerst weisen drei kurze, einleitende
Abschnitte auf die Bedeutung des Buchs,
auf die Aufgabe des Lesers, sich das Buch
auch im Zeitalter des Massen-Buchkonsums

als individuellen Gefährten zu
bewahren. Als zweiter Teil folgen unter dem
Titel «Welt im Gedicht» Gedichtinterpretationen,

die als Sendungen des
deutschschweizerischen Radios manchem Leser
wohl schon bekannt sind. Gryphius, La
Fontaine, Eichendorff, Mallarmé, Reverdy,
Benn, Brecht und Huchel stehen neben
vielen andern zur Diskussion. Hier haben
wir freilich prinzipielle Bedenken: Eine
Rundfunksendung hat ihre eigenen
Gesetze, ein Buchtext desgleichen. So muss
der Verfasser des Rundfunkmanuskripts
damit rechnen, dass der Hörer das zu
interpretierende Gedicht nicht vor Augen
hat, dass also eine allzu komplexe
Ausführung wirkungslos bliebe. Einfachheit
ist hier durchaus am Platze. Als Buchtexte

dargeboten, dem Leser somit den
unbeschränkten Vergleich von Gedicht
und Interpretation erlaubend, wirken diese
Studien zu sehr als Erklärungen für
Anfänger, die die berühmten Namen, die wir
genannt haben, kaum vom Hörensagen
kennen. Und das hinwiederum wird der
ganzen Anlage des Buches, das doch für
Literaturkenner gemacht scheint (man
vergleiche die Anmerkungen), nicht gerecht.

So würde man sich denn, wenn man von
der Vorstellung einer schriftlichen
Interpretation ausgeht, eine grössere Komplexität

- was nicht heissen soll, grössere
Abstraktion oder Verwissenschaftlichung -
der Betrachtung wünschen: Was böten
sich für Möglichkeiten etwa bei Mallarmé,
nicht weniger aber bei dem noch immer
allzu sehr als simpler Stimmungsdichter
verstandenen Eichendorff, dessen unheimliches

Umschlagen von Gefühlspräsenz
in Allegorie kaum Beachtung findet. Der
dritte Teil vereinigt sieben Studien unter
dem Titel «Literarische Grenzgänge»;
dominierend sind hier die Diskussionen
um eine schweizerische Literatur in ihrer
deutschen und französischen Ausprägung
sowie die Problematik des Schriftstellers,
der in der Schweiz lebt : er findet im eignen
Land wenig Unterstützung, weder materielle

noch geistige, da offenbar wenig
Sinn für künstlerische Existenzen besteht.
Erinnern wir uns hier an das harte Wort,
das Robert Musil in den traurigen
Umständen seines Genfer Exils über die Schweiz

sagen müsste: «Das Land ist von
Ungläubigen bewohnt, und ich bin nie ein
Apostel meiner selbst gewesen.» Um so
erfreulicher ist es, in Manfred Gsteiger
einen schweizerischen Autor zu haben, der
Dichtung dem Leser näherbringt - dies die
wahrhafte Aufgabe der Interpretation.

Brigitte Weidmann

1 In: Schweizer Monatshefte Jg. 43,
Nr.8, S. 892, «Kritik der Kritik der
Kritik». - 2 Frankfurter Beiträge zur
Germanistik Bd. 2, Verlag Gehlen, Bad
Homburg/Berlin/Zürich 1967. - 3 Kleine Van-
denhoeck-Reihe 242/243/244, Vandenhoeck

& Ruprecht, Göttingen (1967). -
4 Die Prosa Johannes Urzidils, Zum
Verständnis eines literarischen Werdegangs
vom Expressionismus zur Gegenwart,
Europäische Hochschulschriften Reihe I,
Nr. 2, Verlag Herbert Lang & Cie. AG,
Bern (1967). - 5 Poesie und Kritik,
Betrachtungen über Literatur, Francke Verlag,

Bern und München (1967).

1054



SCHICKSAL ZWISCHEN ZWANG UND FREIHEIT

Im Jahre 1944 erschien Leopold Szondis
«Schicksalsanalyse» in der von Heinrich
Meng herausgegebenen Bücherreihe
«Psychohygiene - Wissenschaft und
Praxis». Szondis darin niedergelegte Theorie
stiess in Fachkreisen zunächst auf grossen
Widerstand, doch allmählich erkannte man
ihre grundlegende Bedeutung für die
Tiefenpsychologie sowohl im Hinblick auf
Erweiterung ihrer theoretischen Grundlage

als auch auf Diagnostik und Therapie.
Die bereits 1948 für eine zweite Auflage
stark erweiterte und umgearbeitete «
Schicksalsanalyse» erschien nun 1965 in einer
dritten Auflage mit einem völlig neuen
dritten Teil, in dem Szondi auch die
inzwischen erarbeitete erbstatistische
Methode heranzog1. Es gelang ihm, die Frage
der erbbiologischen Bestimmung einer
Krankheitseinheit von klinisch verschiedenen

Krankheitsbildern abzuklären,
beispielsweise die Erbeinheit von Epilepsie,
Migräne und Stottern und somit die
Erbverwandtschaft ihrer Träger nachzuweisen.

Ferner wies Szondi die biologische
Beziehung zwischen psychiatrischen
Erbkreisen und bestimmten Berufskreisen an
Hand der Erbanalyse einer 1419köpfigen
Verwandtschaft von 25 Geistlichen
erbstatistisch nach.

In der Zeit zwischen dem ersten und
dritten Erscheinen der «Schicksalsanalyse»
baute aber Szondi seine schicksalsanalytische

Tiefenpsychologie in einem grossangelegten

fünfbändigen Werk aus und arbeitete

seinen von ihm benannten Test,
ferner die Methode der Familienforschung
aus. Die Grundlage seiner Tiefenpsychologie

bildet die vorliegende «Schicksalsanalyse»

als erster Band des GesamtWerkes.
Seine auf ein äusserst grosses Erfahrungsmaterial

gegründete Theorie erfuhr inzwischen

auch von verschiedener Seite eine
Bestätigung. Claude Nachin (Lyon) wies
die Richtigkeit von Szondis Lehre vom
Genotropismus an Alkoholpsychosen, R.
Rey-Ardid (Madrid) an Schizophrenen
nach.

*

Will man Szondis Tiefenpsychologie
gerecht werden, so muss man sie in seinem
Sinne als Ergänzung und Erweiterung der
Forschungen von Freud, Jung und anderen
verstehen. Ihre Theorien sollen nicht auf die
Seite geschoben, sondern weitergeführt
und natürlich in vieler Hinsicht korrigiert
werden. Es geht Szondi nicht um die Gründung

einer tiefenpsychologischen «Schule»,
sondern um die Vereinigung der sich leider
nur allzu unversöhnlich gebärdenden
Richtungen der einen Tiefenpsychologie.

Zum Verständnis seiner «Schicksalsanalyse»

muss zunächst seine Sicht des

Menschen kurz skizziert werden.
Szondi versteht den Menschen in

seiner «Globalität». Die Globalität des
Menschen umfasst sowohl seine materielle
Leiblichkeit wie seine Geistigkeit, Be-

wusstes und Unbewusstes, die Triebstruktur

mit ihren Gegensätzen, aber auch jene
Seite des Menschen, die für die Partizipation,

die Teilhabe, am Geist offen ist und
sich im Glauben manifestiert.

Die globale Ganzheit des Menschen ist
aber nach Szondi kein Geschenk, das bei
Geburt in die Wiege gelegt wird. Der
Mensch muss vielmehr im Laufe seines

Lebens seine Globalität herzustellen
versuchen. Die Instanz, die diesen Prozess

vollzieht, ist das Ich.
Die Wesensstruktur des Menschen

erscheint in Szondis Darlegung somit nicht
als eine topographische Aufnahme, etwa
in Schichten, Bereichen aufgeteilt, die den
Eindruck des Feststehenden, kaum
Veränderlichen erwecken würde, wie zum
Beispiel noch bei Freud, dessen Terminologie
diese Auffassung nahelegt, sondern als ein
sich stets verändernder Komplex von
Triebansprüchen, wie innerer und äusserer
Möglichkeiten, «Qualitäten», deren
Spannungen der Mensch mittels seines Ich
immer wieder zu meistern hat. Ich und
Leben sind daher bei Szondi dynamischen
Charakters.

Die Verteilung der Akzente in dieser

dynamischen Struktur ist bei jedem
Menschen verschieden. Sie hängt nicht zuletzt

1055



von der Ahnenreihe eines Menschen ab,
vom gelebten Leben der Ahnen wie von
ihren Anlagen. Szondi sieht also den
Menschen hineingestellt in eine zeitlich weit
zurückliegende - wenn auch wissenschaftlich

nicht sehr weit zurückverfolgbare -
und in eine auch gegenwärtige Familiengemeinschaft,

die für jeden von schicksalhafter

Bedeutung ist. Die von seinen
Vorfahren präformierte Erbanlage eines
Menschen zeichnet die Möglichkeiten seines
Schicksals vor. Aus diesen Möglichkeiten
muss er - falls es ihm gelingt, zu den
Ahnenansprüchen hinreichende Distanz zu
gewinnen - sein eigenes Schicksal selbst
wählen bzw. gestalten.

Ob er nun unbewusst, also unter dem
Zwang der Erbanlage, oder - mehr oder
weniger - frei handelt, stellt er sich auf alle
Fälle in eine weitere Gemeinschaft, deren
Glieder zu ihm eine nun nicht blutmässige,
sondern innere, psychische Verwandtschaft
aufweisen. Durch die Wahl eines Berufes,
der ja nicht nur Erwerbsquelle ist, sondern
dessen Ausübung seinen Triebansprüchen
genügt, verbindet er sich mit Menschen,
die ähnliche anlagemässige Ansprüche in
ihrer psychischen Struktur haben. Ja,
selbst die Art der Krankheit und sogar des

Todes bei Selbstmord sind Charakteristika
dieser Gemeinschaft.

Das Verbindende in dieser jeweiligen
Gemeinschaft sind ähnliche Schicksalsfaktoren.

Ist die Globalität die Voraussetzung
dafür, dass sämtliche Schicksalsmöglichkeiten

- wenn auch nicht in einem
Menschen - überhaupt auftreten können, so ist
das Schicksal die Ausrichtung und Profilierung

des Einzelnen auf dem Hintergrund
der Globalität.

Schicksal ist aber keinunabhänderliches
Faktum im Leben eines Menschen, sondern
eine Aufgabe, die er immerfort zu meistern
hat. Darin liegt ein grundlegender Zug in
Szondis Sicht: er versteht den Menschen
nicht vom Sein her, sondern in seinem
Werden.

Weil nun Szondi das Schicksal als einen
dynamischen Vollzug begreift, der sämtliche

Existenzmöglichkeiten des Menschseins

erfasst (Existenz stets im ursprüng¬

lichen und nicht im Sinne der
Existenzphilosophie verstanden), an denen alle
Komponenten der Globalität in ihrer Vielfalt,

in der «multiplen, existenziellen
Possibilität» beteiligt sind, kann er seine

Richtung innerhalb der Tiefenpsychologie
Schicksalsanalyse nennen. Der Terminus
deutet zugleich Ziel und Methode an.

Das Ziel seiner Psychologie ist die
Hinführung des Menschen zur höchsten
Seinsmöglichkeit, zur Humanisierung des eigenen
Wesens. Das Werden in der Auseinandersetzung

mit dem Schicksal ist die seelische

Menschwerdung, auf deren oberster Stufe
der Homo humanus, der religiös-human
ausgerichtete Mensch steht.

Im Vordergrund der «Schicksalsanalyse»
steht die Beziehung der Psyche zur biologischen

Grundlage des Menschen. Sie ist
durch die Gene bestimmt.

Die moderne Genforschung kann
bereits mit Sicherheit feststellen, dass Gene
sehr kleine, wahrscheinlich aus wenigen
Molekülen bestehende Stoffteilchen von
ganz bestimmter Qualität und Quantität
sind, die im Laufe der Entwicklung
Reaktionen auslösen. Die Reaktionsketten
führen zur Erzeugung von sogenannten
Determinationsstoffen, die zur Entwicklung
der einzelnen Organe unentbehrlich sind.

Das Wesentliche ist nun, dass die jeweiligen

Gene die Anlage zur Entwicklung
bestimmter Eigenschaften von vornherein in
sich tragen. Die Herausbildung verschiedener

Charaktere ist durch spezifische,
selbständige Gene bedingt, die in den
Geschlechtszellen vorzufinden sind. Man
spricht daher von den Genen der einzelnen
Eigenschaften. So hat die Haarbildung,
Chlorophyllerzeugung, Rotfarbigkeit als
Einzelmerkmal je ein Gen in den Keimzellen

(Gameten).
Vereinigen sich die männliche und die

weibliche Keimzelle, so gehen in das neu
entstandene Individuum (Zygote) ihre
Gene, also Veranlagungen, ein. Doch erst
die Paarbildung zweier Gene (aus der
männlichen und aus der weiblichen Keimzelle),

das Genpaar (Allele) also, bedingt

1056



das Einzelmerkmal. Nun können die
paarbildenden Gene gleicher oder verschiedener

Natur sein, entsprechend ist das Individuum

gleicherbig (Homozygote) oder ge-
mischterbig (Heterozygote).

Die Wirkung eines Gens muss nicht
nur auf ein einziges Merkmal bezogen sein,
sie kann sogar den ganzen Anlagekomplex
beeinflussen. Andererseits beruht das sichtbare

Ergebnis der Wirkung eines Gens auf
der Zusammenarbeit aller Erbfaktoren,
der ganzen genotypischen Beschaffenheit.
Auch mehrere Gene können durch ihr
Zusammenwirken ein einziges Merkmal
hervorbringen.

Für das Gesamtbild eines Individuums
(Phänotypus) ist ausser den Erbfaktoren
auch die Lebenslage (Milieu) von
ausschlaggebender Bedeutung.

Im Hinblick auf die Schicksalsanalyse
sind die gemischterbigen, heterozygoten,
Gene von Interesse. In einem solchen Genpaar

ist das eine Gen dominant, das andere
unterdrückt (rezessiv). Seine genotypische
Manifestation bleibt unterdrückt, es heisst
in der Genetik ein latent rezessives Gen.

Solche latent rezessive Gene sind zwar
in ihrer primären Wirkung unterbunden,
dennoch spielen sie beim Menschen eine
wichtige Rolle. Jeder Mensch trägt nämlich
in seinem Erbgut eine Unzahl verborgener
Erbfaktoren. Bei der Befruchtung tritt
zwischen den Erbfaktoren der Geschlechtspartner

ein «primordinaler Genkampf»
ein, den Szondi symbolisch auch «Ahnenkampf»

nennt, ein Kampf um Dominanz
in den Genpaaren, um der jeweiligen
genbedingten Eigenschaft zur Manifestation
zu verhelfen. Jedes Gen stellt nämlich einen
«Ahnenanspruch» dar, den Anspruch, in
seiner Nachkommenschaft urförmig
zurückzukehren, einen früheren Zustand
wieder herzustellen.

Zu den grundlegenden Thesen der
Schicksalsanalyse gehört nun die Annahme,
dass nicht nur die dominanten, sich also frei
manifestierenden Gene im Menschen
weiterwirken, sondern auch die unterdrückten.
Diese latent rezessiven Gene ändern indes
ihre Manifestationsform. Würde sich ein
solches Gen in Doppeldosis und somit als

dominant in der Form einer bestimmten
(zum Beispiel musikalischen) Begabung
oder Krankheit (Taubheit), das heisst

genotypisch hervortreten und damit die
Person in ihren Eigenschaften und
Handlungen bestimmen, so übt es nun in seiner
Latenz eine Wirkung aus, die ihre
Wahlhandlungen lenkt. Treten also zum Beispiel
die Gene der Taubheit nur in Einzeldosis
auf (bei Heterozygoten), so wird die Person

nicht taub, wählt jedoch einen Beruf,
der sich mit manifest tauben Menschen
beschäftigt (Ohrenarzt, Logopäde in einem
Institut für Taube oder Taubstumme),
verliebt sich in eine Person, die Trägerin
derselben Gene ist, bzw. verbindet sich in
Freundschaft mit solchen Personen. Der
Nachkomme von Tauben heiratet zum
Beispiel eine Frau, die zwar nicht taub ist,
jedoch von tauben Ahnen stammt.

Die Wirkung latent rezessiver Gene,
die die Wahlhandlungen eines Menschen
beeinflusst und die Richtungsfaktoren der
triebhaften Bindungen bestimmt, nennt
Szondi Genotropismus.

Der Genotropismus ist die Manifestation

eines in Einzeldosis vorhandenen Gens
auf einem Umweg, indem es den Menschen
in der Wahl des Liebesobjekts, des Freundes,

des Ideals, des Geschäftspartners, der
Berufsverbindung zu solchen Individuen
treibt, die selbst Träger desselben Gens
sind. Die neuere Auffassung der Erbbiologie

über Dominanz und Rezeptivität in
der Tierwelt - fehlen auch entsprechende
Experimente noch, die Szondi nun anregt -
schliesst die Möglichkeit nicht aus, dass

auch bei Tieren latente Gene bei der sexuellen

Auswahl wirksam sind. Die These des

Genotropismus steht also zu den biologischen

Tatsachen bei Tier und Mensch nicht
im Widerspruch.

Die genotropischen Wahlkreise entsprechen
den psychiatrischen Erbkreisen, denen

gemäss Szondi vier Grundtriebe
unterscheidet: 1. Sexualtrieb, 2. Paroxymal-,
Überraschungstrieb oder ethisch-moralischer

bzw. Gewissenstrieb, 3. Ichtrieb, 4.

Kontakttrieb.

1057



Jeder Trieb äussert sich in der Liebes-,
Berufs-, Freundes-, Krankheits- und
Todeswahl auf eine je eigene Weise. Ein
Beispiel soll die Schicksalsmöglichkeiten eines
Triebes beleuchten.

Der erste Faktor des Paroxymal- oder
Überraschungstriebes ist das Bedürfnis,
das sowohl auf die Stauung der rohen
Affekte wie auch auf Wiedergutmachung,
Gerechtigkeit ausgerichtet ist, und also die
Werte gut und böse existenziell zur
Erscheinung bringen kann.

Die pathologische, extrem negative
Erscheinungsform dieses Bedürfnisses zeigt
sich als Trieberkrankung, und zwar als
genuine Epilepsie (Morbus sacer), Migräne-
Vasoneurose, Stottern, Asthma, Ekzem,
Bettnässen, Poriomanie (Wandersucht) und
andere. In krimineller Form tritt es als

Klepto- bzw. Pyromanie (Stehl- bzw.
Brandstiftungssucht) oder als Affektmord
hervor. Seine charakteristischen Todesformen

bei Suizid sind Springen in die Tiefe,
Feuertod, Tod durch Dipsomanie (periodische

Trunksucht). - Die physiologische,
normale, soziale Erscheinungsform dieses

Triebbedürfnisses kann als Triebäusserung
auftreten, und zwar als Stauung von Zorn,
Hass,Wut, Rache, fernerals Überraschungsbedürfnis,

das sich als explosionsartige
Entladung (zum Beispiel Wutausbruch)
oder als Intoleranz kundtun kann. - Die
Berufe nun, die die Bedürfnisanlage (auch
die krankhafte Form) auf sozialisierte
Weise ausleben lassen können, sind unter
anderen: Laufbursche, Fuhrmann,
Seemann, Flieger (Befriedigung der Wanderlust,

aber auch des Fluchtbedürfnisses
wegen der Drohung innerer Spannungen
oder des Gewissens); Schmied, Heizer,
Feuerwehrmann, Schornsteinfeger, Ofner,
Pyrotechniker, Bäcker - Berufe, die
offensichtlich das Bedürfnis, mit dem Feuer
umzugehen, befriedigen. Szondi hebt jedoch
mit Nachdruck hervor, dass die Befriedigung

von Bedürfnissen durch den Beruf
keineswegs bedeute, jeder Feuerwehrmann
etwa sei ein latenter Pyromaniker, jeder
Kriminalist oder Kriminalschriftsteller ein
latenter Verbrecher. Denn dass diese
Menschen einen solchen Beruf ergriffen haben,

beweist bereits, dass sie fähig sind, ihre
Triebbedürfnisse auf soziale, einwandfreie
Weise zu befriedigen, so dass das Bedürfnis
keine krankhafte oder kriminelle Form
annehmen kann. - Die extrem positiven,
in hohem Masse sozialisierten
Erscheinungsformen sind Triebäusserungen in der
Form von kollektiver Gerechtigkeit, kollektiver

Güte, Caritas, oder als echte
Frömmigkeit (Homo sacer) und als Toleranz.
Die entsprechenden Berufe sind: Priester,
Seelsorger, Mönch bzw. Nonne,
Missionsschwester, Gesundheitsfürsorger, gerichtlicher

Mediziner und andere. In seinem

Werk «Schicksalsanalyse» stellt Szondi im
übrigen für jeden Triebkreis die
entsprechenden Berufe in Tabellen zusammen.

Der Zusammenhang zwischen
Triebbedürfnis und Beruf ist entscheidend für
den Berufsberater, der die Berufseignung
festzustellen hat, wie auch für den Psychologen,

der bei triebkranken Patienten durch
eine entsprechende Arbeitstherapie
Neurosen, eventuell sogar Psychosen vorbeugen,

sie mildern oder heilen kann.
Die Triebbedürfnisse können natürlich

auch in der Form von Liebhabereien
(Poriomanie zum Beispiel als Bergsteigen,
Wandern, Reisen) oder als Sport befriedigt
werden.

Der Mensch, der einerseits dem Ahnenerbe
durch die Verteilung der genbedingten
Trieb- und Ich-Funktionen ausgeliefert ist,
andererseits diese «Ahnenvergangenheit»
bewusst machen und sich somit von ihr -
innerhalb von Grenzen - befreien und sein
Leben bewusst verfolgen kann, hat Schicksal.

Schicksal ist eine grundlegende
Wirklichkeit und nicht bloss ein Begriff in
Szondis Sicht des Menschen. Sein Lebenswerk

ist eigentlich der Erforschung dieser
Wirklichkeit gewidmet, die sich als Schicksal

im Menschenleben kundtut. Daher die
Wahl der Bezeichnung für seine
tiefenpsychologische Richtung als «Schicksalsanalyse».

Der Genbedingtheit und der freien
Lenkbarkeit des Schicksals gemäss unter-

1058



scheidet Szondi zwei Arten von Schicksal,
das Erb- oder Zwangsschicksal und das
Ich- oder Wahlschicksal. Das letztere ist das
durch freie Entscheidung gewählte Schicksal

aus den genbedingten Schicksalsmöglichkeiten.

Es setzt die Freiheit des
betreffenden Ich voraus in bezug auf die Wahl
oder Integration der möglichen, bewusst
gewordenen Ahnenansprüche.

Vom Schicksal kann man jedoch nur
dann im eigentlichen Sinne sprechen, wenn
beide Schicksalsarten, also auch die Freiheit,

im Leben eines Menschen möglich
werden. Ein Zwangsschicksal ohne die freie
Wahl des Ich ist kein Schicksal in Szondis
Sinne, sondern ein ich-loses Leben, ein
schicksalloses Vegetieren.

Szondis nicht hoch genug einzuschätzendes
Verdienst ist es, die Psychologie durch die
Entdeckung der genbedingten «Ahnenansprüche»

und damit des «familiären
Unbewussten» mit einer bis dahin höchstens nur
geahnten Wirklichkeit bereichert und zur
Erforschung nun nicht nur dieser Sphäre
des Unbewussten, sondern des ganzen
Menschen, des gesunden wie des kranken,
eine sichere, von jedem Ausgebildeten
nachvollziehbare Methode ausgearbeitet
zu haben. Diese Methode besteht freilich
nicht nur in der Anwendung seines Testverfahrens,

sondern in erster Linie in der
Analyse der Trieb- und Ich-Funktionen

und in der Ausarbeitung einer psychologischen

Anthropologie, deren Grundlage die
«Schicksalsanalyse» bildet.

Die hohe Verantwortung, die die
psychologische Menschenführung dem Psychologen

aufbürdet, die aussergewöhnliche
Belastung, verursacht durch das Bemühen,
das Schicksal des Patienten tragen zu helfen,

und die Schwierigkeiten, die im psychischen

Bereich zu überwinden sind, fordern
vom Psychologen den allerhöchsten
menschlichen Einsatz, nur der Anforderung
an den Seelsorger vergleichbar. Dass der
Psychologe seine menschlichen Grenzen
hat und dass er als Mensch auf sich
gestellt, diesen Anforderungen nie gewachsen
sein kann, weiss Szondi nur zu gut. Darum
mahnt er alle, die sich mit dem Menschen
beschäftigen, das Irrationale im Menschen
und im Schicksal, das ungeachtet der
vordringenden Forschung unergründbar bleibt,
zu respektieren, und darum weiss er, wie
sehr derjenige, der anderen Hilfe sein will,
den Beistand des Einen Geistes, nämlich
Gottes, nötig hat. -

Alexander Gosztonyi

1 Leopold Szondi: Schicksalsanalyse,
Wahl in Liebe, Freundschaft, Beruf,
Krankheit und Tod. Mit zahlreichen
Stammbäumen und Tabellen. Dritte, neu
bearbeitete und stark erweiterte Auflage,
Schwabe & Co. - Verlag, Basel-Stuttgart,
1965.

1059


	Bücher

