Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 10

Artikel: Gesicht der lateinamerikanischen Literatur seit den Weltkriegen
Autor: Grossmann, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Papiere gebeugt, aus denen mich ein fremdes Leben anstarrte, und die Amei-
sen stromten in Scharen aus meinem Hals auf das Haus zu, unterhohlten
die Fundamente, drangen durch Ritzen in die Wohnung ein, wimmelten iiber
die Speisen in der Kammer, verkrochen sich in den Betten, fielen von der
Decke in die Kleider. Und ich sah, wie die Ameisen Astrid umzingelten,
da sie mitten auf dem Vorplatz in der prallen Sonne lag, sah, wiahrend der
Boden unter mir wankte und das Blickfeld sich von den Riandern her violett
zu verdunkeln begann, wihrend der Schmerz mir den Hals durchségte, wie sie
ihre Konigin umscharten, wie die Beine des Liegestuhls schwarz wurden, wie
Astrid einen schwarzen Bikini aus wimmelnden Ameisen bekam, wie es
gramselte und grimselte in ihrem blonden Haarschweif. Immer neue Nester
wurden lebendig in meinem Hals, immer dichtere Strassen fithrten iiber
die beissende Zunge, iiber den Tisch, iiber die Granitplatten zu ihrem Stuhl,
zu ihrem Léicheln, das die Ameisen zuerst wegfrassen aus ihrem Gesicht.
Ich sah, wie ihr ameisenhafter, geschniirter Korper langsam abgenagt wurde
von kleinen, wetzenden Fresswerkzeugen, ihre Briiste, ihre Schenkel, ihr
Geschlecht, ihre Waden, ihr Bauch, ihr Gesdss, ihre Lunge, ithre Dirme,
bis nur noch das Skelett dalag, blitzsauber genagt, das Skelett mit der
dunklen Brille an der prallen Sonne, ein Skelett mit breiten Hiiftknochen
und langen Extremititen.

Gesicht der latemnamerikanischen Literatur
seit den Weltkriegen

RUDOLF GROSSMANN

Die abendlindische Welt sucht wieder, wie am Beginn der Neuzeit, nach
einer neuen Begriindung des Seins. Hatte Descartes damals die Antwort ge-
geben: «Ich denke, folglich bin ich», so lautet sie jetzt: «Ich lebe, folglich
bin ich.»

Lateinamerika, geistiges Stiefkind dieser abendldndischen Welt durch die
Jahrhunderte, schlieBt sich nicht aus. Die Frage nach Grund, Wert und Ziel
der eigenen Existenz — als Individuum, Rasse, Nation — stellt und analy-
siert es mit einem Ernst wie noch nie in seiner Geschichte. Die letzten fiinfzig
Jahre seiner Literatur bestitigen es.

1026



Die Parole dieser Literatur ist die « Amerikanitat».

Amerikanitdt bedeutet freilich keine Erfindung von heute und gestern.
Sie wurzelt einfach in der Assimilationskraft des Bodens und wird schon in
der Araucana des spanischen Renaissanceepikers und Chile-Mitkonquista-
dors Ercilla spiirbar. Generationen von Poeten und Schriftstellern: Klassi-
zisten, Romantiker und Realisten, haben daran gearbeitet, sie der Allgemein-
heit mehr und mehr bewulit zu machen. Die Anfangsphase schloB3 um die
letzte Jahrhundertwende mit dem sogenannten Modernismus des Nikara-
guensers Rubén Dario und seiner Gefolgsleute ab, der der spanischen Dichter-
sprache jenseits des Ozeans auf Grund einer formalen Neuorientierung eine
so anziehende Kraft zu verleihen wuBte, daB3 das Mutterland zum ersten Mal
die literarische Initiative an die tiberseeischen Tdchter abgab und in deren
Kurs einschwenkte.

Literarische Entwicklungstendenzen der letzten Jahrzehnte in Lateinamerika

Die AbschlieBung Lateinamerikas von Europa durch den Ersten Weltkrieg
stieB seiner Literatur das Tor zur Eigenstindigkeit in voller Breite auf. Die
erste Folge war ein bisher unbekanntes Solidaritatsgefiihl unter den Dich-
tern und Schriftstellern der Neuen Welt, ein unterschwelliger Konsensus
iiber die anzustrebenden Ziele, aber auch, im spanischsprechenden Teil, ein
verstirktes (spiter wieder abkiihlendes) BewuBtsein der Zusammengehorig-
keit mit dem Mutterland, das sich aus den kriegerischen Konflikten in
Europa herausgehalten hatte.

Die Tendenz geht dahin, eine nationalamerikanisch gefarbte Literatur
zu schaffen, fuBend auf dem Neuen Menschen, den die Neue Welt nach dem
Untergang des kolonialen und des bourgeoisen zu formen im Begriff steht.
Wir haben es also, nach dem absoluten «art pour ’art» zum mindesten der
modernistischen Anfinge, wieder mit einer «littérature engagée» zu tun.

Um 1924 liegt ein gewisser Einschnitt in der Entwicklung zwischen Welt-
krieg I und II. Parole der Friihexpressionisten (etwa 1915—1924) war die
Wiederbelebung des spanischen Barockgefiihls, die im Mutterland ihren
Hohepunkt im Goéngora-Jubiliumsjahr 1927 erreichte. In keiner anderen
Generation ist ein so rascher Wechsel sich iiberstiirzender und sich gegen-
seitig befehdender «Ismen» zu verzeichnen, die sich zwar formal iiberschnei-
den und verwischen, nach aullen aber wie eine gemeinsame Linie wirken.
Sie ist ausgerichtet auf den Kult des Irrationalen, Introversion anstelle des
Mitteilungsbediirfnisses, Suche nach Boden unter den Fiissen in dem Chaos,
das der erste Weltbrand hinterlassen hatte.

Unter den Spdtexpressionisten (etwa 1924—1935) bekommt der barocke
Zug eine starke Beimischung von Regionalismus und Indigenismus. Nun

1027



aber nicht mit der handgreiflichen Realistik etwa der argentinischen Gaucho-
poesie der Griinderjahre nach 1870, sondern getragen von einer neuen Emp-
findungsfahigkeit. Die Leuchtfeuer dieser Generation heiflen: in Argentinien
Borges (Barock mit Einbau eines gefilterten Neugauchismus), in Chile
Neruda (Barock mit Infiltrationen von Indigenismus), in Mexiko Pellicer
und José Gorostiza (Rudimente spanischer Volkspoesie, metaphysisch aus-
gedeutet).

Sie alle wollen, oberflichlicher Spielereien und des Bildersturms miide,
ernste Poesie pflegen und entweder in bisher unbekannte psychologische
Bezirke des Individuums vorstoBen — daher die Beachtung, die sie Sig-
mund Freud schenken — oder die Seele des Kollektivs, der « Gesellschaft»,
ergriinden. Thre Dynamik reicht vom politischen Aktivismus nach rechts
und links bis zur bekennerhaft praktizierten Mystik.

Das Bodenstindige des amerikanischen Expressionismus kommt vor
allem in der Themenwahl zum Ausdruck: die Existenz des Menschen auf
dem Kamp, im brasilianischen Busch und der Hochkordillere, an der Peri-
pherie der groBen Stidte, in der Heimeligkeit des noch im alten Kolonialstil
erbauten Hauses. Motive, die schon die Romantik und den Realismus
interessiert hatten, mit dem Unterschied, daB sie damals Gegenstand blofer
bildhafter Heranziehung und dem Gebiet des dsthetisch oder sentimental
gesteuerten Brauchtums zuzuordnen waren, jetzt aber das Bodenwiichsige,
das Numinose und Tellurische, die zeugende Kraft der Scholle zum eigent-
lichen Schopfer der Literatur erheben.

Mit dem Abschlull des Zweiten Weltkriegs steht der Entschlul zum Aus-
bau der literarischen Wirklichkeit Lateinamerikas endgiiltig fest, die nun-
mehr als «&sthetische Vision» erscheint. Die neue Weltkonstellation wird
in ihrer folgenschwersten Konsequenz erkannt: Europa kann sein Bezie-
hungssystem, seine materiellen sowohl wie seine geistigen Verbindungen, der
iibrigen Welt nicht mehr aufzwingen ; aber da einem verstirkten universalisti-
schen Streben ein ebenso verstirktes nationalistisches antipodisch gegen-
tibersteht, sind die Aussichten auf Ausgleich gering. Die Gefahr der Selbst-
zerstorung des Menschengeschlechts 146t die Dichter und Schriftsteller
schwanken zwischen metaphysischer Angst und der Haltung «zorniger junger
Minner» (in Uruguay nennen sie sich um 1950 «Parricidas», in Anlehnung
an den Sohn-Vaterkonflikt der Tiefenpsychologie), bis eines Tages die letz-
tere obzusiegen scheint.

Die allerjiingsten Lateinamerikaner suchen wieder das Wesentliche,
Nichstliegende auszudriicken, und zwar direkt, ohne Symbol oder Meta-
pher und ohne die Mitzchen der Ismen-Periode. Sie erstreben die «Aus-
sage», wollen eine « Botschaft» bringen, und wenn dieser immer noch etwas
Absurdes anhaftet, so deshalb, weil ihre Schriftsteller die Existenz selber als
das Absurde begreifen.

1028



Lyrik, Prosa und Theater

Die Lyrik, qualifizierte Herrscherin im Zeitalter des Hispano-Modernismus,
hilt sich auch im Expressionismus auf bedeutender Hohe, vor allem dadurch,
dall einzelne hochbegabte Intellektuelle aus radikal eingestellten mittel-
standischen Schichten ein scharfes Profil gewinnen. Aber aufs Ganze ge-
sehen, gebiihrt zweifellos der erste Platz an Quantitidt, Qualitdt und Reso-
nanz in wachsendem MaBe dem Roman als Spiegelbild einer weitgehend
konsolidierten Gesellschaft. Wie einige Zeit vorher der nordamerikanische,
beginnt er der vollwertigen Beachtung der europdischen Kritik teilhaftig zu
werden und (in Ubersetzungen) die Aufmerksamkeit des europiischen
Buchhandels auf sich zu ziehen.

In allen Gattungen der Literatur ist die lateinamerikanische Produktion
heute bereits uniibersehbarl. Wenn hier ein paar Namen genannt werden,
die als ihre wesentlichen Gestalter gelten konnten, so ist das etwa das gleiche,
als versuchte man, mit Lorca, Trakl und Paul Valéry die gegenwirtige
Dichtung Europas, mit Thomas Mann, Kafka und Proust dessen Prosa uni-
versal zu umreiB3en.

Die unmittelbare Verbindung seines Heimatlandes Chile mit der Lyrik
des europdischen Expressionismus stellte Vicente Huidobro (1893—1948)
her, indem er sich auf das engste mit den franzosischen Surrealisten Reverdy
und Apollinaire liierte. Er nannte seine Dichtung «creacionismo»; der be-
rithmte Ausspruch: «Der Dichter ist ein kleiner Herrgott» charakterisiert
sie: es gibt keine andere Realitdt als die vom Autor selber geschaffene.

Huidobros Landsmann Pablo Neruda (Pseud., geb. 1904) versucht dariiber
hinaus den Briickenschlag zur &stlich-sowjetischen Ideologie. Die 15000
Verse seines Canto General («Lied an alle», 1950) stellen einen visiondren
Uberblick iiber Literatur, Politik, soziale und Rassengeschichte Amerikas
dar, der die Akzente bald mit bewundernder Liebe (fiir das vorkolumbische
Amerika), bald in radikalem HaB (auf die spanischen Konquistadoren der
Kolonialzeit, die einheimischen Oligarchien und die Kapitalherrschaft der
Yankees) setzt.

Auf Peru bezogen wie diejenige Nerudas auf Chile, vermittelt die Dich-
tung César Vallejos (1892—1938) schmerzvolle Bilder von der grenzenlosen
Melancholie und Halbbildung der Indios und ihrem trostlosen Tasten im
Dunkel. Seine europiische Inspiration war die des spanischen Biirgerkriegs.

Die geschlossenste Gestalt nimmt der Spitexpressionismus in Brasilien
seit Mdrio de Andrade (1893—1945), Oswald de Andrade (1890—1954) und
dem Auftreten ihrer Gruppe in der wie ein Revolutionsausbruch wirkenden
Semana de Arte Moderna des Jahres 1922 in S@o Paulo an. Seine Parolen
lauten: das Vergangene muB zerstért werden, wenn es den Erfordernissen
der Gegenwart nicht mehr geniigt. Modernitédt ist wichtiger als formale

1029



Asthetik. Originalitit ist um jeden Preis zu fordern, aber nicht die abstruse
der reinen Astheten, sondern die, welche der Ausdruck der wahren Ameri-
kanitit, in diesem Fall der «Brasilitdt» ist.

Mit Augusto Frederico Schmidt (geb. 1906) aus Rio de Janeiro, der seine
Bildung in der Schweiz genoB, tritt dann ein neuer und vorldufig letzter Typus
in die Erscheinung: die Einheit des kaufmédnnisch interessierten Verlegers
mit dem &sthetisch-literarisch gebundenen Autor und Dichter, vergleichbar
etwa im gleichzeitigen Deutschland der Personlichkeit Ernst Heimerans.

Charakteristisch fiir die lateinamerikanischen Romane seit den Welt-
kriegen ist der Widerstreit der Formen und Gehalte vom Gegenstidndlichen
bis zum Abstrakten und ihre innere Widerspriichlichkeit. Trotzdem bleibt
als Gemeinsames der Wille zur Vertiefung, Ausreifung und Bdndigung. Die
Vertiefung liegt zundchst darin, daf3 das, was bisher nur lokales Geschehen
war, gleichzeitig zu iiberlokaler, universeller Giiltigkeit erhoben wird, wie
in des Argentiners Giiiraldes (1886—1927) Don Segundo Sombra (1926),
des Kolumbianers Rivera (1888—1928) La Vordgine («Der Strudel» 1924)
oder des Brasilianers Jorge Amado (geb. 1912) Jubiaba (1935).

In der Technik des Romans féllt die sprunghafte Art auf, Linder und
Menschen in groBflichigen Freskobildern darzustellen, den gleichzeitigen
Wandmalereien eines Diego Rivera oder Orozco in Mexiko vergleichbar:
es ist eine dem Charakter der Pampa-, Llanos- und Amazonaslandschaft
angemessene Art. Sie steht in ursdchlichem Zusammenhang mit der grol3-
artigen Entwicklung der Kurzgeschichte («novela corta», spanisch auch
«cuento», in Brasilien «conto»), die oft ein ganzes Menschendasein auf
zwei oder drei schicksalhafte Szenen reduziert und dem Temperament des
Stidamerikaners offenbar so sehr liegt, dall der Roman dort gern als eine
Summe von Kurzgeschichten, notdiirftig zu einer duleren Handlungseinheit
zusammengefaBBt erscheint.

Gemeinsam pflegt allen diesen kiirzeren oder lingeren Erzihlungsformen
zu sein, daB sie keine «Probleme» im europdischen Sinn behandeln. Diese
werden zwar erkannt, aufgerollt und gegebenenfalls in einer Art schlichten
Epenstils literarisch angesprochen, aber ohne jene minutiose theoretische
Analyse, die etwa einen Roman von Thomas Mann charakterisieren wiirde —
getreue Spiegelbilder einer Gesellschaft in statu nascendi, die kein anderes
«Anliegen» hat als einfach sich durchzusetzen. In gewisser Weise vergleich-
bar dem Entwicklungsstand der franzosischen Gesellschaft des 19.Jahr-
hunderts, unter Republik und Kaiserreich, wie sie von Balzac bis Zola in
grolen Romanreihen geschildert wurde, macht jetzt Brasilien einen ent-
sprechenden Versuch mit der sozialen und politisch-wirtschaftlichen Welt des
Zuckerrohrs, die José Lins do Régo (1901—1957), des Kakaos, die Jorge
Amado (geb. 1912), des Fazenda-Lebens, die Graciliano Ramos (1892—1953)
in umfassenden Zyklen behandeln.

1030



Auch wo, wie von dem Argentiner Manuel Gdlvez (1882—1962), das
groBstadtisch-soziale Milieu angesprochen wird (etwa in Nacha Regules,
1919), werden keine Thesen aufgestellt, wird weder Komplexen noch Traum-
zielen nachgejagt, sondern einfach der Mensch mit allen seinen Hinter-
griinden und Widerspriichen beleuchtet.

Je weiter das Jahrhundert fortschreitet, um so mehr sind die Romanciers
bemiiht, von der «Oberflichenwirklichkeit» (ein Ausdruck von Tennessee
Williams) und der «Spiegelwirklichkeit« des frithen Expressionismus zur
Rontgentechnik iiberzugehen. Nicht ohne Bezug betitelt 1938 der Argen-
tiner Martinez Estrada einen seiner Essays Radiografia de la Pampa («Ront-
genbild der Pampa»).

Gestalteten die Schriftsteller anfinglich ihre reprisentativen Werke um
ein Einzelleben als Mittelpunkt — Dofia Bdrbara des Venezolaners Romulo
Gallegos, Don Segundo Sombra von Giiiraldes —, so tritt spiter an dessen
Stelle die Gruppe, das Kollektiv. Ciro Alegria (Jahrgang 1909) stellt in
El mundo es ancho y ajeno («Die Welt ist weit und fremd», 1941) die perua-
nische Dorfgemeinschaft, Guimardes Rosa (geb. 1908) in Grande Sertdo:
veredas (1956, der Titel ist kaum iibersetzbar) die verschworene soziale
Gruppe der «jagingcos», das freie Banditentum der brasilianischen Hinter-
wildler dar.

Ahnliche Impulse wie den Roman bewegen das Theater. Wihrend dem
fliichtigen Betrachter die Spielpline von Buenos Aires oder Rio immer noch
das Bild des auf seichte Unterhaltung gestellten Boulevard-Theaters auf-
drdngen, arbeitet eine Reihe avantgardistischer Gruppen an der Ermunte-
rung nationaler Autoren im Sinn einer von Jahr zu Jahr tiefer an Substanz
gewinnenden Amerikanitit, versucht, das Publikum durch Wort und Bei-
spiel zu erziehen, einen gehobenen Schauspielerstand heranzubilden und
Biihnenbild und Ausstattung dem neuen Geist des Theaters anzupassen.
Heute besitzt vom La Plata bis Mexiko fast jede der amerikanischen Welt-
stiadte ihr Kammerspiel, ihre Universitits- und Studiobiihnen, sogar ihr
«Zimmertheater».

Das poetische Theater, wie es in Spanien Marquina und Martinez Sierra
gepflegt haben, ist, etwa in Argentinien durch Garcia Velloso (1880—1938)
oder Belisario Rolddn (1873—1922), ebenso vertreten wie das philosophische
(Beispiel: Alberto zum Felde: Alcion [«Halkyon»], 1934, in Uruguay) und
das surrealistische (Beispiel: Carlos Nalé Roxlo, La cola de la sirena, [« Der
Schwanz der Sirene»)], 1941; El pacto de Cristina, 1945, in Argentinien).

Vielleicht die ausgesprochenste Eigenentwicklung zeigt Mexiko, wo
Xavier Villaurrutia (1903—1950) realistisch und halbwegs konventionell in
den Problemen, dafiir aber idealistisch und ausgesprochen gewagt in der
Form schreibt. Eines seiner Hauptvergniigen ist, wie lonesco in «Le roi se
meurt» oder Diirrenmatt in « Der Meteor», einen ganzen Theaterabend lang

1031



nichts als die Endsituation zu schildern. Neben ihm hat Rodolfo Usigli
(geb. 1905) schon beinahe kanonische Geltung erlangt. Die universale Skala
seiner Stiicke reicht vom Historischen (Corona de sombra, 1944, die Tragodie
der Witwe Kaiser Maximilians von Mexiko behandelnd) iiber die Neuro-
Pathologie (E! nifio y la niebla, « Der Junge und der Nebel», 1936) und die
soziale Satire (Medio tono, « Halbton», 1937) bis zum politischen Zeitspiegel
(El gesticulador, « Der Redner mit der groBBen Geste», 1944).

Brasilien iiberrascht durch eine zeitgemafBe surreale Ankniipfung an die
alten Geistlichen Spiele der portugiesischen Renaissance (Ariano Suassuna,
geb. 1927, Auto da Compadecida) und modern christlich inspirierte Folklore
(Alfredo Dias Gomes, O pagador de promessas, [« Einer erfiillt sein Geliibde»],
1960).

Literarische Stilmittel

Der Stil des expressionistischen Lateinamerika ist, ebenso wie in Europa,
ein Anti-Stil. Er zielt auf Entwirklichung, Inbeziehungssetzung von Be-
griffen, die nach landlaufiger Meinung beziehungslos sind, Vertauschung der
gewohnten Sinneseindriicke, die dadurch auswechselbar werden und, als
Synésthesien, vollig neue Verbindungen eingehen kénnen, Dynamisierung
des Starren und Leblosen, Humanisierung des a-Humanen. Man wagt
grammatische Extravaganzen wie el mirar tu suefio (transitiver Gebrauch
eines substantivierten Infinitivs) oder E! general Quiroga va en el coche al
muere (Substantivierung einer Imperativform, im Deutschen mdglich, wenn
auch nicht gerade in dem angefiihrten Beispiel — «Der General Quiroga
fahrt in der Kutsche zum Stirb!» —, im Spanischen, von ein paar konsekrier-
ten Wendungen abgesehen, nur mit groBter Zuriickhaltung verwendbar.
Beide Beispiele stammen von Borges). Verschiedene Ebenen des BewuBtseins
preBBt Francisco Manrigue Cabrera (geb. 1908), Universitdtsprofessor und
Dichter in Puerto Rico, in eine einzige skurrile Wortzusammensetzung:

«Alld jadea
luego camina-piensa
los pasos que lo aplastan
y que en golpes de sangre-carne-tierra
le hacen cantar-sentir
latidos nuevos
a luz-vida-esperanza.»

«Dort keucht er
dann geht-denkt er
die Schritte die ihn zertreten
und in Pulsen von Blut-Fleisch-Erde

1032



ihn neues Pochen
singen-fiihlen lassen
auf Licht-Leben-Hoffnung.»

Auch die Metaphorik neigt zu Kompliziertheit und Verschliisselung. Ihr
Bemiihen ist, der Logik des Biirgers ein Schnippchen zu schlagen, ihn zwar
durch ungewohnte Reize zu locken, aber gleichzeitig zu verdrgern, weil die
ihm geldufigen MaBstidbe des Gemiits versagen. Lingst sind die prezidsen
Metaphern der Rubén-Dario-Leute auBBer Kurs gesetzt, man erkennt, daf3
der Alltag viel verbliiffendere bieten kann: «La eternidad espera en la
encrucijada de estrellas» — «Die Ewigkeit wartet an der StraBenkreuzung
der Sterne» (Borges, Argentinien) oder « El <Paé de agucar> era un espanta-
pdjaros | soberbio, de logica y fantasia», « Der «Zuckerhut> (in Rio de Janeiro)
war eine Vogelscheuche / voller Hoheit, Logik und Phantasie» (Pellicer,
Mexiko). Ganz junge Autoren ziehen sich wieder auf die Urworte tierra,
cielo, hombre, vida, amor zurick.

Daf3 dabei eine vollig neue literarische Sprache auch in der Prosa ent-
stehen kann, zeigt in beispielhafter Weise der bereits erwihnte Roman von
Guimardes Rosa, Grande Sertdo: veredas. In ihm geht es nicht mehr darum,
die eine oder andere Eigentiimlichkeit der Phonetik, Syntax oder Semantik
farbgebend zu verwenden, sondern der seelischen Grundhaltung der Men-
schen eines bestimmten Lebensbereiches den universalen und nur fiir sie

geltenden Ausdruck zu verschaffen, unbeschwert von aller linguistischen
Tradition.

Der Mensch in Natur und Landschaft

Die literarische Beziehung des Menschen zur Natur zeigt sich am deutlichsten
im expressionistischen Roman der Lateinamerikaner, dessen Thema die
Konfrontierung der humanen Existenz und ihrer kreatiirlichen Moglich-
keiten mit dem groBen Unbekannten und Ungebérdigen in Steppe, Busch
und Urwald ist (als neues Thema tritt gelegentlich, besonders in Chile, das
Meer hinzu).

Hier liegt der Hauptunterschied zum europiischen Landschaftsbild und
dessen Schilderung im Roman: Merkmale, zum mindesten der west- und
mitteleuropiischen Landschaft, sind Begrenztheit, Statik und Ausgleich
der Naturgewalten in einem von Menschen iibervollen Raum («Volk ohne
Raum»); Merkmale der lateinamerikansichen Landschaft sowohl in der
Horizontale wie in der Vertikale und damit der europdischen diametral
entgegengesetzt: Unendlichkeit, Dynamik und Vulkanismus, bei manchmal
fast absoluter Menschenleere (« Raum ohne Volk»). In ihr herrscht das Ge-
setz des Kampfes des Menschen gegen die Natur, aller gegen alles, weil die
Strome der Erde und des Blutes noch nicht gebindigt sind. Der Raum mit

1033



seinen Urkriften und Mysterien zwingt den Menschen jeden Augenblick
zu Entschliissen, die einfach fiir das nackte Fortbestehen seiner Existenz
notwendig sind. Wesentlich — und das bringt der expressionistische Roman
besonders zum Ausdruck —, ist daher nicht die Natur als solche, sondern
die Natur als Widerpart des Menschen, als Kraft, als Symbol, als Anti-
Mensch sozusagen.

Immer bleibt der Mensch das MalB, auch der Natur gegeniiber. «E/
hombre es medida de si mismo», « Der Mensch ist sein eigenes MaB» heiBit es
mit Bezug darauf im Cantaclaro von Romulo Gallegos, noch deutlicher
wird in der Dofia Bdrbara desselben Autors die «innere Landschaft» im
Menschen als Produkt seiner Konfrontierung mit einer erbarmungslosen
Natur angesprochen: «enemigo con quien primero debemos luchar», «der
Widerpart, gegen den wir zu allererst ankdmpfen miissen».

Fast alle Naturromane des lateinamerikanischen Expressionismus sind
sich einig in der Schilderung der mysteriosen Ansaugungs- und Assimila-
tionskraft des Bodens. Wihrend bei den Hispanomodernisten im Stil Darios
die gegenstidndlich-anschauliche Herkunft des Symbols noch deutlich er-
halten blieb, entfernt sie sich jetzt immer ausschlieBlicher in den Bereich
des Mythos. Nicht nur die endlosen Horizonte der Pampa (Giiiraldes, Don
Segundo Sombra) oder die Undurchdringlichkeit des Urwalds (Rivera, La
Vordgine) bieten sich dem Erzédhler dar und verlocken ihn zu symbolhaften
Bildern, sondern die Numina, die in ihnen, iiber ihnen, unter ihnen wohnen
und walten. Erde, Wasser, Feuer, Luft bedeuten nicht mehr die Elemente
schlechthin, sondern stehen fiir die Komplexe «Mutter», «Ursprung,
«Leben», « Nichts».

Je weiter das Jahrhundert vorriickt, um so alarmierender wird in der
lateinamerikanischen Welt das Ubergewicht der Stadt iiber das Land. Da-
mit verschwindet der «costumbrismo», die Land- und Leutekulisse der
Romantik, die die Landschaft — Pampa, Sertdo, Llanos, Cordillere — vor
allem als Staffage benotigte, und weicht dem Urbanismus. In der neuen
kubanischen und brasilianischen Negerlyrik etwa ist die Landschaft bereits
wieder zugunsten des menschlichen, antilandschaftlichen Elements in jene
Statistenrolle verwiesen, die sie in den ersten Anfingen der amerikanischen
Poesie besaB3. In den Gedichtsammlungen fehlen Titel nach dem Muster der
altberithmten « Al Niagara», « El cultivo del maiz en Antioquia», «La musica
de las palmas», « A un ombu» (Charakterbaum der Pampa). Noch ist nicht
abzusehen, wie sich eine neue Naturlyrik Amerikas endgiiltig gestalten wird.
Fir den Roman hat es die Prognose leichter. Ging es in der Bliitezeit des
Expressionismus noch um den Zusammensto3 der humanen Kreatur mit der
Natur als Kosmos, so ist es jetzt der des naturhaften mit dem technischen
Menschen, dem «homo faber»; an die Stelle des Molochs Natur tritt der
Moloch Industrie, auch im Urwald. Und damit eine neue Problematik.

1034



Eros und Sexus

Im groBen und ganzen wird auch im Expressionismus so wenig wie in friihe-
ren Stromungen der lateinamerikanischen Literatur das Verhiltnis zwischen
den beiden Geschlechtern zum wirklich transzendenten Problem. Robuste,
erdgebundene Sinnlichkeit, metaphorisch in der Gleichung Frau = Erde sich
ausdriickend, sorgt dafiir, daB keine tieferen Konflikte entstehen oder ihre
Tragik durch abrupte Spontaneitit der Losung iberschattet wird. Ein
Liebesgedicht von Neruda beginnt:

Cuerpo de mujer, blancas colinas, muslos blancos,
te pareces al mundo en tu actitud de entrega.

Mi cuerpo de labriego salvaje te socava

y hace saltar el hijo del fondo de la tierra.

Frauenleib, lichtweifle Hiigel, weifie Schenkel,
du gleichst der Welt hingebend an Gebdrde.
Mein Bauernleib héohlt dich aus, der Wildling,
und sprengt das Kind aus dem Grund der Erde.

(Aus: Veinte Poemas de Amor y una Cancién desesperada, 1924)

In der brasilianischen Literatur, bei Lins do Régo und Jorge Amado, kann
sich die tropische Sinnlichkeit bis zum Paroxismus steigern, der hart an die
Grenze des kiinstlerisch Ertriiglichen streift. Auch hier greifen sinnliche
Zirtlichkeit von seiten des Mannes und lockendes, ein wenig sich zierendes
Entgegenkommen der Frau ineinander. Es sind die Formen des Liebesaus-
drucks, die auch in der brasilianischen Volksmusik und im Volkstanz das
Verhiltnis der Geschlechter zueinander bestimmen. Diesen Zwischenbezirk
zwischen hoher und populidrer Kunst verkérpert wohl am groBartigsten
Jorge de Limas Romanze von der verfiihrerischen kleinen Schwarzen « Essa
negra Fulé».

Eine umwilzende Note kommt jetzt dadurch in die Liebesdichtung
Lateinamerikas, da} sie zum Thema einer geschlossenen Gruppe von
Frauen wird, die, wie Federico de Onis feststellte, die Fahigkeit besalBen,
das Universum mit ihren physiologischen Reaktionen und ihren elementaren
Passionen zu identifizieren. Genauer betrachtet, sind es zwei antagonistische
Komplexe, die sie ansprechen und entwickeln, der der natiirlichen, «ge-
sunden» und der der extravaganten, « krankhaften» Liebe. Zur ersten Gruppe
gehért die Uruguayerin Juana de Ibarbourou und die Chilenin Gabriela
Mistral, zur zweiten vor allem die Argentinerin Alfonsina Storni.

Juana de Ibarbourou (geb. 1895) verkorpert das « Weibchen» im animali-
schen und zugleich das Weib im biblischen Sinn, mit all seiner anschmieg-

1035



samen Zirtlichkeit und Liebessehnsucht, aber ebenso mit seiner Fiahigkeit,
sich glaubig in den Schutz und die Kraft des Frauentums zuriickzuziehen.
Auch Gabriela Mistrals Liebe hat etwas im besten Sinn Animalisch-Zart-
liches, nur unendlich viel schlichter, unpathetischer, ohne falsche Tone. Sie
1st alltdglich und zeitlos zugleich:

El pasé con otra;

yo le vi pasar.

Siempre dulce el viento
y el camino en paz.

Y estos ojos miseros

le vieron pasar.

El ird con otra

por la eternidad.
Habra cielos dulces.
( Dios quiere callar).
j Y él ird con otra
por la eternidad !

Mit der andern ging er;
habe ihn gesehn.
Sanftheit weht im Winde,
Frieden iiberm Weg.
Meine armen Augen
haben ihn gesehn.

Geht dort mit der andern
durch die Ewigkeit.

Holde Himmel warten.
(Und Gott schweigt dazu).
Geht dort mit der andern
durch die Ewigkeit!

(Aus: Desolacion)

Fiir Alfonsina Storni (1892—1938) hingegen ist der unbedingte Besitz des
Mannes Ziel alles Sinnens und Trachtens. Thre Liebesfahigkeit ist grenzenlos,
aber wenn sie unerfiillt bleibt, schldgt sie in Verachtung des ganzen méinn-
lichen Geschlechts um; ihre Extravaganz besteht darin, dal sie, mit einem
durchaus durchschnittlichen Empfindungsleben ausgestattet, Uberdurch-
schnittliches von der Liebe erwartet. Der Sexus wird bei ihr mehr zerebral-
griibelnd als emotional-wiinschend gesteuert. Als sie erkannt hatte, dal die
Frau dafiir nicht geschaffen ist — zum mindesten nicht die siidamerikani-
sche —, 16schte sie ihr Dasein durch den Freitod aus.

1036



Seit dem Ersten Weltkrieg begegnet iibrigens zum ersten Mal in der
kunstmiiBigen Literatur Lateinamerikas (in der volkstiimlichen schon sehr
viel frither) das Lob der Negerin oder Mulattin. Bis dahin war auch von den
Dichtern afrikanischer Blutbeimischung, wenn sie Liebeslieder in aller Form
dichten wollten, die weiBe Frau als Schema benutzt worden. Die Expressio-
nisten wenden sich nunmehr unmittelbar an das dunkelfarbige Objekt ihrer
Liebe. Anfangs noch vom Vergleich mit Pflanzen und Friichten der Land-
schaft ausgehend (Haar = Reisfeld, Lippen = caimito, «Stechapfel»),
dringen sie allmihlich im Sinn der Gleichung Frau = Erde in mythologische
Tiefen.

Die soziale Thematik

Die Zeit zwischen den beiden Weltkriegen ringt sich das Zugestandnis ab,
daB die alte, auf dem Lebensstil des europidischen Abendlandes errichtete
Ordnung Lateinamerikas nicht mehr aufrechtzuerhalten ist, daB3 die Kluft,
die sich immer noch zwischen den SchoBkindern des Gliicks und den armen
Schluckern auftut, verschwinden und das MiBverhiltnis zwischen der
riesengrofBen Schicht des stiddtischen und lindlichen Proletariats und der an
Zahl nicht ausschlaggebenden Gruppe des gehobenen Mittelstandes, der
das Biindnis zwischen Besitz-, Geburts- und Geldaristokratie ermoglicht,
endlich beseitigt werden muf.

Dabei braucht iibrigens der Proletarier nicht unbedingt mit dem Farbigen,
der Herrschende mit dem WeiBen gleichgesetzt zu werden: im heutigen
Lateinamerika (und das spiegelt sich besonders deutlich in seinen Romanen)
ist die soziologische Einstufung wichtiger als die rassische: «weill» ist, wer
es zu Ansehen und gesellschaftlichem Prestige gebracht hat, «farbig», wer
in den Niederungen des Lebens steckt, wobei die tatsidchliche blutmiBige
Herkunft ziemlich gleichgiiltig bleibt.

Zweifellos ist in der modernen lateinamerikanischen Literatur ein zu-
nehmender EinfluB Ostlicher Ideologien festzustellen. Aber im Gegensatz
zum russisch-chinesischen haftet diesem lateinamerikanischen Kommunis-
mus messianisch-charismatischer Charakter an, seine Caudillos tragen den
Christusbart, ihre Autoritit beziehen sie aus der nicht alltiglichen Beféhi-
gung, dem Volk als transzendent und gottgesandt zu erscheinen. Aber auch
der Agrarkommunismus der alten Indianer, der den gewaltigen Inkastaat in
Peru ermdglichte und sich nun vielfach den chiliastischen Hoffnungen zuge-
sellt, spielt eine spezifische Rolle.

Dazu kommt die Wiederaufwertung der «condition humaine». Vor allem
in der Literatur um die schwarze Rasse gehen die Forderungen auf deren
bedingungslos anzuerkennende Menschenwiirde. Da heute auch die offizielle
Politik der USA mit allen ihr zustehenden Mitteln gegen die Rassendiskrimi-

1037



nierung auftritt, wird das Echo gegeniiber dem angelsichsischen Bruder im
Norden freundlicher als in den Tagen des militanten modernistischen
Criollismus, in denen ein Santos Chocano seine Invektiven gegen die Vereinig-
ten Staaten schleuderte. Im groBen und ganzen kreist die Thematik der
menschlich-sozialen Revalorisierung um drei geographische Schwerpunkte:
die des Indios beschiiftigt besonders eindringlich die Literaten der mittleren
siidamerikanischen Anden von Bolivien bis Ecuador, die des Negers ist
Thema des tropischen Raums am Atlantik zwischen den Antillen und Nord-
brasilien. Von dort bis in die siidlicheren Landschaften des Riesenstaates geht
es vor allem um die sinnvolle Eingliederung des Sertanejo, des Hinterwild-
lers aus dem Busch, in den modernen LebensprozeB3.

Als Beispiel fiir die erste Gruppe moge der Peruaner Ciro Alegria (geb.
1909) stehen, der mit seinen drei entscheidenden Romanen La serpiente de
oro («Die goldene Schlange», 1935), Los perros hambrientos (« Die hungrigen
Hunde», 1939) und EI mundo es ancho y ajeno (« Die Welt ist weit und fremd »,
1941) dem alten lateinamerikanischen Thema vom Aufeinanderprallen von
Zivilisation und Barbarei den aktuellen Aspekt gibt: die erbarmungslose
politische, wirtschaftliche und technische Maschinerie des neuen Zeitalters
stampft den armseligen Indio oder Cholo (Halbblut) nieder, weil er ihr keine
entsprechenden Krifte entgegensetzen kann.

Den pro-afrikanistischen Zug wird man vor allem in der kubanischen
Lyrik und im nordbrasilianischen Roman suchen (den Gebieten stdrkster
Negerballung in Lateinamerika). Als anerkannter Fiihrer dieser Richtung auf
den Antillen gilt der Mulatte Nicolds Guillén (geb. 1902), dessen Wunsch-
traum es ist, der biologischen Aufwertung der Rassenmischung seiner Insel-
welt eine ebensolche geistig-dsthetische zur Seite zu stellen. Er verbindet
dabei ultramoderne Zerebralitit mit uridltestem Folklore, so etwa wenn er in
der tduschend nachgeahmten Form primitivster amerikanischer Rétsel fragt:

En los dientes, la mariana,
¥ la noche en el pellejo.
¢ Quién serd, quién no serd?
— EI negro.

Esclava de los esclavos,

y con los duefios, tirana.

¢ Quién serd, quién no serd?
— La cana.

Un hombre que estd llorando

con la risa que aprendio.

¢ Quién serd, quién no serd?
— Yo.

1038



In den Zdhnen der Morgen

und die Nacht auf dem Leder.

Wer ist das? Wer mag das sein?
— Der Neger.

Sklave fiir die Sklaven,
Tyrann bei dem Patron.
Wer ist das? Wer mag das sein?
— Das Zuckerrohr.

Ein Mensch, der lachen lernte

und in das Weinen entwich.

Wer ist das? Wer mag das sein?
— Ich.

(Adivinanzas, gekiirzt, aus West-Indies-Ltd., 1934)

In Brasilien ist die soziale Hochschitzung des Negers seit der offiziellen
Aufhebung der Sklaverei (1889) am weitesten gediehen, vor allem im Nor-
den. Es geht nicht mehr darum, das schwarze Problem von der rassischen
Seite her aufzurollen, sondern nur noch um den gleichmiBigen Anteil einer
lingst anerkannten Schicht an der Literatur, sowohl als Autor wie als
Gegenstand der Durchleuchtung. Fiir Jorge de Lima (geb. 1895), in dessen
Adern angeblich etwas Mulattenblut flieBt, und seine zahlreichen Wegge-
nossen ist die Einbeziehung des afrikanischen Einschlags in alle Sparten der
Brasilitdt eine Selbstverstandlichkeit.

Mindestens ebenso stark aber wurde das Interesse fiir den (eher weilen als
dunkelhiutigen) Sertanejo geweckt, seitdem dem Paulistaner Staatsanwalt
und Kaffeefazendeiro Monteiro Lobato (1882—1948) der grofe Wurf mit
der Erzdhlungsreihe Urupés (1918) gelang. In ihrem Mittelpunkt steht
Jeca Tatu, der seitdem zum Symbol gewordene apathische Hinterwéldler,
der zum verheerenden Waldbrand sein Pfeifchen raucht und Gott den guten
Mann sein 14Bt. Wozu auch sich fiir die Kultur einsetzen, wenn sie sich doch
nicht um einen kiitmmert und man dank seiner natiirlichen Schldue bisher
ganz leidlich in seinem Mauseloch vegetiert hat?

Am schwierigsten ist die literarische Einordnung des modernen stédti-
schen Sozialromans, der auf die groBe Tradition eines Barros Grez in Chile,
eines Blanco Fombona in Venezuela, eines Macedo, Alencar und Machado
de Assis in Brasilien zuriickblicken konnte. Er bewahrt am treuesten die Ziige
seiner spatromantisch-realistischen Urspriinge und schwimmt —stilistisch —
manchmal fast wie ein AuBenseiter neben der expressionistischen Welle
daher. «Milieu» und «Vererbung» spielen dabei noch eine Rolle, so in
El roto («Der Vagabund», 1920) des Chilenen Edwards Bello (geb. 1882),

1039



manchmal mit einer ausgesprochen katholischen Blickrichtung verbunden
(so in Argentinien bei Manuel Gdlvez, 1882—1962, und dem leicht zur
Dutzendware neigenden Hugo Wast, Pseudonym fiir Gustavo Martinez
Zuviria, geb. 1883). Der Kontrast zwischen Kleinbiirgertum und High
Society wird angesprochen (Lima Barreto, 1881—1922, aus Rio de Janeiro),
in besonderem Malle nimmt sich ein Kreis ecuadorianischer Schriftsteller,
der sogenannte Grupo de Guayaquil (Humberto Salvador, geb. 1909, und
andere) der Verwahrlosung der stiadtischen Unterschicht an. Bei ihrer Ana-
lyse spielen Sigmund Freud und die moderne Sexualforschung eine Rolle.
In Brasilien macht Afonso Schmidt (geb. 1890) die Spannung zwischen
Stadt und Land zum Generalthema seiner erzdhlenden Prosa; seine Sympa-
thie gehort dabei den jeweils sozial Benachteiligten, den materiell und geistig
Schwicheren. Schmidts grofite Meisterschaft liegt auf dem Gebiet der Kurz-
erzdhlung.

Politik und Geschichte im literarischen Kunstwerk

Wie auBerordentlich zeitnahe das geschichtliche Empfinden des Latein-
amerikaners ist, zeigt von allen literarischen Gattungen am augenfilligsten
der Roman. Alles in ihm ist Gegenwart. Selbst was tatsichlich bereits eine
Weile zuriickliegt, wird in Gegenwart umgesetzt, vielleicht in Form einer
Erinnerung oder Evokation. Naher aber liegt es dem lateinamerikanischen
Romancier, Geschichte in Politik umzusetzen, also zur aktuellen, angewand-
ten Historie zu machen.

Wie das gemeint ist, hat in giiltiger Form der Zyklus der sogenannten
mexikanischen Revolutionsromane demonstriert, der literarische Reflex der
groBen Staatsumwilzung zwischen 1910 und 1920. Seine Merkmale sind:
Bevorzugung des zeitgeschichtlichen Wertes vor dem asthetischen; Dar-
stellung des Geschehens aus volkstiimlicher Sicht; Ausschaltung europai-
scher Einfliisse zugunsten der populdren Folklore; charismatische Verehrung
der als Volkshelden dargestellten Fiihrerpersonlichkeiten.

In einer ersten Etappe der Entwicklung (der Zeit der aktiven Revolution)
sind die Autoren noch selber Augenzeugen. Mariano Azuela (1873—1952)
mag es miterlebt haben, wie dem Demetrio Macias (oder wie er tatsdchlich
geheillen haben moge) in seinem Roman Los de abajo (« Die Leute von un-
ten», 1916) der Rancho von Regierungssoldaten iiber dem Kopf in Brand
gesteckt wurde und er sich dariiber zum Chef einer Insurgentenbande ent-
wickelte, bis noch maichtigere als er ihn verrieten. Martin Luis Guzindn
(geb. 1887) legt in El dguila y la serpiente («Adler und Schlange» — die
mexikanischen Wappentiere —, 1927) eine Fiille von Erinnerungen an die
Caudillos der Revolution, Francisco Villa, Carranza und Obregon, nieder,
die er personlich kennengelernt hat. Gregorio Lopez y Fuentes (geb. 1895) be-

1040



zieht mit Campamento («Feldlager», 1931) und E! Indio (1935) den Indianer
in das Revolutionsgeschehen ein, dessen wesentlicher Protagonist bis dahin
das ldndliche Kleinbiirgertum gewesen war. Rafael Murfioz endlich (geb.
1899) legt die Aureole des Mythos um die Stirn eines der Volkshelden aus
seiner Kriegsberichterstatterzeit: ; Vdmonos con Pancho Villa! («Vorwirts
mit Pancho Villa!», 1931).

Fiir die zweite, jiingere Gruppe der Romanciers ist die Revolution nur
noch eine Erinnerung aus Kindheits- oder Jugendtagen. Die neue Ordnung
ist konstituiert, man fragt sich: Sind die politischen und sozialen Ziele der
Revolution erreicht? Wihrend fiir ihre Vorgédnger die Ereignisse als solche
das wichtige waren, sind es jetzt die Doktrinen, die von einem fast biirgerli-
chen Revisionismus bis zum Kommunismus und traditionalistischen Ana-
chronismus reichen, aber im Grunde alle einer « Mexikanitit» eigenen ameri-
kanischen Gepriges zustreben. Dieser Gruppe gehoren vor allem die Ro-
mane von Jorge Ferretis (geb. 1902) an (Tierra caliente, «Heile Erde»,
1931; El sur quema, «Der Siiden brennt», 1939).

Vergleichbare schopferische Krifte gehen von den anderen groen Herden
der Revolution und des militdrischen Geschehens im lateinischen Amerika
aus. Sie werden in Guatemala lebendig in dem Erstlingswerk des Nobelpreis-
tragers Miguel Angel Asturias (geb. 1895) EIl Sefior Presidente (begonnen
nach 1920, veroffentlicht 1946), einer phantasievollen Anklage gegen den
Diktator Manuel Estrada Cabrera, die kaltbliitigen, kriminellen Politiker,
thre unfihigen Gegenspieler und das putschende Militir.

Tragische Ereignisse wie der Chaco-Krieg zwischen Bolivien und Para-
guay (1933—1938) haben sogar den Weg zur Literatur recht eigentlich er-
schlossen. Er verschlang (zum zweiten Mal in den letzten hundert Jahren)
fast die Hilfte der mannlichen Bevolkerung Paraguays und damit einen uner-
setzlichen Teil seiner geistigen Substanz. Um so erstaunlicher, da3 der kleine
Rest der Schriftsteller ihn zum AnlaB fiir die Schaffung einer bis dahin in
threm Land vollig brachliegenden Erzdhlungskunst nehmen konnte.
Augusto Roa Bastos (geb. 1917), Kriegsteilnehmer und spater zur Emigra-
tion gezwungen, hat in seinen Erzdhlungen und einem modernen Prosaepos
Hijo de hombre (« Menschensohn», 1960) die politische Wirklichkeit Para-
guays gestaltet, die Dimonie der Landschaft, die ebenso zur Grofle wie zur
Armseligkeit hinfithrt, und das immer noch iiberméchtige Substrat der
Indianer, denen heute ein brennendes Holzbiindel AnlaB zur Anbetung der
Heiligen, morgen Aufruf zur freiheitlichen Erhebung ist.

Verhdltnis zur Transzendenz

Die Grundeinstellung des vorkolumbischen Menschen war magisch-
mythologisch: der Mikrokosmos « Mensch» eine Spiegelung und Funktion

1041



des Makrokosmos «All». Auch die Spanier und Portugiesen der Renais-
sance — nicht alle, wohl aber sehr viele von denen, die in die Neue Welt
gingen — zogen hinaus im BewuBtsein des biblischen Auftrags zur Missionie-
rung, getragen von dem fast romantischen Gedanken, daf} die Betatigung in
der diesseitigen Welt, und wire sie noch so materiell, eine vortreffliche Vor-
bereitung auf das Jenseits sei. Damit blieb das Irdische ebenso mit dem
Transzendenten verbunden wie in der magisch-mythologischen Weltsicht
des Indianers.

Die Nachwirkungen sind bis heute in der Literatur spiirbar. Sie festzu-
stellen, geniigt es, einen Roman wie den Mitte der fiinfziger Jahre entstan-
denen Corpo vivo des Brasilianers Adonias Filho (geb. 1915) zur Hand zu
nehmen2. Das Religiose braucht dabei freilich nicht mehr kirchlich ge-
bunden zu sein, ist es sogar nur noch in der Ausnahme; aber in einer Welt,
die der Meinung ist, daB} der Mensch eine Funktion geheimnisvoll oder
offenkundig waltender Krifte des Alls ist, konnte auch die Literatur im
Grunde nur eine Funktion dieser Krifte sein.

Sie werden nicht nur als Numina in der Natur erblickt. Auch im sozialen
Roman ist die Aufhellung der universalen Zusammenhénge, der unsicht-
baren Schwebungen und des transzendenten Hintergrundes wichtiger als die
Individualpsychologie des Protagonisten. Selbst der Heilige — der Heilige
als Individualproblem — ist kein Thema fiir lateinamerikanische Romanciers.
Wo das metaphysische Wesen der Existenz angesprochen wird, manifestiert
es sich entweder als messianisches Erfiilltsein von einer Sendung, wie ge-
legentlich bei den Fiihrergestalten der mexikanischen Revolutionsromane,
oder es liegt ein Hauch der Legende dariiber, wie bei Giiiraldes in der Gestalt
des Don Segundo Sombra. Eine aus dem tiefsten Innern des persdnlichen
Gotterlebens und nur aus ihm kommende Religiositdt scheint dem siid-
amerikanischen Denken, im Gegensatz zum spanischen, fremd.

Auch so weit es um die in der Religion verankerten sittlichen Grund-
sitze geht, hat der lateinamerikanische Mensch sich noch nicht von seiner
urspriinglichen Erdndhe gelost. Er hdngt weitgehend dem paradiesischen
Zustand des «jenseits von Gut und Bose» an und kennt den Begriff der
Stinde nicht. So wenig die Kausalitit in den ritselvollen kosmischen Rhyth-
mus von Leben und Sterben seiner Meinung nach eingreift, so wenig tut es
Gott. Freilich gewinnt dadurch auch das Unwégbare und nicht Vorauszu-
sehende so stark an Raum, dal3 der Mensch unsicher wird in seinem inner-
sten Wesen und am Ende zur fatalistischen Ergebung in sein Schicksal neigt.
Dann fiigt er sich willenlos den Supraméchten, gegen die er nichts ausrichten
kann. Der Antichrist ist in diesem Fall, etwa in Mexiko oder auf den
Antillen, nicht der Teufel, sondern der Nordamerikaner. In dem Roman
Grande Sertdo: veredas des Brasilianers Guimardes Rosa lautet der letzte
Satz: «Es gibt den Teufel nicht... es gibt den Menschen. »

1042



Ein besonders eigentiimliches Verhiltnis zur Transzendenz zeigt eine
Entwicklung des Expressionismus, die in Argentinien durch den Namen
Borges, in Uruguay durch Horacio Quiroga (1879—1937), im brasilianischen
Rio de Janeiro durch Otdvio de Fdria (geb. 1908) gekennzeichnet wird.
Schon diese geographische Lokalisierung (und Beschrankung) auf den dem
europdischen Geist verwandtesten Teil Lateinamerikas zeigt, daB3 hier keine
fir den Gesamtkontinent verbindliche Erscheinung vorliegt; ihren Beifall
fand sie daher auch mehr in der Alten Welt als in der Neuen.

Trotzdem tragt auch sie eminent amerikanisch-autochthone Ziige. Denn
man kann die souverine Art, wie Borges sich iiber die Vorstellungen und
Gesetze von Raum und Zeit, Kausalitdt und Schullogik hinwegsetzt, sehr
wohl als einen auBerordentlichen Versuch betrachten, dem tiefschichtigen
lateinamerikanischen Problem des Nebeneinanders von Steinzeit und Atom-
zeitalter eine literarische Losung zu geben. Mit Hilfe einer transzendenten
Bildersprache identifiziert er in ein und demselben Zug das Labyrinth,
dessen Ausgang nur an Hand eines gottlichen Fadens zu finden ist, als Gleich-
nis des Universums mit dem Innern der Personlichkeit.

Bei Horacio Ouiroga erscheint das transzendente Element in neuer
Umbiegung: als das metaphysisch Unheimliche, Grauenvolle, vom diessei-
tigen Standpunkt des Menschen aus Krankhafte und Hinfillige. So gerit
er in die Bezirke der Halluzination, des Zweiten Gesichts, des Fetischismus
und der Telepathie.

Von einer dritten Kategorie aus, der des inneren Monologs und der
Gewissensbefragung, priagt Ordvio de Fdria den transzendenten Expressionis-
mus. Sein auf etwa zwanzig Binde berechneter Romanzyklus Tragédia
burguesa will eine Entwicklungsgeschichte der Menschen unseres beklem-
mend unruhigen Zeitalters geben, iiber dem er trotz (oder wegen) seiner
chaotischen Ungeformtheit auch den Schatten Gottes schweben sieht. Damit
nihert er sich von der Seite des Ubersinnlichen — und darum nicht immer
allgemein verstindlich — wieder dem Gedanken einer religiosen Weltschau,
der in der modernen brasilianischen Literatur ebensowenig allein steht wie
in der hispanoamerikanischen. Er ist vielleicht das bezeichnendste Argu-
ment fiir ihre Glaubwiirdigkeit, Hoffnungsfreude und Tiefe.

1 Eine Zusammenstellung der bisheri-
gen Eindeutschungen spanisch-amerikani-
scher und brasilianischer Lyriker, Epiker,
Erzdhler und Essayisten nebst Verzeichnis
der Ubersetzer und den wichtigsten biblio-
graphischen Hinweisen bietet in Heft 6 der
vom Institut fir Iberoamerika-Kunde,
Hamburg Juli 1965, herausgegebenen Reihe
«Bibliographie und Dokumentation» Die-
ter Reichhardt, Schone Literatur latein-

amerikanischer Autoren. Eine Ubersicht
der deutschen Ubersetzungen mit biogra-
phischen Angaben. Weitere Angaben liber
Ubersetzungen sind im vorliegenden Auf-
satz nur soweit gemacht worden, als sie in
der genannten Zusammenstellung nicht
enthalten sind. 2Deutsch von Curt Meyer-
Clason: Corpo vivo, im Suhrkamp Verlag,
edition suhrkamp 158.

1043



	Gesicht der lateinamerikanischen Literatur seit den Weltkriegen

