
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 10

Artikel: Zum Begriff der Sozialwissenschaften

Autor: Greiffenhagen, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bestätigung der Wissenschaftlichkeit ihres Faches aber auch die praktische
Ergiebigkeit ihrer Untersuchungen unter Beweis zu stellen haben. In öffentlichen

Dingen fühlt sich jeder Schweizer als Sachverständiger, und nichts
ist ihm dabei mehr zuwider, als Selbstverständliches um teures Geld in
schwer verständlichem Wissenschaftsjargon erneut vorgekaut zu bekommen.

Damit besteht die Möglichkeit, dass die erwähnte Chance zum Fallstrick
werden könnte. Es wäre jedenfalls der künftigen Entwicklung der Soziologie
in unserem Lande kaum zuträglich, wenn nun alles auf die Karte der
demonstrativen Nutzanwendung dieser Wissenschaft gesetzt würde. Die Antwort
auf die Frage, wieviel Soziologie unsere Gesellschaft brauche, sollte unter
diesen Umständen vorläufig nicht allzu stark forciert werden. Eine
vorschnelle abschliessende Beantwortung liegt weder im Interesse der Soziologie

noch in jenem der Öffentlichkeit. Sie wird sich um so leichter und um so

richtiger ergeben, je selbstverständlicher die Sozialforschung ihren Beitrag
zur Gegenwartsanalyse leistet und je klarer sie sich dabei ihrer Grenzen
bewusst bleibt.

Richard Reich

Zum Begriff der Sozialwissenschaften

MARTIN GREIFFENHAGEN

Sozialwissenschaften sind heute modern. Diese Modernität und Aktualität
erfährt - wie man weiss - durchaus unterschiedliche Beurteilung. In beidem,
in der Verurteilung der Sozialwissenschaften als «Modewissenschaften»
wie in dem Versuch ihrer Etablierung als «Grundwissenschaften», spiegelt
sich die Ungeklärtheit der Situation, in der die Sozialwissenschaften sich
selber befinden und die ihr Selbstverständnis bis heute bestimmt. Wir wollen
versuchen, diese Situation zumindest begreiflich zu machen und setzen ein
mit einer These, die den Sozialwissenschaften innerhalb der Geschichte der
Menschheit einen bestimmten epochalen Abschnitt zuweist, für den sie in
besonderer Weise kennzeichnend sein sollen : eben die Moderne.

Eine These

In diesem Sinne schreibt Ralf Dahrendorf: «Was die Theologie für die
mittelalterliche Feudalgesellschaft und die Philosophie für die Zeit des

Überganges zur Moderne bedeutet, das bedeutet die Soziologie für die industrielle

964



Gesellschaft. Alle drei Disziplinen waren oder sind, von ihren ausdrücklichen
Erkenntnissen abgesehen, Instrumente der Selbstdeutung historischer
Epochen.»1 Wir wollen einer genaueren Differenzierung des Plurals im
Worte «Sozialwissenschaften» hier nicht nachgehen und sprechen im
folgenden durchaus gleichsinnig von «den Sozialwissenschaften», «der
Sozialwissenschaft» und «der Soziologie», wobei die Soziologie, wie in dem
zitierten Abschnitt, den Sinn des pars pro toto hat. Die Sozialwissenschaft
also, sagt Dahrendorf, soll unserer Zeit, die wir Moderne zu nennen pflegen,
in besonderer Weise zugeordnet sein, und die Selbstdeutung unserer Epoche
soll sich wesentlich in Kategorien der Sozialwissenschaft vollziehen; sie soll
das im Unterschied zu den Orientierungskategorien früherer Epochen, für
die Dahrendorf Theologie und Philosophie nennt. Zunächst leuchtet unmittelbar

ein, was mit dieser epochalen Zuordnung gemeint ist. Solange das

Selbstverständnis wesentlich durch Theologie vermittelt wird, versteht sich
der Mensch als von göttlichem Willen abhängig, und das heisst negativ:
nicht als Schöpfer seines Geschickes. Auch Gesellschaft wird verstanden
als Abbild und Spiegel göttlicher Ordnung, als göttlichem Gebot verpflichtet.

Anders verhält es sich, wo der Mensch seine Existenz in philosophischen
Kategorien auslegt. Philosophie, begriffen in ihrem Gegensatz zur Theologie,
kommt in Gang durch den Zweifel an göttlicher Autorität, durch die Skepsis
gegenüber einer durch diese Autorität vermittelten und gestützten Tradition
und durch die Kritik an der ewigen Gültigkeit von Institutionen. Als wahr
gilt nun, was der Mensch auf die Frage nach dem, was er ist, selber zur
Antwort gibt und was sein zweifelnder Geist im Ausräumen von Vorurteilen als

wirklich erkennt. Die durch Philosophie zu kennzeichnende Epoche der
christlich-abendländischen Geschichte ist deshalb erfüllt von den Entwürfen
und Systemen eines sich aus religiöser «Unmündigkeit» zur Autonomie
befreienden Menschen.

Für die Moderne soll nun, der anfänglich vorgetragenen These zufolge,
die Sozialwissenschaft den Horizont menschlicher Selbstdeutung liefern.
Das Besondere des sozialwissenschaftlichen Aspektes liegt, so ist zunächst zu
vermuten, in der Reduktion der Grössen, die für die Theologie und die

Philosophie axiomatischen Sinn besassen, auf «Gesellschaft», auf eine
Grösse also, die - was immer sie sonst bedeuten mag - das Individuum und
seine Entscheidungen, die Person und ihren Glauben, ihr Bewusstsein,
transzendiert. Die letzte Quelle der Welterkenntnis soll nicht mehr göttlicher
Wille, auch nicht menschlicher Geist sein, sondern nun sind es soziale,
ökonomische und allgemein: politische Kräfte, die in einer technisch
bestimmten Welt den Willen des Einzelnen in ihren Bann schlagen und auf diese
Weise «Geschichte» machen.

Wir lassen die Frage, ob sich die Sozialwissenschaften zum Deutungsmedium

unserer Zeit eignen - nachdem wir sie gestreift haben -, zunächst

965



auf sich beruhen und versuchen jetzt, zu einem immanenten Verständnis
dieses neuen, modernen Wissenschaftskomplexes zu kommen. Es gibt eine
berühmte Charakterisierung der Sozialwissenschaft, die zur Darstellung
ihres systematischen Ortes dienen kann: ihre Kennzeichnung als
«Oppositionswissenschaft». Der Sinn dieses Wortes erschliesst sich in zweifacher
Hinsicht: Sozialwissenschaft ist Oppositionswissenschaft einmal in
sozialpolitischem, zum anderen in erkenntnistheoretischem Sinne. Beide
Verständnisse von Opposition hängen, wie wir sehen werden, eng zusammen.

Sozialwissenschaft - Oppositionswissenschaft

Der Wandel der alten ständischen Gesellschaft zur neuen Industriegesellschaft

hin erzwang bei einer bestimmten, von diesem Wandel besonders
betroffenen Menschengruppe eine sozialpolitische Reaktion. Alfred Weber hat
diese Gruppe mit dem Begriff der «sozial freischwebenden Intelligenz» ge-
fasst. Diese aus den bisherigen Standessicherungen herausgefallenen Intellektuellen

waren der Vortrupp einer Gesellschaft, die heute im ganzen durch
eine Mobilität und Dynamik gekennzeichnet ist, die jene kritischen Geister
auszeichnete, unter denen sich vor allem zwei extreme Richtungen
herausbildeten: die Restaurativen und Revolutionären, oder: die Konservativen
und die Sozialisten.

Die Konservativen empfanden den Wandel zur neuen Gesellschaft durchweg

negativ als Abfall von der alten, als einen beklagenswerten Irrweg, der

um jeden Preis (und diese Redewendung wurde von einzelnen bitter ernst
genommen) rückgängig gemacht werden müsse. Gesellschaft bedeutet ihnen
ständische Gesellschaft und agrarische Gesellschaft. Revolution erschien
ihnen als ein Fieber, das man niederschlagen muss. Die konservative Kritik
am «gegenwärtigen Zeitalter» wurde durchweg formuliert im Horizont der
alten Gesellschaft, die man für ewig, für alle Zeit vorbildlich, verbindlich
und wahrhaft massgebend ansah. Diese Kritik reicht von einem so bedeutsamen

Dokument wie Schillers Briefen über die ästhetische Erziehung bis zu
weniger fundierten Theorien des gegenwärtigen Zeitalters in der Gegenwart.

Anders die sozialistisch-revolutionären Sozialpolitiker jener Umbruchzeit

: Ihr Horizont war nicht die Vergangenheit im Sinne der verpflichtenden
Herkunft, sondern die Zukunft als die geschichtlich möglich gewordene
Freiheit zur wahren Humanität. Die richtige Gesellschaft galt und gilt ihnen
als eine noch zu verwirklichende, zu schaffende, ja zu konstruierende
Versuchsanordnung von gerechter Sozietät.

Wie man heute leicht sehen kann, bestehen zwischen beiden sozialpolitischen

Richtungen, der konservativen und der sozialistischen, enge
Beziehungen. Auch der Sozialist - und das gilt nicht zuletzt für Marx - orientiert
sich bei seiner Vorstellung von einer intakten Gesellschaft an einem harmo-

966



nisierenden Bilde von der bis heute beschworenen sogenannten «heilen
Welt». Der Verlust einer mehr oder weniger selbstverständlichen Verortung
aller Menschen in vorgegebenen gesellschaftlichen Strukturen führte zu
einer allgemeinen Sehnsucht nach sozialer Integration. Die Doppelgesichtigkeit

der revolutionären Haltung wird besonders bei Rousseau deutlich, den

man ja für die konservative als auch für die revolutionäre Blickrichtung
beanspruchen kann.

Jede sozialpolitische Orientierung aber treibt notwendig zur Analyse der
sozialen Gegenwart, oder anders gesagt: in der Sozialpolitik ist die
Sozialwissenschaft als theoretische Erkenntnisabsicht immer schon eingeschlossen.
Der Abstand, den die sozial freischwebende Intelligenz zur Gesellschaft hat,
in der sie lebt, führt sie zur Erkenntnis des gesellschaftlichen Wandlungsprozesses

selbst. Es handelt sich hier um ein altes Prinzip jeder Erkenntnis,
demzufolge ich nur das erkennen kann, zu dem ich einen gewissen Abstand habe.

Für die Sozialwissenschaft bedeutet diese Distanz meist, vielleicht immer,
eine Lage, die Hans Freyer einmal die «Post-Mortem-Situation» der Soziologie

genannt hat, das heisst gesellschaftliche Strukturen enthüllen sich mir
stets als vergangene oder vergehende. Der Sozialwissenschaftler gerät
deshalb häufig in den Verdacht eines «zersetzenden» Denkens. Mit gutem
Grund: bringt doch seine «Analyse» die Gesellschaft zum Bewusstsein ihres
Wandels ; und immer da, wo solcher Wandel nicht gesehen, geleugnet oder
abgelehnt wird, gerät der Sozialwissenschaftler in Gegensatz zu seiner
Gesellschaft. Hier liegt der Grund dafür, dass es in totalitären Staaten keine
freie Sozialwissenschaft geben kann und keinen wertfreien Sozialwissenschaftler

geben darf.
Die Sozialwissenschaft ist also selber Produkt des Wandels, den sie

kritisch feststellt. «Kritisch» meint dabei sowohl sozialpolitisch wie
sozialwissenschaftlich. In dem Masse, in dem die moderne Gesellschaft nicht in
selbstverständlicher Ordnung lebt, sondern Problem geworden ist, fordert
sie zur theoretischen Analyse und zur praktischen Integration heraus.
Übrigens steckt in dem Begriff des «Modernen», der «Modernität» selbst
bereits das Moment des Unabgeschlossenen, dem Wandel Unterworfenen,
in der Entwicklung Begriffenen. Modern heisst nicht «neu», sondern
«immer neu» und auf Zukunft berechnet. Wenn ich «modern» sage, denke
ich den Wandel zu weiterem Neuen mit. Der Sozialwissenschaftler hat es

deshalb bei seiner Analyse der modernen Gesellschaft weniger mit statischen
Tatsachen als mit Trends zu tun. Selten stellt er fest: dies oder jenes ist so
oder so, sondern seine Analyse gilt immer zugleich der Entwicklung nach

vorn. Der Sozialwissenschaftler ist somit stets auch sozialer Prognostiker.
Das zeigte schon einer der ersten bedeutenden Diagnostiker der modernen
Welt, TocqueviUe, dessen Frage nach dem, was ist und geschieht, stets die
Form der Frage: Wohin gehen wir? annahm.

967



Inzwischen ist die moderne Tatsache ständigen sozialen Wandels auch
in das gesellschaftliche Bewusstsein eingegangen. Wir alle verstehen heute
Gesellschaft als dem Wandel unterworfen, dynamisch und progressiv.
Dieses allgemeine gesellschaftliche Bewusstsein stellt den deutlichsten
Gegensatz zur alten Gesellschaft dar. Das «Alte Wahre» zu tradieren galt
der alten Gesellschaft als das höchste Gebot. Aus der Soziallehre dieser
Gesellschaft ist deshalb die axiomatische Identität von Sein und Sollen nicht
wegzudenken, und die theologische Philosophie des Naturrechts war der
ideologische Kern ihres gesellschaftlichen Selbstverständnisses.

Angesichts dieser naturrechtlichen Soziallehre stellt sich wieder die Frage
nach der möglichen Funktion der modernen Sozialwissenschaft als

Selbstauslegungsversuch der modernen Gesellschaft. Diese Frage hat ihre Aktualität

in dem Masse behalten, in dem die katholische Soziallehre bis heute an
den entscheidenden Stücken der für sie klassischen Gesellschaftslehre des

Thomas von Aquin festhält. Wir nähern uns einer Antwort auf unsere Frage,
indem wir uns an einigen Punkten die individualistische Front gegen die
Sozialwissenschaft, wie es sie immer noch zu beobachten gibt, vergegenwärtigen.

Die folgenden Beispiele betreffen alle jenen Streit der Fakultäten,
in dem die Fachgruppe der Sozialwissenschaften sich heute noch einer mehr
oder weniger geschlossenen Phalanx von klassischen Wissenschaften
gegenübersieht.

Die individualistische Front

Besonders in Deutschland standen bis vor kurzem die Geisteswissenschaften
in enger, fast unauflöslicher Beziehung zum Individualismus. «Das grosse
Kulturideal der Humanität, das Ideal der Totalität persönlicher Entfaltung,
welches die Goethezeit beherrschte», war mindestens bis Dilthey herrschend.
Dilthey aber «hielt die Soziologie für eine Abstraktion, die das Kollektive
aus dem Einzelnen ableite und sich dabei, ohne es zu wissen, einer verkleideten

Metaphysik bediene. Die Abneigung gegen die Übertragung der
naturwissenschaftlichen Lehre von den Gleichförmigkeiten auf die Deutung geistiger

Zustände liess Dilthey eine Soziologie ablehnen, welche die Totalität
des gesellschaftlichen Lebens studieren wollte. Es ist nur folgerecht, wenn er
dann die Wirklichkeit des individuellen seelischen Erlebnisses in den Mittelpunkt

rückt. Der wissenschaftliche Lyrizismus dieser Art ist ein echtes Kind
der deutschen Klassik». Diese Sätze über Dilthey sind die Worte eines
bedeutenden Geisteswissenschaftlers unserer Tage und zeigen, dass sich ein
Wandel in der Beurteilung der Sozialwissenschaft bereits ankündigt2.
Nun ist es freilich leichter, sich gegen das humanistische Bildungsideal zu
erklären, als zu zeigen, wie der geisteswissenschaftlich-individualistische
Aspekt zu vermitteln sei mit einem sozialwissenschaftlich orientierten Men-

968



schenbild. Beide scheinen sich auszuschliessen und in die Alternative
«Anpassung oder Widerstand» zu drängen. Der Titel dieses Buches von
Helmut Schelsky weist deutlich auf die enge Verknüpfung der
geisteswissenschaftlichen mit der pädagogischen Problematik unserer Tage. Soweit
die Pädagogik individualistisch orientiert ist - und es ist jedenfalls noch nicht
entschieden, ob sie in einer freien Welt sich prinzipiell anders orientieren
darf-, steht sie unter demselben Dilemma, unter dem ein rein individualistischer

Bildungsbegriff steht. Die Tradition der Geisteswissenschaften reicht
weit hinter die grosse Kulturschwelle der sozialen Revolution und das heisst
hinter das Aufkommen des sozialwissenschaftlichen Aspektes selbst zurück.

Ähnlich liegt das Problem in bezug auf die Jurisprudenz. Der Jurist geht
aus von der Rechtmässigkeit des Gesetzes, und Gesetz ist ihm keine soziologische,

sondern eine ethische Grösse. Deshalb erfüllt den Juristen jeder
soziologische Relationsversuch mit Misstrauen. Des Juristen «Sätze erstreben
Dauer, erheben den Anspruch auf absolute Gültigkeit und tendieren nach
metaphysischer Verankerung und Begründung oder wollen doch auf Sätze

mit solchem Geltungsanspruch zurückgeführt werden. Aus der Einstellung
der Soziologie zu ihrem Gegenstand folgt, dass sie ungeeignet ist, den
Anspruch des Rechts nach zeitloser Gültigkeit dieser Normen zu stützen. Ihre
Funktion besteht in der Einengung des Kreises solcher absoluten Sätze»3.
Die Rechtsauffassung des Juristen ist ihrem Anspruch nach statisch. Der
Jurist ist ein Feind jeder Veränderung und, wie Max Weber in seiner
Rechtssoziologie zeigt, von Berufs wegen konservativ. Die Frage des Naturrechtes
kann unter Juristen deshalb nicht zu Ende kommen, weil mit dem Naturrecht
der festeste metaphysische Bezug aus der Rechtsaxiomatik herausfallen
würde. Recht würde Konvention und verlöre eben damit seinen
Rechtscharakter. Der Kampf zwischen Jurisprudenz und Sozialwissenschaft
entbrennt immer da besonders heftig, wo soziale Veränderungen neue Rechtsfiguren

(wie etwa die der «Sozialadäquanz») notwendig machen. Das Zivilrecht

ist seiner Natur nach konservativ, das Strafrecht gesellschaftlichen
Veränderungen eher zugänglich, das Arbeits- und Sozialrecht schliesslich

gilt einem Juristen alten Schlages kaum mehr als eine juristische Disziplin,
weil hier der Wandel der gesellschaftlichen Verhältnisse zum Rechtsprinzip
zu werden droht.

Auf dem Gebiet der Staatslehre und des Staatsrechtes spielt der Gegensatz

von Staat und Gesellschaft eine für den konservativen Juristen
entscheidende Rolle. Dieser Gegensatz wird in Deutschland bis in die jüngste
Zeit hinein von einigen Staatsrechtlern festgehalten und gegenüber der
Politikwissenschaft verteidigt. Der Politikwissenschaftler ist dagegen
geneigt, heutzutage von einem staatlich-gesellschaftlichen Integrationsprozess
zu sprechen, da er zwischen Staat und Gesellschaft nicht mehr durchgängig
zu trennen vermag. Das Streitgespräch zwischen Staatsrecht und Politik-

969



Wissenschaft gehört heute in Deutschland zu den bedrängendsten geistigen
Ereignissen, enthüllt sich in ihm doch einmal eine spezifisch deutsche
Verlegenheit (man denke etwa an die in angelsächsischen Ländern völlig
unverständliche Obrigkeitsdiskussion oder an die sich in der «Spiegel-Affäre»
deutlich abzeichnenden Fronten der «Staatsgesinnung» auf der einen, des

«demokratischen Bewusstseins» auf der anderen Seite), zum anderen aber ein
sachliches Problem hohen Ranges: Wie lässt sich die geistige Gestalt des

Staates mit seinem unaufgebbaren Anspruch auf Verfolgung des Allgemeinwohls

in einer gemeinsamen Theorie vereinen mit der sozialen Wirklichkeit
einander bekämpfender Interessengruppen, die auf den Staat erheblichen
Einfluss nehmen Unnötig zu sagen, dass diese Frage selbst wiederum nicht
nur theoretisches Interesse verdient, sondern eine Schicksalsfrage unserer
politischen Wirklichkeit ist.

Zusammenfassend kann man sagen, dass sich das Misstrauen in die
Sozialwissenschaft aus dem Misstrauen in die moderne, industrielle, mobile
Gesellschaft überhaupt speist. Die klassischen Wissenschaften vom
Menschen neigen deshalb heute vielfach zum Konservatismus und zur
Zivilisationskritik. Sie tun dies schon deshalb, weil sie als klassische Wissenschaft
nicht wie die Sozialwissenschaften selber Produkt des rapiden Wandlungsprozesses

der letzten zweihundert Jahre und mithin keine «Krisenwissenschaften»

sind, sondern ihr Selbstverständnis aus historisch weiter
zurückliegenden Quellen beziehen.

Auf der anderen Seite ist nicht zu übersehen, dass jede dieser klassischen
Humanwissenschaften heutzutage ihre «soziologische Dimension»
entdeckt hat. Jede Wissenschaft weiss inzwischen, dass sie in ihrer Forschung
gewissen gesellschaftlichen Realitäten Rechnung tragen und ihr Humanum
im Horizont der durch den sozialen Wandel hervorgerufenen Veränderung
des Menschenbildes interpretieren muss. Insofern die Sozialwissenschaft diese

neue Sichtweite vermittelt, kann sie durchaus als eine Grundwissenschaft
unserer Tage gelten.

Eine Antwort

Wir wollen zum Schluss versuchen, die anfangs gestellte Frage zu
beantworten, ob die Sozialwissenschaften wirklich den Horizont abgeben können,
innerhalb dessen die Selbstauslegung und das Selbstverständnis des modernen

Menschen statthat. Um es gleich vorweg zu sagen: ich meine nicht.
Sobald die Sozialwissenschaft versucht, im Verzicht auf ein transzendentes
Bild vom Menschen diesen direkt auf Gesellschaft zu beziehen, und das,

was er sein soll, zu messen an dem, was er nach Meinung der sozialwissenschaftlichen

Analytiker im Moment ist oder in Zukunft zu werden verspricht,
kommt sie in die Nähe unterschwelliger ideologischer Bezüge, die ebenso

970



gesellschaftstranszendent sind wie ein sich offen theologisch oder philosophisch

ausweisender Bezug. Gesellschaft kann sich nicht auf sich selbst
beziehen, ohne dass eine ratlose Tautologie dabei herauskäme. Es ist interessant

und lohnend, die verschiedenen Versuche zu verfolgen, die seit dem 18.

Jahrhundert angestellt worden sind, in der Gesellschaft selbst das Prinzip
ihrer Normierung und Formierung zu entdecken4. Diese Versuche sind alle

fehlgeschlagen oder unter grossen Opfern abgeschlagen worden. Auch bei

gegenwärtigen Versuchen dieser Art, die nie abreissen, lässt sich zeigen,
dass für Fakten, die man angeblich allein sprechen lässt, stets Normen substituiert

werden. Ich erinnere nur an die in der Demoskopie übliche Verwechslung

des politischen Normbegriffes der Öffentlichkeit mit dem empirischen
Begriff sogenannter Repräsentativergebnisse.

Jede Gesellschaft braucht, gestern wie heute wie immer, ein Bild von sich,
das die reine Faktizität auf eine Norm hin übersteigt. Diese Tatsache wird
durch die andere nicht beeinträchtigt, dass sich Normen ohne faktische
Stützung, ohne ihre «Nützlichkeit» also, nicht halten können, sondern mit
ihrer Brauchbarkeit korrespondieren. Die Frage nach der Bestimmung
des Menschen ist nach wie vor unabweislich und lässt sich nicht durch einen
einfachen Rekurs auf die faktische Gesellschaft beantworten. Dies bedeutet,
dass alle Wissenschaften, die mit der Frage der Bestimmung des Menschen,
das heisst mit Normen zu tun haben, in einer bestimmten Hinsicht weniger
von den Sozialwissenschaften haben können, als man gemeinhin annimmt.
Weder die Theologie noch etwa auch die Pädagogik, um zwei wichtige
Normwissenschaften zu nennen, können von der Sozialwissenschaft ohne weiteres
eine prinzipielle Antwort auf die Frage erwarten, was der Mensch sei oder
was ihm gut sei. Und wenn sie sich trotzdem der Sozialwissenschaft blindlings

anvertrauen, akkommodieren sie sich, ohne es zu wissen, den Vorstellungen,

die in der Sozialwissenschaft unbewusst die Forschung bestimmen5.
Und doch ist die Sozialwissenschaft mehr als eine Modewissenschaft,

mehr nämlich in dem Masse, in dem unsere Gesellschaft von Kräften bewegt
wird, die die Entscheidungsmöglichkeiten des Individuums häufig stark
einschränken. Jede Normwissenschaft wird deshalb gut daran tun, ihre Bilder
vom Menschen an den Ergebnissen der Sozialwissenschaft zu prüfen und
sich zu fragen, in welcher Weise ihr Humanum in unserer Zeit praktische
Aussichten auf Verwirklichung hat.

Was das Wort «Würde», im 1.Artikel des deutschen Grundgesetzes, was
das Wort «Sittengesetz» bedeutet, lässt sich offenbar nicht beantworten
ohne Rückgriff auf die Frage, was der Mensch überhaupt sei und vor allem :

was er sein soll. Diese Frage beantwortet die Sozialwissenschaft als
analytische, empirische Wissenschaft nicht. Wohl aber kann sie helfen, die Inhalte,
die wir durch das Sittengesetz und die Würde des Menschen für geboten
halten, zu verwirklichen : Wie die Gestalt des Staates abhängt von dem Bild,

971



das seine Bürger vom Menschen haben, so hängt der Begriff der Sozialwissenschaften

ab von der Humanität dessen, der sie betreibt.

!Ralf Dahrendorf, Gesellschaft und 1952, S. 115. - 4 Vgl. Martin Greiffen-
Freiheit, München 1961, S. 13. - 2 Werner hagen, Politische Theologie und Politik-
Richter, Von der Bedeutung der Geistes- Wissenschaft, in: Gesellschaft - Staat -
Wissenschaften für die Bildung unserer Zeit, Erziehung 1963, S. 142-156. - 5 Vgl.
Köln-Opladen 1953, S. 18 und 21. - Joachim Matthes, Ideologische Züge in der
3 Erich Fechner, Das Naturrechtsproblem neueren evangelischen Sozialarbeit in
und die Soziologie: in: Soziologie und Deutschland, in: Lutherische Rundschau
Leben, hg. von C. Brinkmann, Tübingen 1960, S. 30-55.

Die Mathematisierung der Sozialwissenschaften

HERBERT LUTHY

Der Bereich der Humanwissenschaften, zu denen ich mit kühner
Selbstverständlichkeit auch die Wirtschafts- und Sozialwissenschaften rechne -
das heisst der Wissenschaften, die sich mit dem Leben und Handeln, Produzieren

und Organisieren der Menschen im Spannungsfeld der menschlichen
Gesellschaften befassen -, ist derart unüberblickbar geworden, dass schon die
blosse Nomenklatur ihrer Einzeldisziplinen und spezialisierten Unterdisziplinen

Kopfzerbrechen bereitet. Ihnen allen ist, wenn auch mit
unterschiedlicher Schwere der Krisensymptome, eine Problematik gemeinsam,
die mit den Stichworten «Mathematik» und «Sozialwissenschaft» nur
angedeutet wird: die Polarität zwischen der erstrebten Wissenschaftlichkeit der
Methode und der wissenschaftlichen Unausschöpfbarkeit des Wissensgebiets.
Der Historiker, für den alle sozialen und ökonomischen Vorgänge historische

Vorgänge sind oder morgen sein werden und der deshalb alle
wissenschaftlichen Theorien über solche Vorgänge und ihre - vergangene,
gegenwärtige oder künftige - Gesetzmässigkeit als Theorien über den Ablauf
der menschlichen Geschichte zu betrachten hat, ist dieser Polarität in
besonderer Weise ausgesetzt: nicht so sehr als rückwärtsgewandter Prophet
wie als Antiprophet, der aus dem Schiffbruch der Prophezeiungen von
gestern das gelernt hat, was er die Ironie der Geschichte nennt. Das Gebiet,
das er beackert und dem täglich neu zuwächst, was gestern Gegenwart und
vorgestern noch Zukunft war, lässt sich nicht als einheitliches Gesamtgebiet
einer methodisch einheitlichen exakten Wissenschaft konstituieren; Ge-

972


	Zum Begriff der Sozialwissenschaften

