
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

PROFIL UND SCHREIBART

Nach allem, was wir wissen, muss es Zeiten
literarischer Produktivität gegeben haben,
in denen es keineswegs ungewöhnlich oder
am Ende gar verpönt war, grossen
Vorbildern nachzustreben und zu verwirklichen,

was dem unangefochtenen Begriff
eines vollkommenen Werks entsprach.
Man muss das wieder einmal in Erinnerung
rufen; denn jetzt ist das genaue Gegenteil
der Fall. Es herrscht die Vorstellung, von
«Werk» könne überhaupt nicht mehr im
Ernst die Rede sein, und Vorbilder sind
höchstens dazu da, dass man sich von
ihnen so deutlich wie möglich distanziert.
Verlage, die den Ehrgeiz haben, die Literatur

von heute oder lieber noch von morgen
zu betreuen, setzen dieses Ziel auf ihr
Programm und lassen Hefte und Bändchen in
Reihen erscheinen, die laut Klappentext
«das Profil und die Schreibart einer neuen
Literatur» vorzeigen sollen1. Ein anderer
Verleger verspricht in steter Folge Texte,
«in denen sich Veränderungen des
literarischen Ausdrucks der Gegenwart»
abzeichnen2. Der Vorsatz ist gewiss lobenswert,

die Folgen indessen manchmal fatal.
Denn weder Profil noch Schreibart einer
neuen Literatur garantieren, dass das
Geschriebene etwas taugt, und Veränderung
als Programm ist ohne genaue Kenntnis
dessen, was und in welcher Weise verändert
werden soll, eine Anmassung. Wie aber
soll man eine «neue» von einer «alten»
Literatur unterscheiden? Und wie sieht
der klar umrissene Bestand anerkannter
oder meinetwegen etablierter Literatur aus,
den zu verändern vorgegeben wird, noch
dazu in Schaffensproben von beiläufig
zwanzig bis vielleicht siebzig Seiten?

Ich will nicht so weit gehen, mögliche
Veränderungen als blosse Variationen
uralter und gewissermassen «ewiger» Themen

der Geschichtenerzähler von Homer

bis Hubert Fichte hinzustellen. Aber die

Anekdote, die ich kürzlich in der Literaturbeilage

von «Christ und Welt» gefunden
habe, trifft den Nagel auf den Kopf. Zu
Robert Neumann, so erzählt er selbst, sei

der Lyriker Krzyzanowski an den
Kaffeehaustisch gekommen und habe gesagt:
«Ich hab' einen Romanstoff für Sie.» Er
resümiert die Idee wie folgt: «Zwei grossartige

junge Leute. Verliebt ineinander!
Glücklich! Wird das Mädchen von einem
hässlichen, schlechten Menschen weggelockt

und verführt.» «Was weiter?» fragt
Neumann. «Nichts weiter. Nur schreiben

muss man es noch.»

Nur schreiben! Zum Beispiel so: «In
diesem Zimmer hat ein Mädchen gewohnt, und

jetzt ist sie weggezogen — die Wände mit
ihren Tapeten stehen unbeholfen.» Das ist,
als selbständiges Prosastück, allein auf
einer weissen Seite gedruckt. Eine Notiz
oder eine Beobachtung, nicht geradezu
uninteressant, aber anderseits auch nicht
überwältigend. Der Band «Von Zimmer
zu Zimmer» von Jan Erik Void, einem
jungen Norweger, dessen Texte Walter
Baumgartner übersetzt hat, enthält eine

ganze Sammlung derartiger Aufzeichnungen.

Peter Bichsel spricht in seinem Nachwort

von Schreibübungen. Worin hier
«Veränderungen des literarischen
Ausdrucks der Gegenwart» nachzuweisen
wären, ist eine unfaire Frage:
Schreibübungen haben ihren guten Sinn und
mögen einen Autor weiterbringen. Nur
muss nicht gleich mit allen Glocken geläutet

werden, wo einer sie anstellt.
In der gleichen Reihe ist der Gedichtband

«Was auf der Hand lag» von Dieter
Fringeli erschienen. Fringelis Gedichte sind

knappe Formeln, spruchartige Gebilde,

945



manchmal pointiert, aber meist auf das
Allernotwendigste reduziert, schmucklos.
Er sagt:

Bekannte Soldaten machen sich

Auf die Suche nach ihrem
Unbekannten Grab

und spielt gern mit geläufigen Ausdrücken
oder Redensarten, dichtet vom Zinsfuss,
der auf grossem Fuss spazieren geht, und
teilt mit, dass an Händen und Füssen
amputiert worden sei, was Hand und Fuss
hatte. Wenn es immer wieder vorkommt,
dass einer auf dem letzten Loch pfeift, so
muss es möglich sein, es einmal auf dem
vorletzten zu tun. Fringelis Umgang mit
der Sprache hat etwas Spielerisches. Bei
aller Strenge und Knappheit ist dieses
Element in seinen Gedichten stark und,
wie mir scheint, doch auch eine Gefahr.
In literarischen Kreisen könnte, was er da
anstellt, leicht zum Gesellschaftsspiel werden.

Und was schlimmer ist: hinter den
gekonnten Abbreviaturen lauert ein
Rezept, dem zu misstrauen für Fringeli
ebenso wichtig werden könnte wie das

Misstrauen, das er den Redeweisen und
den scheinbaren Selbstverständlichkeiten
mit Recht entgegenbringt. Seine Gedichte
sind exakte Notizen; ob er Sachverhalte
notiert (Beispiel «Wechselspiel») oder ob
er mit Floskeln des Sprachgebrauchs spielt
(Beispiel «Meine Sprichwörter»), immer
findet er die unauffälligen Worte, den
nüchternen Ton kühler Redlichkeit. Er wäre
beinahe jenen Gedichtverfassern zuzuzählen,

von denen einer einmal versichert
haben soll, das Wort Fisch sei für ihn
poetischer als alle Gedichte zum Thema
Fisch. Beinahe, sage ich, weil Fringeli mit
Pointen arbeitet, die er aus dem Gegensatz
zwischen banaler Redeweise und verfremdeter

Bedeutung erzielt. Von
Schreibübungen könnte man hier nicht mehr
sprechen, schon eher von einer an
Virtuosität grenzenden Sicherheit in der
Handhabung des sprachlichen Materials.

Lyrik, Prosa, Essay, bildende Kunst und
Musik der Gegenwart dokumentarisch von

Jahr zu Jahr zu erfassen, ist das Ziel der
Herausgeber des Jahrbuchs «Jahresring»3.
Die Ausgabe 68/69 enthält Gedichte von
Georg von der Vring und Nelly Sachs bis
zu der jungen Lyrikerin Heidi Pataki,
Prosa von Wolfgang Koeppen, Gabriele
Wohmann, Uwe Brandner und vielen
andern, Nachgelassenes von Doderer,
Briefe auch von Robert Walser aus dem
Jahr 1927, eine Jugenderinnerung von
Wolfgang Schadewaldt, Nachrufe und
zusammenfassende kritische Chroniken zur
Kunst, zur Musik und zur Literatur seit
Erscheinen des letzten Jahresrings. Die
Stadt Basel, die Krise der «Globe Air»
und die bewegende Geschichte der
Volksabstimmung über den Erwerb der beiden
Bilder von Picasso (in dem Aufsatz «I like
Pablo» von Heinrich Wigand Petzet) sind
in diesem informativen Sammelband ebenso

registriert wie das Lesespiel «Zu Protokoll»

von Julius Overhoff, in dem sich der
Satz findet: «Nach dem heutigen Stand
der Forschung kann es keinem Zweifel
unterliegen, dass das Beamtentum
kultischen Ursprungs ist.»

Finden wir vielleicht in dieser verdienstvollen

Sammlung Aufschluss über den
Bestand etablierter Literatur und Kunst,
über das, was verändert wird in Profil und
Schreibart? Wir finden ihn nicht. Die
Frage erübrigt sich, es ist müssig und ein
wenig peinlich, Veränderung als Kriterium
und Markenzeichen zu betrachten. Die
Literatur und die Kunst einzuteilen in
«alte» und «neue» ist zwar ein überaus
beliebtes Spiel und zahlt sich immer wieder
aus, weil die Leute nicht gern von gestern
sein wollen. Dennoch ist der Streit um
«alt» und «neu» am Ende müssig. Was
der Lyriker Krzyzanowski in der Anekdote
sagt, ist allein entscheidend : Nur schreiben
muss man's noch.

Anton Krättli

1LCB-Editionen. Es liegen uns vor:
Günter Grass, Über meinen Lehrer Döblin

und andere Vorträge; Reinhard Lettau,
Gedichte; Lars Gustafsson, Bakunins
Reise, Thorn; Arthur Knoff, Geschichten;
Uwe Brandner, Am elften Tag; Gerald

946



Bisinger, 7 Gedichte zum Vorlesen; alle
herausgegebenen vom Literarischen
Colloquium Berlin. 1968. - 2Walter-Drucke.
Band 15: Dieter Fringeli, Was auf der
Hand lag, Gedichte, mit einem Nachwort
von Karl Krolow; Band 16: Jan Erik Void,
Von Zimmer zu Zimmer SAD & CRAZY,
mit einem Nachwort von Peter Bichsel,

Walter-Verlag, Ölten und Freiburg 1968.

— 3Jahresring 68/69. Beiträge zur
deutschen Literatur und Kunst der Gegenwart,
herausgegeben vom Kulturkreis im
Bundesverband der deutschen Industrie und
bearbeitet von Rudolf de le Roi, Hans
Bender und Eduard Trier. Deutsche
Verlags-Anstalt, Stuttgart 1968.

LUDI THEATRALES SACRI

Zu einer Ausgabe der Schauspiele Jacob Bidermanns

Im Barock ist das Theater nicht nur ein
Abbild des Lebens, sondern darüber hinaus

ein Gleichnis, das den eigentlichen
Charakter des menschlichen Daseins aufzeigt.
In Calderons Welttheater spielt Gott sich
selber die Schöpfung vor: das Irdische ist
das Schauspiel, in dem sich der göttliche
Gedanke Gott zur Lust zu flüchtigster
Erscheinungsform zusammenballt. Der
Mensch betritt bei seiner Geburt die Bühne
der Welt, erhält das Kostüm, das seiner
Rolle entspricht, und spielt diese Rolle gut
oder schlecht, bis er im Tode endgültig
von der Bühne abtritt. Nach dem Spiel
erwartet ihn sein Richter: alles, was der
Mensch auf Erden vollbracht hat, ist nur
im Hinblick auf das Jenseits bedeutsam;
es zählt nicht die Rolle, sondern die Qualität

des Spiels. Irdische Pracht und irdisches
Elend bleiben zurück als ein Haufen von
Masken, Requisiten, Lumpen und Tand.
Calderons Stück legt nicht nur die Schein-
haftigkeit des Lebens, sondern auch die
symbolische Wahrheit des Theaters bloss.
Wie kaum eine andere Kunst ist das Theater

geeignet, die Leere hinter allem
Vordergründigen zu enthüllen und damit die
hinfällige Beschaffenheit der Welt schaubar
zu machen. Das Theater ist gerade
dadurch dem Leben am nächsten, wodurch
es sich von ihm zu trennen scheint: durch
die Unwirklichkeit, die das Leben wie das
Theater von einer nur jenseits des Erscheinenden

zu suchenden Wahrheit abhebt.

In dieser Kunst, die ihren höchsten
Grad von Wirklichkeit dann erreicht, wenn
es ihr gelingt, die irdischen Dinge ihrer
Unwirklichkeit zu überführen, nimmt das
jesuitische Schultheater eine besondere
SteUung ein. Es liegt dem Katholiken ohnehin

näher als dem Protestanten, durch
sinnlich Wahrnehmbares zum Übersinnlichen

hinzuleiten. Das Messopfer ist ein
Beispiel für eine solche sinnliche oder
sinnbildliche Darstellung, die, eben weil sie nur
ein Bild des Unfassbaren gibt, auf dieses
Unfassbare hinweist, ohne es in
verfälschende Formen oder Begriffe zu zwingen.
Ignatius von Loyola betont in seinen
Schriften diese Verschmelzung des
Irdischen mit dem Überirdischen in einem
besonderen Masse. Die jesuitischen Schauspiele

erscheinen als eine natürliche
Entwicklung aus der in den Exerzitien geforderten

Versenkung in so körperhaft wie nur
möglich vorgestellte Szenen der Heiligen
Schrift oder aus dem Leben der Heiligen.
Das im Innern zu täuschender Lebensnähe
heraufbeschworene Bild springt im
Theaterstück nach aussen über und versetzt
nicht mehr nur einen Einzelnen, sondern
ein ganzes Publikum in den Zustand einer
alle Sinne umfassenden Bezauberung, aus
dem man so leicht über die Grenzen des

mit den Sinnen Fassbaren hinübergleitet.
Dem Jesuitentheater liegt vor allem daran,
«in einem schaubaren Symbol die grosse
Synthese von Diesseits und Jenseits Gestalt

947



gewinnen zu lassen»1. Wie sich dabei die
irdische Welt ihrer scheinbaren Wirklichkeit

entleert, nur um dadurch in eine andere,

wesentliche Wirklichkeit verwandelt
zu werden, macht den besonderen Reiz
dieser Stücke aus. Es vollzieht sich in ihnen
immer wieder der Übergang vom
Sichtbaren zu dem in ihm sich verhüllenden
Unsichtbaren, in dem jedesmal die Grenze
des gerade noch Darstellbaren erreicht
wird, und sie verwirklichen in dieser ihrer
Eigenart eine Möglichkeit des Theaters in
einer besonders reinen Form.

Die hervorragendste Gestalt unter den
Jesuitendramatikern ist ohne Zweifel Jacob
Bidermann. Seine Werke wurden 1666 —

fast dreissig Jahre nach seinem Tod — zum
ersten Mal veröffentlicht und damit im
Gegensatz zu unzähligen anderen, meist
nur für eine einzige Aufführung geschriebenen

Stücken dem Vergessen mindestens
für eine gewisse Zeitspanne entrissen. Diese
Erstausgabe ist jetzt in einem
photomechanischen Nachdruck wieder erhältlich2.
Sie enthält neben zehn Schauspielen auch
die Periochen — die für ein des Lateins
zum Teil nicht kundiges Publikum verfass-
ten deutschen Nacherzählungen und
Szenenangaben. Jedem einzelnen Stück sind
neben genauesten bibliographischen
Angaben Erläuterungen beigegeben, die über
die Textgeschichte, über das Verhältnis
des Dichters zu seinem Stoff und über
gewisse in der Sache liegende Probleme —

meist theologischer Art — Auskunft geben.
In einem Nachwort gibt der Herausgeber
Rolf Tarot nebst willkommenen biographischen

Hinweisen einen Überblick über die
Entstehungsgeschichte der Ausgabe und
versucht in einem Abschnitt Drama und
Bühne vor allem die Vorurteile abzubauen,
die seiner Ansicht nach dem Verständnis
dieser allen traditionellen Begriffen
widersprechenden Bühnenkunst im Wege stehen.

Es geht im Jesuitentheater — wie in der
Literatur des Barockzeitalters überhaupt —

nicht darum, einen Menschen, ein Ding
oder ein Ereignis in seiner unverwechselbaren

Einmaligkeit erscheinen zu lassen.
Das Einmalige kann nur dann bedeutsam
werden, wenn seine allgemeine Bedeutung

jeden individuellen Zug überstrahlt.
Gryphius' Trauerspiel Ermordete Majestät oder
Karolus Stuardus, König von Gross-Britannien

ist für eine solche Transponierung
eines Aktuellen in ein Beispielhaftes
charakteristisch. Auf diese Tendenz, die im
Kleinen wie im Grossen die Kunst der Zeit
bestimmt, weist der Herausgeber mit Nachdruck

hin, wenn er sagt, dass das Jesuitentheater

seine volle Wirkung nur «in
exemplarischer Gestaltungsweise»3
entfalten könne und zur Illustration den
folgenden Vers Bidermanns zitiert: «Exem-
pla, quam lingua, efficaciùs docent4.»
Das Beispiel steht in der Spannung
zwischen Ding und Sprache. Es gibt mit dem
Geschehen zugleich dessen Interpretation.
Seine Wirksamkeit liegt darin, dass es ein
Stück Leben vor dem Zuschauer
heraufbeschwört und ihm dabei zeigt, dass dieses

Leben seinen Sinn erst aus seiner Beziehung

zu einer ihm übergeordneten Wahrheit

schöpft. Diese Verwandlung einer mit
Händen zu greifenden Wirklichkeit in ein
sie deutendes Exemplum weist darauf hin,
wie das Leben selber in jedem Augenblick
zu nehmen wäre : als eine Folge von Szenen,
die ebenfalls nicht an sich, sondern nur als
Beispiel oder Mahnung bedeutsam sind.

Wenn sich die zur Betrachtung
notwendige Distanz herstellen soll, muss die
Spannung zerstört werden, die den
Zuschauer — wie die wahnhaften Ziele, auf
die er sein Leben ausrichtet — in einer
blind vorwärtsstrebenden Bewegung
gefangen hält und ihm die Illusion verschafft,
ein Ding gehe notwendig aus dem andern
hervor und das Leben sei eine
ununterbrochene, aus Ursache und Wirkung sich
knüpfende Kette. Das geschieht erstens
einmal durch die Periochen, die mit ihren
genauen Szenenangaben die Aufmerksamkeit

vom Geschehen an sich auf seine
Bedeutung lenken. Der Schritt, den der
Zuschauer dabei zurücklegt, entspricht genau
dem Weg des Dichters, der seinen Stoff
ins Exemplum umsetzt: er löst eine gradlinig

in der Zeit sich fortbewegende Handlung

in eine Folge von Szenen auf, die nicht
mehr als Ereignis, sondern als in sich
geschlossenes Sinnbild wirken. Der Dichter

948



zeichnet dabei die vordergründige
Wirklichkeit in einer Weise nach, die ein
Geschehen in seinen Umrissen zwar nicht
verändert, es aber doch so transparent werden
lässt, dass es in einem höheren Grade von
der über allem liegenden Wahrheit
durchdrungen wird, als der erste, kompakte
Entwurf. Das Nebeneinander von Perioche
und Drama ist nur eines der Mittel, die
dazu dienen, eine allzurasch als etwas
Eigenständiges sich aufdrängende Handlung

auf ihre eigentliche Funktion zu
reduzieren. Ein wesentliches, die Beispielhaftig-
keit des Geschehens immer neu betonendes
Moment liegt auch in dem in Bidermanns
Comicotragoediae häufigen Sichablösen
von ernsten und komischen Szenen, die
einander spiegelbildlich entsprechen und
die sich durch den radikalen Wechsel des
Tones gegenseitig in Frage stellen: zweimal

vertauscht Philemon mit einem andern
die Kleider und in beiden Fällen zieht er
sich eine Strafe zu, die einem anderen
zugedacht war. Aber während er beim ersten
Mal lediglich Prügel bekommt, wird er beim
zweiten Mal zum Märtyrer. Scherz hat
sich in Ernst verkehrt. Ein an sich belangloses

Geschehen wird mit derart verschiedenen

Bedeutungen erfüllt, dass es sich als
das erweist, was es ist : als eine leere Form,
die bereit ist, diesen oder jenen Sinn in sich
aufzunehmen und zu verkörpern.

Wieder anders wird die Handlung
gestaffelt, wenn, wieder im Philemon Martyr,
Jupiter mit seinem von der Idolatria
angeführten Gefolge mit Gott und den himmlischen

Heerscharen parallel gesetzt wird.
Dadurch werden nicht nur zwei Zeitalter,
sondern auch Aberglaube und Glaube,
starrer Götzendienst und ein sich davon
lösendes, lebendiges Christentum einander
gegenübergestellt. Die sichtbare und die
unsichtbare Welt spalten sich auf in eine
Anzahl einander überlagernder Ebenen,
deren eine jede auf die ihr folgende und
schliesslich auf einen im Unendlichen
liegenden Fluchtpunkt hinweist. Dieses
Gebäude aus komischer und ernster, positiver

und negativer, mehr oder weniger
bedeutungsvoller Ausformung einzelner
Elemente entspricht dem mittelalterlichen

Geschichtsbild von Typos und Antitypos,
das die Geschichte nicht als eine
gradlinige Entwicklung begreift, sondern jede
Epoche als die mit einem neuen Sinn
erfüllte Ausprägung einer früheren versteht.
Das Christentum zeigt sich aus dieser
Sicht als eine Überhöhung der Antike, das
Neue Testament als die Erfüllung des Alten
Testaments. Herakles kann als eine
Präfiguration von Christus erscheinen, und
der Durchgang durchs Rote Meer wird zur
Vorform der Jordantaufe. Die Welt faltet
sich so gleichsam in immer neuen
Entwürfen vor dem Schöpfer aus, der jedem
der an und für sich bedeutungslosen
Geschehen erst ihren Sinn gibt, wenn er sie

in ein System von sich gegenseitig
ausprägenden, einander gegenseitig erhellenden

Epochen einfügt. Dieser Aufbau
wiederholt sich in den Stücken Bidermanns,
deren einzelne, in sich geschlossene Szenen
ebenfalls nicht aus sich selber Rechtfertigung

schöpfen, sondern nur als Hinweis
auf das Zentrum Bedeutung haben, als

dessen Ausstrahlung sie erscheinen.
Bidermann bedient sich aber nicht nur

dieser architektonischen Technik, wenn es

darum geht, das Schauspiel des Lebens als

Spiel erscheinen zu lassen. Wie er durch
den Aufbau der Szenen den Blick des
Zuschauers auf sein wahres Ziel — das
Jenseits — hinlenkt, deckt er auch im
Geschehen selber immer wieder die wahre
Beschaffenheit der irdischen Dinge auf,
die in Cosmarchia die Anachoreten mit der
Formel: «Res perinde omnes fluunt»
umschreiben5. All die Masken und Fassaden,

die der Mensch diesem Fliessen
entgegenstellt, verhüllen nur das Wirken der
Vergänglichkeit, ohne ihm im Geringsten
Einhalt zu gebieten. Bidermann macht
dieses Fliessen, diese schwankende, trügerische

und unaufhaltsame Bewegung in
seinen Stücken oft auf eine Weise fühlbar,
die Schwindel erregen könnte. Sichtbares
und Unsichtbares baut sich in gleicher
stofflicher Dichte auf. Seelische Vorgänge
spielen sich auf derselben Ebene,
derselben Bühne ab wie derbe Rüpelszenen.
Träume lassen Spuren zurück, die kein
Erwachen wegwischt. Teufel verkleiden

949



sich als Engel und Engel als Teufel. Der
Schauspieler Philemon ist nicht der, der er
zu sein vorgibt und ist es in einem tieferen
Sinne doch. Es gibt die heidnischen Götter
nicht, aber sie nehmen doch auf der Bühne
den Raum ein, den die Illusionen im Leben
des Menschen gemeinhin beanspruchen.
Der christliche Gott tut sich in
Lichterscheinungen und himmlischen Klängen
kund, die den Heiden als blosse Magie
erscheinen, aber diese Magie ist auf
Bidermanns Bühne wirklicher als alles, was
greifbar wirklich vor Augen daliegt. Innen
und Aussen, Traum und Wachen, Schein
und Wahrheit rinnen in einen verwirrenden
Strudel zusammen, in dem man an der
Möglichkeit, hienieden mit Sicherheit ein
Wirkliches aus der Täuschung herauszulösen,

verzweifeln muss. Aber diese

Undurchsichtigkeit macht gerade das
Wesen des Irdischen aus, und die Erkenntnis

des Irrtums ist ein Schritt, der zum
mindesten einen Ausblick auf die gesuchte
Wahrheit eröffnet. Eine Welt in der «die
Dinge fliessen», lässt sich leichter
durchdringen als eine, deren Starrheit noch kein
Zweifel je erschüttert hat. Die trübe
Schwere des Irdischen lichtet sich in dem
Wirbel, der es aus seinen Fundamenten
hebt. Bidermann überwindet die Welt,
indem er zuerst einmal die Illusionen durchbricht,

in denen das Vergängliche zu immer
neuen Krusten von trügerischer Festigkeit
gerinnt.

Das Überirdische geht dem Menschen
in dem Masse auf, in dem das Irdische
schwindet, und die Intensität des himmlischen

Einflusses scheint an dem Widerstand

zu wachsen, den es beim Übergang
von einer Welt zur anderen zu überwinden
gilt. Der zum Christentum bekehrte Philemon

gibt von diesem Verhältnis einen
klaren Begriff, wenn er sich weigert, seinen
Kerker zu verlassen und diese Weigerung
mit den Worten begründet: «Nunquam
coelum clarius, Atque inter tenebras
carceris conspexeram6.» Die Wände des
Kerkers stellen einen Inbegriff irdischer
Bedrängnis dar. Sie bilden in ihrer Dunkelheit

einen Hintergrund, gegen den sich das
himmlische Leuchten in unübertrefflicher

Helle abhebt. Ein Übermass an Schwere
und Gebundenheit wird ausgeglichen durch
die ihm entsprechende schwebende Leichte.
Das Himmlische wirkt gerade da am meisten

auf das Irdische ein, wo es sich ihm in
grösster stofflicher Dichte entgegenstellt.
Der anfangs voll und ganz der in fleischlichen

Genüssen befangenen Zunft der
Hanswurste zugehörende Philemon
erfährt den Einbruch des himmlischen Lichtes

mit ungleich stärkerer Macht als der bei
weitem vergeistigtere Apollonius. Bidermann

lässt auf seiner Bühne das irdische
Leben in seiner ganzen drastischen Buntheit

erstehen, um die Bewegungen und
Wirkungen himmlischer Kräfte desto besser

zu zeigen. Das Göttliche ist in seiner
Unbegrenztheit nicht darstellbar und lässt
sich einzig fassen, wenn es sich in den
mannigfaltigen Facetten menschlichen Treibens

bricht. Der Dichter hält in seinen
Stücken den Menschen einen Spiegel vor,
in dem sie sich selber sehen, und führt die
Erkenntnis menschlicher Schwäche in eine
Erfahrung der göttlichen Gnade über, in
der sich der Mensch als Spiegel Gottes
begreifen lernt.

Es lässt sich in den Schauspielen
Bidermanns eine grosse Bewegung verfolgen, die

vom widerständigen, trüben irdischen
Dasein zu den Engel- und Lichterscheinungen
hinüberleitet, in denen sich das Himmlische
mehr spür- als fassbar manifestiert. Ein
solches Einschmelzen alles Körperhaften
lässt sich dem allmählichen Hinübergleiten
vergleichen, in dem sich in süddeutschen
Barockkirchen der Übergang vom
Irdischen zum Überirdischen vollzieht. In dieser

Architektur lösen sich die Mauern in
Stukkaturen auf und die Stukkaturen ihrerseits

in den Schaum, der sich zu Engelreihen
und Wolkenhaufen zusammenballt und
sich endlich in die himmlische Bläue
verflüchtigt, die die Kuppel zugleich überwölbt
und öffnet. In einem solchen Sichverflüchtigen

macht Bidermann die Scheinhaftig-
keit der irdischen Dinge mit einer Ein-
drücklichkeit schaubar, die zu einer
Verachtung alles Irdischen geradezu aufzurufen

scheint. Diese Konsequenz wird in
vielen Stücken Bidermanns gezogen: Ma-

950



carius und Johannes Calybita fliehen in die
Wüste, um sich dort einzig dem Gebet
und der Betrachtung zu widmen. Das
Schauspiel vom Leben und Sterben des
Cenodoxus veranlasst nicht nur dessen
Schüler Bruno, sondern auch Scharen von
Zuschauern, die der Erstaufführung
beigewohnt haben, ihre weltlichen Gewänder
mit geistlichen zu vertauschen. Aber mit
einem solchen Sichabwenden vom
Irdischen ist es nicht getan. Der, der vor dem
Leben flieht, schliesst den Riss nicht, den es

in der «Synthese von Diesseits und
Jenseits» zu überwinden gilt, sondern er
vertieft im Gegenteil den Kontrast, wenn er
sich für ein Extrem entscheidet und das
andere doch nicht aufgeben kann, solange
er am Leben bleibt. Diese Schwierigkeit
überwindet Bidermann, indem er sich mit
einem Sprung an einen Punkt versetzt,
von dem aus gesehen das Leben seinen
Aspekt als Widerpart der Ewigkeit
verliert: Bidermann blickt nicht mehr vom
Leben ins Jenseits hinüber, sondern von
dem Jenseits, auf das sein ganzes Wesen
ausgerichtet ist, aufs Leben zurück.

Den lebhaftesten Begriff von dieser
neuen Sicht gibt das Stück Cosmarchia,
eine Art von Märchenspiel, das alle
möglichen oder verblendeten Versuche, der Welt
Herr zu werden, in sich zusammenfasse
Die Welt ist aus einer Distanz gesehen, in
der sie zu einer Stadt Cosmopolis
zusammenschrumpft, und alles, was ausserhalb

ihrer Mauern liegt, ist bereits
«Jenseits»; ein Jenseits, das zunächst vor allem
als Ort der Reue erscheint. Die Stadt wird
regiert von Königen, die aus der Fremde
geholt und nach einem Jahr wieder
Verstössen werden; im Stück löst der neu
gewählte Promethes den eben abgesetzten
Adocetus ab. Die beiden illustrieren mit
ihren sprechenden Namen zwei verschiedene

Arten, dem jähen, den Wandel aller
irdischen Dinge repräsentierenden Wechsel

zu begegnen. Adocetus ist der ahnungslose,

der sich vom Umsturz überraschen
lässt. Promethes, den sein Schutzengel aus
seiner Ruhe aufstört, geht vor die Stadt
hinaus und begegnet auf diesem, eine
sich distanzierende Reflexion symbolisie¬

renden Gang seinem Vorgänger, der ihn
mit seinem Beispiel warnt. Von diesem

Augenblick an ist es dem «vorausschauenden»

Promethes unmöglich, wie bisher
unbedacht in der Gegenwart aufzugehen,
und er fängt schon zur Zeit seiner Regierung

an, im «Jenseits» Hilfstruppen
anzuwerben, mit deren Hilfe er zu gegebener
Zeit Cosmopolis überwindet und die Tradition

der Jahreskönige (oder die «condition

humaine») durchbricht. Die auf eine
derart kurze Zeitspanne begrenzte
Herrschaft ist ein Bild für das irdische Leben
und verhält sich zum Jenseits wie ein kurzer

Traum zu einem langen Wachen, das

nur dann nicht qualvoll wird, wenn man
seine Hoffnungen nicht auf den Traum
gesetzt und den Traum mit dem Wachen nicht
verwechselt hat. Über das Verhältnis von
Traum und Wachen — einem Wachen,
zu dem sich Promethes als einziger schon
aufrafft, solange der Traum noch seinen

Fortgang nimmt — gibt eine eingelegte
komische Episode Aufschluss. Der Parasit
Comus spielt zu seinem Vergnügen einen
Richter und fällt über einen Beklagten,
der im Schlaf einem anderen aus Versehen
den Arm gebrochen hat, das Urteil, dass

er sich seinerseits vom Kläger den Arm
brechen lassen müsse. Die Absurdität dieses

Richtspruches macht es deutlich, dass

man im wachen Zustand zu Dingen, die
einem im Schlaf unterlaufen können, nicht
fähig ist und legt gleichzeitig dar, wie
schwierig es sein kann, im Wachen die
Verantwortung zu tragen für das, was man
«im Schlaf» verbrochen hat. Promethes
ist sich dieser Zusammenhänge bewusst,
wenn er sich zwar von den Träumen, die
ihm in Gestalt einer Voluptas, Opulentia
oder Potestas begegnen mögen, nicht
gefangen nehmen lässt und doch dem Traum
sein Recht gibt, in dem er bereit ist, ihn
später vor seinem höchsten Richter zu
vertreten.

Von dem entrückten Standpunkt, von
dem der Dichter auf Cosmopolis niederblickt,

kehrt sich alles um. Weltflucht wird
zu einem Mittel, die Welt zu beherrschen.
Die Flucht führt nur bis zu dem Punkt,
von dem aus sich Übersicht gewinnen lässt,

951



und die Dinge, die ein Macarius von sich
zurückweist, werden zu einer Möglichkeit,
das Undingliche, Unfassbare zu erfahren.
So wird Belisar im eigentlichen Sinne
«sehend», nachdem er sein Augenlicht
verloren hat. Seine wirkliche Blindheit
macht ihm seine Verblendung begreiflich
und ermöglicht ihm ein Sehen, das den
Augen allein nicht zugänglich war. Den
Philemon schmerzen in seinem Martyrium
nur die Pfeile, die an ihm vorübergehen,
und ihm das «Leben» — gemeint ist das
ewige — nehmen, eben weil sie ihm das
Leben nicht nehmen. Nicht der Schmerz,
sondern das Fehlen von Schmerz wird
empfunden, weil sich in ihm dem Märtyrer die
einzige Möglichkeit, den Einbruch des
Jenseits ins Diesseits zu erfahren, entzieht.
Im Falle des Königs Promethes führt der
Rückzug von der Welt zu einer Aktivität,
die allen Anschein weltlichen Treibens an
sich hat, aber, im Gegensatz zum wirklichen

«weltlichen Treiben», bewusstes Spiel
mit den Mitteln ist, die das Leben dem zur
Verfügung stellt, der eine Brücke zwischen
Diesseits und Jenseits zu schlagen und dem
einen im andern zur Erscheinung zu
verhelfen versucht.

Der Spruch, mit der der Schutzengel den
Promethes und die Zuschauer der
Cosmarchia entlässt: «Tu cosmopolim decipe /
Ne te decipiat»7 liesse sich als Leitspruch
auch über das Jesuitentheater im
besonderen setzen. Ein Dichter wie Bidermann

betrügt die Welt in immer neuen
Ansätzen: Jedesmal, wenn er auf der
Bühne seine Welt aufbaut; wenn er diese

Welt mit allem sinnlichen Zauber dem
Zuschauer als wirklich aufdrängt und den
Glauben, den er eben erweckt hat, wieder
zerstört. Aber auch der Desillusionierte
ist noch nicht dort, wo der Dichter ihn
haben will. Die Welt schrumpft zur
Kulisse zusammen und der Mensch wird zur
Puppe. Diese leeren Gehäuse jedoch
erfüllen sich von neuem mit einem Sinn,
den diesmal nicht der Mensch, sondern
Gott selber in sie hineinlegt. Nachdem die

Dinge einmal die Bedeutung verloren
haben, die ihnen von aussen her zugeflogen
ist, kann man durch sie hindurch den Blick
auf das Wesentliche, Ewige lenken. Nicht
so, dass dieses Ewige auf der Bühne
erschiene, aber doch so, dass man es im
Fluchtpunkt der sich eröffnenden Perspektiven

erahnt, die den Zuschauer wie durch
einen Sog über die Dinge hinaus in ein
Jenseits ziehen. Bidermanns Theater reduziert
die Welt zu dem Theater, das sie für ihn
wie für seine ganze Zeit ist, aber es gibt
diesem Theater die Würde zurück, die ihm
als dem Welttheater Gottes von je her
zukommt.

Eleonore Frey

1 Cf. Johannes Müller, Das Jesuitentheater

in den Ländern deutscher Zunge
vom Anfang (1555) bis zum Hochbarock
(1665), S. VI. - 2 Jakob Bidermann,
Ludi théâtrales 1666, Herausgegeben von
Rolf Tarot, Tübingen 1967. - 3 Op. cit.
Band 1, S. 18. - 4 A.a.O. - 5 Cosmarchia,
V/1, S. 201. - 6 Philemon Martyr, IV/7,
S. 73. - 7 Cosmarchia, V/10, S. 213.

HANS JAKOB CHRISTOFFEL VON GRIMMELSHAUSEN

Gesammelte Werke in Einzelausgabenl

In der Fülle der deutschen Barockliteratur,
deren Schätze die Wissenschaft erst in
unserm Jahrhundert systematisch zu
erforschen begann, erweist sich Grimmeishausens

Roman «Der Abentheurliche

Simplicissimus Teutsch» als eines der
erstaunlichsten Werke. Erstaunlich ist es aus
mancherlei Gründen: mit dem Reichtum
an abenteuerlichen Geschichten aus dem
Dreissigjährigen Krieg verbinden sich

952



vielfältige, literarisch bedeutsame Motive,
die im spanischen Schelmenroman und
auch im mittelalterlichen Epos vorgebildet
sind und hier nun eine neue Gestaltung
erfahren — so etwa das an Wolframs Parzival

erinnernde Waldleben des jungen
Simplicissimus sowie seine reine Torheit beim
Eintritt in die grosse Welt, welcher er
deshalb als Narr erscheint ; dann die Schelmenstreiche,

die er als Jäger von Soest verübt,
sein wechselndes Glück in der Welt und
seine Absage an sie und anderes mehr.
Wie jeder barocke Romanschriftsteller hat
Grimmeishausen den Ehrgeiz, dem Leser
neben der Unterhaltung auch noch ein
möglichst breites stoffliches Wissen zu
vermitteln; trotz enzyklopädischer Anhäufungen

von gelehrtem Kram und
Merkwürdigkeiten bleibt aber sein Buch überall
lebendig und menschlich fesselnd.

Nicht minder erstaunlich als der Sim-
plicissimus-Roman ist die Gestalt Grim-
melshausens selbst. Seit Gustav
Könneckes Forschungen kennen wir die
Lebensumstände des Dichters ziemlich gut.2
Hans Jakob Christoffel von Grimmeishausen

wurde 1621 oder 1622 in
Gelnhausen geboren und kam nach der Plünderung

und dem Brand der Stadt im Jahr
1634 in die Festung Hanau. Nach einem
unfreiwilligen Aufenthalt bei Isolanis
Kroatentruppen stand er 1636 mit den
Kaiserlichen vor Magdeburg, bei denen
er als Pferdejunge, Offiziersbursche und
später als Dragoner diente. 1639 wurde er
Musketier im Regiment des Obersten
Hans Reinhart von Schauenburg, bald
darauf war er in der Kanzlei tätig und
erhielt schliesslich das Amt des Regimentssekretärs.

1649 heiratete er in Offenburg;
schon vor dieser Zeit war er vom
protestantischen zum katholischen Glauben
übergetreten. Von 1650 bis 1660 verwaltete

er das Gut der Familie von Schauenburg

in Gaisbach im nördlichen Schwarzwald,

er kaufte sich auch ein Haus und
eröffnete darin eine Wirtschaft «Der
Silberne Stern». Darauf stand er einige
Jahre als Burgvogt auf der Ullenburg
im Dienst des Strassburger Arztes Dr.
Johannes Küffer, zog jedoch 1665 wieder

nach Gaisbach zurück. 1667 bewarb er
sich um das Amt des Schultheissen im
bischöflich-strassburgischen Gericht
Renchen, das er bis zu seinem Tod im Jahr 1676

versah. Er hatte die niedere Gerichtsbarkeit
auszuüben, für die polizeiliche Ordnung,
die Führung des Grundbuchs und der
Einwohnerlisten, für das Eintreiben der
Steuern und für den Verkehr mit dem
Oberamt zu sorgen.

Während dieser Renchener Schult-
heissenzeit hat Grimmeishausen seine

literarischen Werke veröffentlicht. Zuvor,
1666, sind nur zwei kleinere Schriften
erschienen, denen nun in kurzen Abständen
folgten: «Der Abentheurliche Simplicissimus

Teutsch» (1668, vordatiert auf 1669),
die «Continuatio des abentheurlichen
Simplicissimi Oder der Schluss desselben»

(1669), drei weitere «Continuationen» im
«Wunder-Geschichten Kalender» von
1670, 1671 und 1672, der heroisch-galante
Roman «Dietwalts und Amelinden an-
muthige Lieb- und Leids-Beschreibung»
(1670), die simplicianischen Erzählungen
von der «Ertzbetrügerin und Land-
störtzerin Courasche» und vom «seltzamen
Springinsfeld», die politische Abhandlung
«Zwey Köpffiger Ratio Status» und allerlei
Geschichten. 1672 erschienen ein vierter
simplicianischer Roman «Das wunderbar-
liche Vogel-Nest» sowie das Rundgespräch

«Rathstübel Plutonis Oder Kunst
Reich zu werden», ein Jahr darauf wieder
ein höfischer Roman «Des durchleuchtigen
Printzen Proximi und Seiner ohnvergleich-
lichen Lympidae Liebs-Geschicht-Erzeh-
lung» sowie kleine Schriften, in denen er
allerhand Missstände tadelt — die
übertriebene Nachahmung der Franzosen, die
Fremdwörtersucht wie auch politische
Zustände.

Das ist der überraschend reiche Ertrag
eines Lebens, das sich äusserlich in nichts
von demjenigen irgend eines Bürgers in
jener Zeit unterscheidet und dessen Spuren
in den vielen, von Könnecke zusammengetragenen

Urkunden nichts davon ahnen
lassen, dass, wie Richard Alewyn einmal
sagt, «ihr Urheber... einen der grössten
deutschen Romane schrieb»3. Grimmels-

953



hausen hat auch tunlichst dafür gesorgt,
dass seiner Umwelt wie der Nachwelt der
wahre Autor des «Simplicissimus» wie der
Simpliciaden verborgen blieb; nur in den
zwei züchtigen höfischen Romanen —

«Dietwalt» und «Proximus» — nennt er
sich mit vollem Namen, sonst aber
erfindet er Pseudonyme oder verbirgt sich
hinter Anagrammen wie Melchior Sternfels

von Fuchshaim, German Schleifheim
von Sulsfort, Samuel Greifnson vom
Hirschfeld, Philarchus Grossus von Trom-
menheim auf Griffsberg. Erst seit etwa
130 Jahren kennt man, dank der Forschung
des schwäbischen Dichters und
Literarhistorikers Hermann Kurz, den wahren
Verfasser des «Simplicissimus»4.

In dem ungewöhnlichen Umstand, dass
sich Grimmeishausen als Autodidakt ein
beträchtliches Wissen angelesen hatte und
dann plötzlich und erfolgreich zu schreiben
begann, sind die meisten Probleme
angedeutet, mit welchen sich die Grimmels-
hausen-Forschung beschäftigt und die die
Beurteilung wie die Edition seiner Werke
erschweren. Denn die lange Reihe von
Schriften zeugt zwar von einem unbändigen

Erzählertalent, zugleich aber zeigt
sich in den verschiedenen «Continuatio-
nen», dass der Autor und der Verleger
gesonnen waren, den Erfolg des «Simplicissimus»

voll auszunützen. Nicht allein
Grimmeishausens Verleger Felssecker in
Nürnberg wollte durch die den neuen
Auflagen angehängten Continuationen
möglichst viel Kapital aus dem
«Simplicissimus» schlagen, sondern auch ein
zweiter Verleger, Georg Müller in Frankfurt,

versuchte 1669 mit einem für weitere
Leserkreise sprachlich überarbeiteten
Raubdruck ein Geschäft zu machen.
Unglücklicherweise hielt W. L. Holland, der
als erster 1851 den «Simplicissimus» —

«nach den vier ältesten Drucken» — herausgab,

diesen Nachdruck für das Original,
eine Ausgabe also, die den Reiz von
Grimmeishausens eigenwilliger, süddeutsch
gefärbter Sprache einem normierten
Deutsch geopfert hat. Noch komplizierter
wird die Lage dadurch, dass Felssecker,
um seiner Simplicissimus-Ausgabe von

1671 einen grösseren Absatz zu sichern,
nicht nur drei Wundergeschichten beigefügt,

sondern auch den Text dem Müller-
schen Nachdruck angepasst hat.

Wie bereits Jan Henrik Schölte 5 macht
nun auch Rolf Tarot in dem von ihm
betreuten Neudruck des «Simplicissimus»
eine klare Scheidung zwischen dem auf der
Originalausgabe von 1669 und dem auf dem
Müllerschen Nachdruck beruhenden Text
von 1671. Aus diesem Grund hat Tarot in
der Neuausgabe des «Simplicissimus
Teutsch» nur die Lesarten der beiden
ersten Drucke von 1669 (E1 und E2) und
des nur wenig, vermutlich von Grimmeishausen

selbst veränderten Druckes von
1670 (E4) aufgenommen. In einem späteren
Band soll ein Abdruck der zwei Felss-
eckerschen Ausgaben von 1671 (E5 und
E6) mit den Lesarten des Müller-Textes
(E3a) folgen. Diese sauber getrennte Ausgabe

wird den Vergleich der beiden
Fassungen erleichtern und stellt dem Leser
zum ersten Mal sämtliche Lesarten zur
Verfügung, ohne dass der Lesartenapparat
allzu stark belastet wird.

Eine weitere editorische Schwierigkeit
bietet die «Continuatio», das 6.Buch des

«Simplicissimus» mit der «Robinsonade»,
die eindeutig von Henry Nevilles 1668
erschienener «Isle of Pines» beeinflusst ist.
Die «Continuatio» ist erstmals 1669 separat

erschienen, hernach aber immer
zusammen mit den andern fünf Büchern des
Romans. In der Forschung hat sie eine
noch nicht abgeschlossene Diskussion
darüber veranlasst, ob Grimmeishausen
das ó.Buch lediglich aus geschäftstüchtigen

Überlegungen geschrieben, ja ob er
vielleicht die SchriftsteUerei überhaupt
nur als Geschäft betrachtet habe. Während
diese Ansicht von Schölte mit der Begründung

vertreten wird6, die «Continuatio»
zerstöre den «der Tektonik des klassischen
Dramas» vergleichbaren Aufbau der ersten
fünf Bücher und sollte daher von diesen
getrennt bleiben, weist Siegfried Streller7
nachdrücklich auf die sorgfältige Gliederung

der «Continuatio» hin und bezeichnet
sie als «eine allegorische Zusammenfassung

des Gedankengehalts im Simplicissi-

954



mus-Roman». Wenn sich nun Tarot
entschlossen hat, die «Continuatio» der Edi-
tio princeps anzufügen, so will er damit
der erwähnten Kontroverse nicht vorgreifen,

sondern nur der überlieferungsgeschichtlichen

Tatsache Rechnung tragen,
dass sie «seit der Ausgabe E2 immer
zusammen mit den ersten fünf Büchern angezeigt

wurde»8. Ob diese Tatsache dem
Willen des Dichters entsprach, wird sich
vieUeicht einmal nachweisen lassen, jedenfalls

scheint es berechtigt, dass die neuere
Forschung die künstlerische Leistung
Grimmeishausens höher bewertet als die
ältere es getan hat.

Zu einer gerechteren und ausgeglicheneren

Beurteilung Grimmeishausens wird
die neue Tübinger Ausgabe der Gesammelten

Werke zweifellos einen wertvollen
Beitrag leisten. Dass es heute mehrere Editionen

des «Simplicissimus» gibt, die einen
zuverlässigen Text bieten, versteht sich von
selbst. Doch schon bei der «Lebensbeschreibung

der Ertzbetrügerin und Land-
störtzerin Courasche» liegen die Verhältnisse

anders. Ihre Neuausgabe beruht auf
derjenigen Scholtes aus dem Jahr 1923 und
ist von Wolfgang Bender herausgegeben
worden. In den Lesearten der damaligen
Ausgabe wurde erstmals ein drittes, von
den beiden Felsseckerdrucken verschiedenes

Exemplar der «Courasche»
mitberücksichtigt, aber erst Manfred Koschlig
konnte nachweisen, dass es sich dabei
nicht, wie Schölte angenommen hatte,
um eine Überarbeitung des Dichters,
sondern um einen unrechtmässigen Nachdruck

des Frankfurter Verlegers Georg
Müller handelt9. So stehen die Lesarten der
drei in Frage kommenden Courasche-
Drucke erst in diesem Neudruck im richtigen

Verhältnis nebeneinander.
Eine grosse Lücke schliessen die neuen

Ausgaben der höfischen Romane Grim-
melshausens, von denen bis jetzt «Diet-
walts und Amelinden anmuthige Lieb- und
Leids-Beschreibung», herausgegeben von
Rolf Tarot, und «Des durchleuchtigen
Printzen Proximi und Seiner ohnvergleich-
lichen Lympidae Liebs-Geschicht-Erzeh-
lung», herausgegeben von Franz Günter

Sieveke, vorliegen. Denn diese Werke sind

zu Grimmeishausens Lebzeiten nur je
einmal und später in den drei posthumen
Gesamtausgaben von 1683/84, 1685/99 und
1713 erschienen. Für den Neudruck wurde
daher, als Ergänzung zum Erstdruck, die

erste, in Zweifelsfällen auch die zweite und
die dritte Gesamtausgabe beigezogen.

Auf dem Titelblatt der 1670 erschienenen

Geschichte von «Dietwalt und Ame-
lind» nennt sich Grimmeishausen zum
ersten Mal mit vollem Namen, wir finden

sogar in dem — wohl fingierten —

Widmungsgedicht, das, gemäss der Sitte der
Zeit, vor dem Roman steht, einen
unverkennbaren Hinweis darauf, dass «der
Grimmleshauser» zugleich der Autor der
simplicianischen Romane ist :

Der Grimmleshauser mag sich wie auch
bey den Alten

der alt Protheus thät, in mancherley
Gestalten

verändern wie Er will, so wird Er doch
erkandt

an seiner Feder hier, an seiner treuen Hand.
Er schreibe was er woll, von schlecht :

von hohen Sachen

von Schimpf, von Ernst, von Schwäneken
die zu lachen machen

vom Simplicissimo, der Meuder und dem
Knan

von der Courasche alt, von Weiber oder
Mann

vom Frieden oder Krieg, von Bauren und
Soldaten

von Änderung eins Staads, von Lieb von
Heldenthaten

so blickt doch klar herfür, dass Er nur
Fleiss ankehr

wie Er mit Lust und Nutz den Weg zur
Tugend lehr.

Dass diese ausdrückliche Selbstenthüllung

in keiner Weise ins Bewusstsein
der späteren Leser drang, so dass man bis
ins 19. Jahrhundert hinein der festen
Auffassung war, der Autor der simplicianischen
Schriften sei unbekannt, zeigt, wie wenig
die höfischen Romane Grimmeishausens
beachtet wurden. Unverständlich ist das

allerdings nicht, denn diese Gattung ent-

955



sprach Grimmeishausens Art wie seinem
Talent wenig. Der höfische oder heroischgalante

Roman vereinigte im 17. Jahrhundert

Elemente aus den Fürstenspiegeln, dem
spätgriechischen Roman und den
veredelten Rittergeschichten mit Darstellungen

aus Geschichte und Politik. Es galt,
das höfische Leben zu schildern und die
Liebesgeschichte eines tugendhaften Paares
mit historischen Ereignissen so zu
verflechten, dass die Geschichte beispielhaften
Charakter erhielt und «den Weg zur
Tugend lehren konnte».

Um eine solche erzieherische Absicht
geht es auch Grimmeishausen in seinen
höfischen Romanen. In «Dietwalt und
Amelind» wird erzählt, wie dieses glückliche

junge Paar der Überheblichkeit
verfällt, wie es dann von einem Boten Gottes
zur Demut gemahnt, sein Herzogtum
Savoyen verlässt und lange Jahre
unerkannt, zuletzt sogar getrennt in der Armut
lebt und durch ein arbeits- und mühevolles
Dasein seine Sünde büsst, schliesslich aber
wieder in sein angestammtes Reich eingesetzt

wird. Den Hintergrund bilden die
kriegerischen Ereignisse, die im 6.
Jahrhundert zur Vergrösserung des französischen

Reiches führten. Der Roman von
«Proximus und Lympida», der im
Konstantinopel des 7. Jahrhunderts spielt, trägt
legendenhafte Züge: Proximus, der sich im
Krieg gegen die Perser durch heldenhafte
Tapferkeit ausgezeichnet hat, verschenkt,
wie es sein Vater auf dem Totenbett
gewünscht hatte, alle seine Güter, um sich
dann vollkommen einem gottesfürchtigen
und fast mönchischen Leben widmen zu
können. Ebenso gottesfürchtig ist Lympida,

die Tochter eines reichen und mächtigen

Staatsmannes; sie weist zahllose
vornehme Freier ab, weil sie heimlich Proximus

liebt. Endlich kommt ihre Verbindung
zustande, Proximus erbt überraschend das
Fürstentum Thessalien und ist nun nicht
nur als Schwiegersohn willkommen,
sondern auch hineingerückt in eine
verantwortungsvolle Stellung, in der seine Tugend
zur vollen Wirkung kommen kann.

Hier, wo Grimmeishausen höfisches
Leben für ein höfisches Publikum darzu¬

stellen versucht, wo er, auf satirische
Schilderungen verzichtend, die Tugend
ohne Umschweife lobt, konnte er nicht
mehr aus seinem eigenen Erleben schöpfen,
das seinen auf die realistische Beschreibung
der Gegenwart gerichteten Schriften den
unverwechselbaren Ton gibt. Deshalb
wirken seine in der Vergangenheit spielenden

höfischen Romane blass und oft
konstruiert. Bedeutsam ist jedoch die
Tatsache, dass bei ihm die beiden vom Stoff
und Inhalt wie vom Publikum her so völlig
verschiedenen Gattungen nebeneinander
vorkommen.

Auch die Forschung hat sich seit jeher
wenig mit diesem stilistisch uneinheitlicheren

Bereich von Grimmeishausens Werk
beschäftigt. Neuerdings hat Manfred
Koschlig die Vermutung geäussert, die
höfischen Romane könnten vor dem
«Simplicissimus» entstanden sein10. Ob sie sich
aber wirklich als Zeugnisse einer noch in
höfischen Ambitionen befangenen Arbeitsperiode

interpretieren lassen, scheint fraglich,

trotz all der interessanten Ausblicke
auf eine Entwicklung des Dichters, die eine
solche Vermutung bietet.

Für die Forschung ist es von grosser
Wichtigkeit, auch die weniger berühmten
Werke des Dichters in einer einwandfreien
Ausgabe zur Hand zu haben; nur auf
Grund sämtlicher Texte kann sie allmählich

zu einem umfassenden Grimmels-
hausenbild gelangen. Zuverlässig sind diese

Tübinger Neudrucke in hohem Grade; die
Herausgeber legen über die Editionsprobleme

und ihr Vorgehen genaue Rechenschaft

ab. Um den Preis dieser Neudrucke,
die ja vor allem als Studienausgaben
gedacht sind, möglichst niedrig zu halten,
wurden beim «Simplicissimus» und der
«Courasche» der Satz der Scholteschen
Ausgaben verwendet, in den die nötigen
Änderungen eingefügt wurden.

Wer nach dem Text, nach den Lesarten
oder nach einer Bibliographie fragt, wird
in diesen Ausgaben jede Auskunft finden.
Doch erhebt sich am Schluss die Frage,
ob es nicht möglich wäre, eine so gewichtige

Ausgabe der Gesammelten Werke
durch einen Anmerkungsband mit Erklä-

956



rungen der schwierigen Wörter und
Anspielungen sowie Verweisen auf die
historischen Ereignisse und die wichtigsten
Quellen oder doch wenigstens durch ein
Glossar zu ergänzen, um so auch dem
Interpreten und dem Liebhaber die Lektüre
und den Zugang zum vollen Verständnis
von Grimmeishausens Kunst zu erleichtern,

dieser immer neu erstaunlichen Dichtung,

die sich im «Simplicissimus» heute
so lebendig erweist wie vor dreihundert
Jahren.

Marianne Burkhard

1 Max Niemeyer Verlag, Tübingen.
Von der auf 14 Bände berechneten Ausgabe

sind 1967 bereits vier erschienen:
«Der Abentheurliche Simplicissimus
Teutsch», herausgegeben von Rolf Tarot;
«Die Lebensbeschreibung der Ertzbe-
trügerin und Landstörtzerin Courasche»,
herausgegeben von Wolfgang Bender;
«Dietwalts und Amelinden anmuthige
Lieb- und Leids-Beschreibung», herausgegeben

von Rolf Tarot; «Des durchleuchtigen

Printzen Proximi und Seiner ohn-
vergleichlichen Lympidae Liebs-Geschicht-
Erzehlung», herausgegeben von Franz

Günter Sieveke (Ausgaben in Paperback
oder Leinen). — 2 Gustav Könnecke:
Quellen und Forschungen zur Lebensgeschichte

Grimmeishausens. Herausgegeben
im Auftrag der Bibliophilen von J. H.
Schölte. 2 Bände, Weimar 1926/28. -
3 Richard Alewyn: Grimmelshausen-Pro-
bleme. In: Zeitschrift für Deutschkunde
44/1930, S. 91. - 4 Hermann Kurz (1813-
1873): Rezension der Bülow'schen Simpli-
cissimus-Bearbeitung in «Der Spiegel»,
Nr. 5 und 6,1837. - 5 Jan Henrik Schölte:
Das Problem der Simplicissimus-Ausgaben.
In: Etudes germaniques 8/1953, S. 103. —

«A.a.O., S. 101. - 'Siegfried Streller:
Grimmeishausens Simplicianische Schriften.

Allegorie, Zahl und Wirklichkeitsdarstellung.

Berlin 1957, S. 39ff. - 8 Rolf
Tarot: Einleitung zum Simplicissimus-
Neudruck, S. XXXIX. - 9 Manfred
Koschlig: Grimmeishausen und seine
Verleger. Untersuchungen über die Chronologie

seiner Schriften und den Echtheitscharakter

der frühen Ausgaben. Leipzig
1939 Palaestra 218). - 10 Manfred
Koschlig: «Edler Herr von Grimmeishausen.»

Neue Funde zur Selbstdeutung
des Dichters. In: Jahrbuch der Deutschen
SchillergeseUschaft 4/1960, S. 198-224.

957


	Bücher

