
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 9

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

SPIELZEITBEGINN IN BASEL UND ZÜRICH

Die Erwartungen, mit denen am Theater
interessierte Beobachter nach Basel blickten,

haben sich aufs schönste bestätigt.
Die Eröffnung der Spielzeit, in der erstmals
das Stadttheater und die Komödie unter
gemeinsamer Direktion stehen, sowie die
neuen Impulse, die von Direktor Werner
Düggelin und seinem Direktionskollegen
Friedrich Dürrenmatt auf das Theaterleben

ausstrahlen, sind vielversprechend.
Das Zürcher Schauspielhaus, das zudem
ein etwas schwieriges Interregnum nach
dem Weggang Leopold Lindtbergs und
vor dem Antritt des neuen Direktors, Peter
Löffler, durchzustehen hat, muss sich
inskünftig gegen eine ernsthafte inländische
Konkurrenz behaupten. In den ersten
Wochen der Spielzeit 1968/69 steht die
Partie eindeutig zugunsten Basels, auch im
Hinblick auf die Ausstrahlung über die
Grenzen. Das kann durchaus ein Ansporn
sein, ich hoffe, dass es das sei. Ein edler
Wettstreit stünde uns dann bevor.

Das bedeutendste Ereignis dieses
Spielzeitbeginns ist zweifellos die Uraufführung
des «König Johann», des Dramas, das
Dürrenmatt frei nach Shakespeare bearbeitet

hat. Sie fand, unter der Regie von Werner

Düggelin, am Basler Stadttheater statt.
Dramatiker und Theaterpraktiker arbeiteten

sich hier in die Hände, und in Jörg
Zimmermann schloss sich ihnen ein
Bühnenbildner an, der ebenso klar wie
wirkungssicher zu disponieren weiss. Ist's denn
nun Shakespeare, ist's Dürrenmatt? Die
Antwort wäre nicht leicht. Eine wichtige
Eigenschaft des Dramatikers ist die List.
Im vorliegenden Fall besteht sie darin,
dass die Vorlage möglich macht, was
Dürrenmatt aus seiner Zeit heraus nicht
könnte: den Kampf um Macht, die
Gewalttätigkeit der politisch Handelnden in
der anschaulichen Fülle markanter
Herrschergestalten darzustellen. Dass er uns
Heutige anspricht, wird im Verlauf des

Abends deutlich genug. Aber dass er dabei
mit Königen und Kardinal ein
farbenprächtiges Bühnenschach spielen kann,
verdankt er Shakespeare, verdankt er der
List der Bearbeitung.

Dürrenmatts «König Johann» ist ein
wahres Muster der bühnengerechten
Veranschaulichung innerer Zusammenhänge.
Zwei königliche Mannschaften stehen sich
im Spiel um die Macht gegenüber: in roten
Kostümen die Mannschaft König Johanns

von England, in blauen die Mannschaft
König Philipps von Frankreich. Die
Regeln des Spiels sind durch die dynastischen

Interessen gegeben, Diplomatie und
Krieg sind als Mittel erlaubt, auch gegenseitige

Verschwägerung, sofern daraus
Vorteile erwachsen können. Die Opfer sind
in jedem Fall die Untertanen, was Dürrenmatt

auf ebenso einfache wie eindrückliche

Weise an der Figur des Bürgermeisters
von Angers zu zeigen weiss. Die Schachzüge,

die Ausfälle und die Paraden, die
Aktionen und Reaktionen der Fürsten und
ihrer Mannschaften bilden ein genial
konstruiertes Gerüst aus theaterwirksamen
Situationen. Die Schauspieler bewegen sich
mit Behagen und Sicherheit darin, und
keiner ist, der nicht durch die grossartige
Spielvorlage gesteigert würde.

Das pralle szenische Leben hat, nach
Dürrenmatts Willen, den Sinn, uns dem
Lehrstück geneigt zu machen, das er an
Shakespeare entwickelt hat. Zu diesem
Zweck hat er die Figur des Bastards

Philipp Faulconbridge, bei Shakespeare ein
Ideologe des Patriotismus, in einen Aussenseiter

mit saloppem Gewand und langen
Haaren umfunktioniert. Der Nonkonformismus

seiner Gedanken beruht darauf,
dass er sich weigert, die Spiehegeln des

feudalistischen Systems anzuerkennen. Wo
nach der Doktrin der Fürsten und der
Kirche Schicksal und göttliche Weltordnung

herrschen, sieht er Gewalt und nackte

933



Interessen und versucht, vernünftige statt
egoistisch-emotionelle Entschlüsse zu
fördern. Die Rechnung des Bastards, und ich
denke, auch die Rechnung Dürrenmatts,
geht nicht ganz auf: der Aussenseiter muss
als Berater der Mächtigen seine Ohnmacht
erkennen. Und ausserdem verwandeln sich
seine Ideen und Erkenntnisse in dem
Augenblick, in dem sie in die politische
Wirklichkeit eintreten. Als Dramatiker, aus
der Logik der Figuren heraus, ist Dürrenmatt

hellsichtiger als in manchen
Äusserungen, die er zum Tage gemacht hat.
Seine Bearbeitung des «König Johann»
endet ohne den Silberstreifen am Horizont.
Die begeisternd schöne Bühne, klar und
einfach im Aufbau, ist der Schauplatz des

Wortbruchs, der Heuchelei und des Betrugs.
Auch die Eröffnungspremiere der

«Komödie» war ein in jeder Hinsicht
ausserordentliches Ereignis. Man spielte «Kasimir
und Karoline» von Ödön von Horvath, eine
schweizerische Erstaufführung. Hans
Hollmann hat dieses beklemmende, böse
und genau treffende «Volksstück»
grundrichtig, nämlich in seiner vollen poetischen
Bosheit oder bösen Poesie zum Klingen
gebracht. Sein Mittel ist strengste Stilisierung
volkstümlicher Bilder. Er lässt
Oktoberfeststimmung in brutaler Lautstärke
erdröhnen, so dass die Darsteller sich nur
verständlich machen können, wenn sie
schreien. Es wird eine simple Ballade aufgeführt,

die Geschichte von Kasimir und
Karoline, die zusammen aufs Oktoberfest
gingen und sich da aus den Augen
verloren; die Geschichte des Mädchens, das
sich ein Vergnügen bezahlen lassen möchte
und darum den Kasimir stehen lässt, der
ohne Arbeit und Verdienst ist; die
Geschichte der entgleisten Existenzen und der
spiessigen Nutzniesser, die alle den Zeppelin

bewundern, wenn er vorbeidröhnt.
Horvaths Dialoge sind von jener penetranten

Banalität, die Grauen und Leere
verbreitet. Das Stück spielt 1932, und es ist
eines der stärksten Beispiele des politischen
Theaters, lange vor der trügerischen
Spätkonjunktur dieser Gattung. Die Basler
Aufführung, in der Wolfgang Reinbacher
und Hilde Ziegler, Paul Gogel und eine

grossartige Regine Lutz auftreten, hat
Massstäbe gesetzt, an denen man fortan
das Theaterschaffen nicht nur in Basel
messen wird.

Von Zürich sind in der Zeit, in der die
Basler Bühnen durch ausserordentliche
Leistung von sich reden machten, keine
hervorstechenden Ereignisse zu melden.
Die Eröffhungspremiere des Schauspielhauses,

zu der man sich den Regisseur, den
Bühnenbildner und den Darsteller des

Arlecchino aus Mailand, nämlich aus der
Mannschaft des Piccolo Teatro, verschrieben

hatte, war eine schmerzliche Enttäuschung.

Goldonis « Verliebter Soldat» ist
keine Meisterkomödie, und Klaus Michael
Grübers Regie war nur ein Abklatsch
dessen, was Strehler, sein Lehrer, in seinen
Inszenierungen zu verwirklichen weiss.
Die Schauspieler folgten dem stilisierenden
Pathos teils zu willig, teils widerwillig und
teils gar nicht, und Ferruccio Soleris
Arlecchino vermochte nicht zu retten, was
von Seiten der Regie schon fast systematisch

vertan worden war. Die zweite
Premiere ist bis zur Stunde die beste dieser
Spielzeit: «Der Marquis von Keith» findet
hier eine bewundernswert geschlossene, in
jedem Detail stimmende Interpretation.
Dieter Giesing (Kammerspiele München)
hat Wedekinds Hochstaplerfarce inszeniert.

Ullrich Haupt ist in der Titeholle
sicher nicht in seinem ureigensten Element.
Aber was dieser Künstler aus der Rolle zu
machen weiss, wie er sich hineinfindet und
wie er spielt, verdient nicht weniger
Bewunderung als die eigentliche Glanzleistung
des Abends, der Scholz, den Peter Arens
verkörpert. 1964 hat man zu Wedekinds
hundertstem Geburtstag allerhand
Anstrengungen unternommen, eine Renaissance

dieses Dramatikers einzuleiten, ohne
durchschlagenden Erfolg, wie mir scheint.
Die Zürcher Aufführung dieses Jahres
erreicht da auf Anhieb mehr. Frank Wedekind

wird sichtbar als einer der ursprünglichsten

Dramatiker, dem die ganze Welt
eine Bühne ist und alles Leben ein Kampf.

Nur ist freilich die Problematik des

«Marquis von Keith» nicht mehr so ganz

934



von heute. Wie kommt es, dass das
Schauspielhaus ausgerechnet mit diesem Stück
sein Publikum unmittelbar erreichte? Mit
dem polnischen Abend, einer Kombination
des Problemstücks «Leb' wohl, Judas»
von Ireneusz Iredynski und der Farce «Die
Polizei» von Slawomir Mrozek gelang es
nicht so, wie man sich das gewünscht
haben mochte. In der Premiere nahm ein
Teil des Pubhkums sogar Anstoss an
Iredynskis grausam-pessimistischer Parabel
und verliess in stummem Protest den Raum.
Das war nun entschieden die falsche Reaktion.

Man muss der Bühne nicht nur das
Recht, sondern die Pflicht zusprechen,
auch Diskussionsstücke wie dieses zu spielen.

Was weniger zu überzeugen vermag,
ist die Kombination ausgerechnet mit
Mrozeks Polizistenstück, diesem glatten,
funkelnden Theaterding, das auf einer
ganz anderen Ebene angesiedelt ist als die
Judas-Parabel. Und was diese selbst
betrifft, so hat sie zwar die Kraft, Diskussionen

zu veranlassen. Das Schauspielhaus

hat im Anschluss an eine der
Wiederholungen des Polenabends selbst eine
Aussprache durchgeführt. Aber was das Stück
an echter Problematik enthalten könnte,
wird von seinem Verfasser kurzschlüssig
vertan. Hier, und nicht darin, dass
Vorbereitungen einer Folterung gezeigt werden,
sehe ich einen fundamentalen Mangel des
Stücks. Es vermag nicht, wesentlich zu
werden, es verfehlt Allgemeingültigkeit.

Wer sich nach diesem Spielzeitbeginn,
der nicht durchaus vom Theaterglück
begünstigt war, auf die Wiederbegegnung mit
Pirandellos genialem Drama «Sechs
Personen suchen einen Autor» freute, sah sich

noch einmal, und diesmal bitter enttäuscht.
Denn weder vermochte Oscar Fritz Schuh,
den man als Regisseur verpflichtet hatte,
die verwirrende Mechanik dieses Meisterwerks

des modernen Theaters zum Spielen
zu bringen, noch fanden sich die Schauspieler

in seinen verschwommenen
Dispositionen zurecht. Zwar dozierte Mathias
Wieman als Vater einen Abend lang,
«wie es gewesen sei», zwar steigerte sich
Andrea Jonasson eindrücklich in stereotype

Ausbrüche des Hasses hinein. Aber
die bohrende Problematik, die verstörende
Begegnung zwischen den Schauspielern
und den Figuren eines noch ungeschriebenen

Dramas, mithin die Seele dieses

unvergleichlichen Spielkonzepts, entschlüpfte
dem Regisseur wahrscheinlich schon vor
Beginn der Proben. Und so liess er denn,
vielleicht um die leere Stelle zu verdecken,
Fritz Schulz als Theaterdirektor Schrullen
und Mätzchen machen. Ein Lichtblick ist
Gabriele Buch, die klug und dezent den
Dünkel der Diva herausstellt, deren dumme
Schauspielerüberlegenheit gegenüber der
Rolle oder der Wahrheit von köstlicher
Komik ist. Es fehlt der Inszenierung jedoch
der Spuk, es fehlt ihr vor allem die
bohrende Nachdenklichkeit, und damit fehlt
ihr allerdings die wesentlichste Eigenschaft
Pirandellos.

Wenn es noch eines Beweises dafür
bedurft hätte, dass man mit grossen Namen
allein nicht Theater machen kann, so
erblicken wir ihn in dieser Aufführung.
Muss man warten bis zum Amtsantritt
Löfflers, bis die Konsequenzen gezogen
werden?

Lorenzo

DIE ERSTE TAGUNG UND MITGLIEDERVERSAMMLUNG
DER HUGO VON HOFMANNSTHAL-GESELLSCHAFT

Das Werk Hugo von Hofmannsthals
(1874-1929) erfreut sich seit den letzten
beiden Dezennien einer wachsenden
Beachtung und Erforschung. Unter den
vielfältigen Bemühungen verdient eine Initiative

besonders hervorgehoben zu werden:

die im Frühjahr 1968 gegründete internationale

«Hugo von Hofmannsthal-Gesellschaft»

mit Sitz in Frankfurt am Main.
Am 28./29. September dieses Jahres
veranstaltete sie dort ihre erste Tagung und
Mitgliederversammlung.

935



Im Frankfurter Hof konnte der erste
Vorsitzende, Prof. Dr. Martin Stern, am
Samstag etwa 150 Mitglieder und Gäste
der Gesellschaft begrüssen. Mit den Worten
Rudolf Borchardts «Damit das Geheimnis
unter den menschlichen Geschlechtern
nicht ausstirbt, sind Dichter da», und
denen Hofmannsthals «Kein Dichter wird
bei seinen Lebzeiten erkannt, ausser von
Einzelnen. Keiner ausnahmslos,» — mit
diesen Worten umriss Stern in einer kurzen
Ansprache die Notwendigkeit und Berechtigung

der Gesellschaft. Der Nachwelt
komme die rechte Beurteilung, das wahre
Verständnis der Werke in ihrer Zeit zu.
Zu solchem Zweck bildeten sich
Dichtergesellschaften. Für die Hofmannsthal-
Gesellschaft bestehe die konkrete Arbeit
insbesondere in der Unterstützung der
mannigfaltigen Bemühungen um die Sichtung

und Bereitstellung des bis heute kaum
erfassten Nachlasses Hofmannsthals. Auch
die Erstellung einer jährlichen
Bibliographie der Sekundärliteratur zählte Stern
zu den künftigen Aufgaben.

Für diese Absichten bot die zur Tagung
erschienene erste Nummer der
«Hofmannsthal-Blätter», des neuen Organs der
Gesellschaft, ein schönes Beispiel. Im ersten
Teil findet der Leser eine von Stern
herausgegebene Dokumentation «Hofmannsthal
und Böhmen (1)», in deren Zentrum der
Briefwechsel mit dem Oberregisseur des

Prager Nationaltheaters, Jaroslav Kvapil,
steht. Zur Erforschung von Hofmannsthals

«Österreichgedanke» ist hier neues,
politisch hochaktuelles Material
ausgebreitet. Ein zweiter Teil mit Aufzeichnungen

von der Prager Reise Hofmannsthals

aus dem Jahre 1917 ist für das nächste
Heft geplant. Günther Erken stellt den
Anfang eines Berichtes über das Schicksal
Hofmannsthalscher Dramen auf den
deutschsprachigen Bühnen seit 1945 zur
Verfügung, und von Norbert Altenhofer
zusammengestellt ist eine sorgfältige
Bibliographie der 1964-1967 erschienenen
Sekundärliteratur.

In einer konzentrierten Geschäftssitzung

wurden am Samstagnachmittag
die Satzung durchberaten und die Organe

der Gesellschaft neu gewählt. Am Abend
konnten sich die Mitglieder in einer
sorgfältigen Darbietung die Vertonung von sechs

Monologen aus Hofmannsthals «Jedermann»

des Schweizer Komponisten Frank
Martin anhören.

Begrüssenswert war der Beschluss der
Gesellschaft, deren internationalen Charakter

heute die mehr als 350 Mitglieder aus
vier Kontinenten unterstreichen, die nächste

Tagung 1971 in Wien abzuhalten. Die
österreichische Nationalbibliothek unter
der Leitung von Generaldirektor Dr.
Rudolf Fiedler, einem der Beisitzer im
Vorstand der Gesellschaft, will neben einer
umfangreichen Hofmannsthal-Gedächtnisausstellung

ein ausgedehntes kulturelles
Programm vorbereiten. Als Thema der
Tagung einigte man sich auf «Die Wirkungsgeschichte

des Werkes Hofmannsthals».
Den Festvortrag hielt, in Vertretung

für den plötzlich erkrankten Walter Jens,
der über das Thema «Hofmannsthal heute)
hätte sprechen sollen, Richard Alewyn aus
Bonn. Richard Alewyn, wohl einer der
verdienstvollsten Hofmannsthal-Forscher
unserer Zeit, wollte seinen Beitrag
«Hofmannsthals unvollendetes Werk» als eine
Art «Theorie des Hofmannsthalschen
Nachlasses» verstanden wissen. Hier seien
die Grundzüge seiner Rede wiederholt:

Hofmannsthals Werk wurde 1929
zufällig und unvollendet abgebrochen;
unvollendet freilich nicht durch den frühen
Tod, sondern durch die Struktur des Werkes,

das auf Vollendung im Unendlichen
angelegt ist. Zu jedem Zeitpunkt seines
Lebens wäre Hofmannsthal als Unvollendeter

gestorben. Darin unterscheidet er
sich beispielsweise von Goethe. Wenn
Hofmannsthal die «Sturzfluten seiner
Einfälle» durch simultane Arbeit einzudämmen

suchte, so verhinderte Goethes
Arbeitsökonomie meist den Beginn eines

neuen Werkes vor Abschluss des vorherigen.
Anders bei Hofmannsthal. Im Keim

war bei ihm immer alles vorhanden. Nichts
wäre täuschender, als ein historisches
Nacheinander der Entstehung seiner Werke
zu konstruieren. Dies beweist der Nach-
lass. Es gibt kein Werk Hofmannsthals,

936



das nicht an allen anderen essentiell
partizipiert und trotzdem zugleich
unverwechselbares Individuum ist. So muss das
Schwergewicht der Beschäftigung mit dem
Hofmannsthalschen Werk gerade auf der
Bestimmung des Spannungsfeldes liegen,
das die Beziehung der einzelnen Werke
zueinander charakterisiert. Diese Beziehung

aber ist zu bestimmen als Konfiguration,

welche freilich auch das Wesen der
Hofmannsthalschen Komödie ausmacht.
Ihre Figuren empfangen ihre wahre
Gestalt erst durch die Position, die sie innerhalb

des Ganzen einnehmen. Und so er-
schliesst sich jedes einzelne Werk
Hofmannsthals nur als Bruchstück eines grossen

Ganzen.
Hofmannsthal hat seine Figuren wie

lebende Wesen behandelt. Er betrachtete
die Begegnung mit einem Stoff wie die mit
einem Menschen. Aus dem Nachlass wird
dieser Prozess der Begegnung und
Verbindung (auch der Abstossung) unmittelbar

sichtbar. Es ist Aufgabe der künftigen
Herausgeber, diesen Vorgang darzustellen;
jedoch nicht als einen linearen Prozess,
sondern wie die Züge eines Schachspiels,
in dem verschiedene Kombinationen im
voraus durchprobiert und ebenso viele
zurückgenommen wie gezogen werden.

Alewyn warnte davor, die unvollendeten
Werke Hofmannsthals geringer zu achten
als die fertigen; sie befänden sich nur in
einem anderen Aggregatzustand. Sehr
originell verwandte Alewyn auf des Dichters

Arbeitsweise dessen für den Weg
seiner Figuren von der Präexistenz zur
Existenz gezeichnetes Schema. Bei Hofmannsthal

bedeute Präexistenz nicht nur eine
Vorfassung des Späteren, sondern
umschreibe zugleich einen Zustand der
unbegrenzten Möglichkeit. So warte hinter dem
offenbaren Dichter Hofmannsthal noch
der verborgene, den das vollendete Werk
nur ahnen lasse, und seine Worte von sichtbarer

Schönheit seien nur Abglanz einer
unsichtbaren.

Einen besonderen Genuss bot die im
Freien Deutschen Hochstift (Goethehaus)
eigens für die Teilnehmer der Tagung von
Leonhard M. Fiedler zusammengestellte

und kenntnisreich kommentierte Ausstellung

von Handschriften des Nachlasses.
An wenigen Blättern liess sich etwa der
Weg eines chinesischen Motivs im «Weissen

Fächer» verfolgen; des Dichters
vielfältige und quälende Bemühungen um die
Textgestalt des «Turms» konnte man
anhand der gezeigten Blätter erahnen; zum
«Timon», diesem für Hofmannsthal so

ungewöhnlich aggressiven Lustspielfragment,

waren erstmals unveröffentlichte
Blätter ausgestellt.

Die Nachmittagsvorträge — Berichte
einzelner Institutsleiter über ihre Bestände
Hofmannsthalscher Manuskripte —

ergaben als Resümee: die Nachwelt hat
keine Werke allerersten Ranges mehr zu
erwarten; die vollendetsten Verse und
Dramen sind bereits publiziert. Wohl aber
wartet auf sie eine kaum vorstellbare Fülle
von Entwürfen, Aufzeichnungen und Briefen,

die für die Erforschung der dichterischen

Gestalt Hofmannsthals von grösster
Bedeutung sind; manches bezaubernde
Kleinod findet sich in Fragmentgestalt,
der Form romantischer Dichtung.

Den reichsten Schatz an Handschriften
besitzt wohl die Houghton Library in
Harvard. Darüber referierte Dr. Eugene
Weber, Cambridge/Massachusetts. In
zwanzig Kisten ging 1938 dieser Nachlassteil

ins Exil, bis ihn William H. Jackson
für Harvard erwerben konnte. Besondere
Aufschlüsse wird man von den 17

Tagebüchern erwarten dürfen, angefüllt mit
Notizen, Beobachtungen und Leseergebnissen

aus dem Zeitraum von Januar 1892

bis Juli 1929. Einzigartig ist auch die von
Carl Jacoby übernommene und seither
vielfach ergänzte Sammlung von
Erstdrucken Hofmannsthals. — Neben einem
Bericht über den Handschriften-Besitz und
die Dauerleihgaben im «Freien Deutschen

Hochstift» (etwa 8000 Briefe von
und an Hofmannsthal) forderte Dr.
Detlev Lüders mit einem Zitat eines bisher
unveröffentlichten Briefes des Dichters an
Ruth Sieber-Rilke die Tagungsteilnehmer
auf, über ihr Vorhaben nachzudenken und
jenen «läppischen Biographismus», von
dem Hofmannsthal im Brief spricht,

937



zu vermeiden. Hofmannsthal schreibt, er
würde alles unternehmen, um vor seinem
Ende «diese vielen schalen und oft
indiskreten Äusserungen eines produktiven
Menschen» zu vernichten, und nur die
«Werke ganz allein den schweren Kampf
mit den Dezennien aufnehmen (zu)
lassen...». — Dr. Werner Volke vom Schiller-
Nationalmuseum deutete an, dass unter
den noch unveröffentlichten Briefwechseln
vor allem jener mit Rudolf Pannwitz
entscheidende neue Aspekte erwarten lasse.

Nur wenige Jahre (von 1917-1921) dauerte
die intensive Beziehung zwischen diesen
beiden so verschiedenen Männern; von
keinem anderen aber hat Hofmannsthal
so vielseitige Anregungen zu seinem
Programm der «konservativen Revolution»
erhalten wie von Pannwitz und seinem
Buch «Krisis der europäischen Kultur». —

Dr. Karl Dachs aus München zitierte viel
Anekdotisches sehr ungezwungen, darunter

die hübsche Bemerkung Hofmannsthals,

die er seinem Gedicht «Melusine»
in einem Brief an Elsa Bruckmann beigefügt

hatte: «Stuck, nicht?» Ebenso
interessant war die Mitteilung, dass sich eine
von Hofmannsthal für die Uraufführung

im Residenztheater verfasste Schlussszene

zu Büchners «Woyzeck» im Besitz der
Münchener Stadtbibliothek befindet. —

Dr. Fiedler schliesslich konnte aus Wien
mit der Sensation aufwarten, dass die
folgenden, bis dato verloren geglaubten
Reinschriften kürzlich im Nachlass von
Lili Schalk aufgetaucht sind: «Der weisse

Fächer», «Die Frau im Fenster», «Die
Hochzeit der Sobeide», «Der Abenteurer
und die Sängerin» und der «Chandosbrief»,

das aufschlussreichste Dokument
der Hofmannsthalschen Sprachskepsis.

Mit dieser spektakulären Nachricht
wurde die Reihe der Vorträge abgeschlossen,

welche Dr. Willi Schuh, Zürich, mit
einem Bericht über die privaten Manuskripte

im Strauss-Archiv und Dr. Rudolf
Hirsch, Frankfurt, mit einem Referat über
den Manuskript-Besitz der Familie von
Hofmannsthal eröffnet hatten. Der
Vorsitzende konnte angesichts dieser Fülle neu
bekannt gewordenen Materials die
Teilnehmer der ersten Tagung der Gesellschaft
nur auffordern, weiter zu sammeln und zu
erhalten und das Erforschte zu veröffentlichen

und zu verbreiten.
Jürgen Fackert

VON ENGLISCHEN ZEITSCHRIFTEN

Das Vorwort der Jubiläumsnummer des
Critical Quarterly (10/1-2, Frühjahr-Sommer

1968), die übrigens auch als Buch
Word in the Desert) bei der Oxford

University Press herausgekommen ist, hält
dem Kulturpessimismus von Adorno,
Toynbee oder dem jüngeren amerikanischen

Kritiker George Steiner den Hinweis
entgegen, dass die Zeitschrift seit zehn
Jahren bestehe und nun in einer Auflage
von 5000 Exemplaren erscheine. Es folgen
Beiträge führender Dichter (Larkin, Simpson,

Gunn, Ted Hughes, Bly, R. S.

Thomas, Anne Sexton) und der Literaturkritik

— der verschrienen akademischen
und der «freien». Ein positiver Glaube an
Gültiges, an die Notwendigkeit und Mög¬

lichkeit der Erneuerung, spricht aus vielen
Artikeln des Critical Quarterly (CQ), der
German Life and Letters (GLL) und der
jährlich erscheinenden Renaissance and
Modern Studies (RMS, von James Kinsley
und R. S. Smith, Universität Nottingham,
betreut). Hier sollen Beiträge zum Thema
des Romans erwähnt werden, die den
Glauben der Erläuterten und der
Erläuternden ausdrücken.

John Bayley schreibt (CQ 10/1-2)
gegen den neuen Formalismus, worunter er
eine Form der Literatur und Kritik
versteht, die sich der Alltagskommunikation
entrückt, eine autonome Welt schafft und
die Verständigungsmittel dazu auch gleich
mitgeben zu müssen vermeint. Nach

938



Bayley wiederholt eine neue Generation,
zu der Genet, William Burroughs, die
Verfechter des nouveau roman gehören, eine
früher gepflegte Kunstpraxis, welche die
Spannung des Wortgebrauchs zu transzen-
dieren sucht, indem sie die künstlerische
Aussage vom Sprechen, Mitteilen, isoliert,
und so nicht mehr zur Auseinandersetzung
auffordert, sondern nur zur interessierten
Kenntnisnahme. Bayley bezieht klar
Stellung, seine nicht-formalistischen Beispiele
sind einleuchtend, seinem Angriffsobjekt
ist aber wenig Gelegenheit zum Ausdruck
geboten.

David Lodge will nicht, trotz dem (von
Leslie Fiedler übernommenen) Titel seines
Aufsatzes («Waiting for the End», CQ
10/1-2), fragen, ob der Roman im Sterben
liege. Er befasst sich mit dem Roman als
der im Mittelpunkt zeitgenössischen
Literaturschaffens stehenden Form, die eine
gesteigerte kritische Beschäftigung mit ihr
gefördert hat. Seine Untersuchung von
einem halben Dutzend englischer und
amerikanischer Arbeiten über den angelsächsischen

Roman bietet eine intelligente, wenn
auch gewiss nicht vorurteilslose Charakterisierung

dieser Werke, und eine etwas diffuse
Gesamtschau der Romantheorie und -kritik
in England und Amerika. Wesentlich sind
vielleicht die Abkehr des Interesses vom
Thematischen und die Hinwendung zum
Formalen: Kermode spricht von einem
apokalyptischen Schema mit Anfang,
(wiederholter) Mitte und (aufgeschobenem)
Ende, Alan Friedman von «offener Form»,
das heisst dem Roman ohne endgültigen
Abschluss, dessen Ausklingen aber
sorgfältig vorbereitet sein will, und Robert A.
Colby stellt den besseren englischen Roman
des 19. Jahrhunderts dar als korrigierte,
veredelte Ausführung der minderwertigen
Massenliteratur der Zeit.

A.D.Nuttall verwendet L'Etranger (CQ
10/1-2) in einer neuen Auseinandersetzung
mit der Theorie von Wimsatt und Beardsley
über intentional fallacy : Sie leugnen die
Zweckmässigkeit, im Rahmen einer
kritischen Untersuchung, der Frage nach der
Absicht eines Dichters; die Dichtung allein
sei ausschlaggebend, nicht die relative

Übereinstimmung mit seiner Intention.
Obschon Nuttall Lücken in ihrer Argumentierung

nachweisen kann, ist sein Schluss
nicht sehr befriedigend: Die Begriffe
intention und mind sind nicht genügend
gefestigt, und die Gleichsetzung von Meur-
saults Tat mit dem Schaffen einer Dichtung
ist fragwürdig (was geschieht zum
Beispiel mit dem Zeitmoment?).

J. H. Reid (GLL 21/3, April 1968) geht
von der an Berlin Alexanderplatz geübten
Kritik aus, der Roman schliesse mit einem
Lob auf menschliche Solidarität, das zu
den Erfahrungen von Franz Biberkopf
nicht passen wolle. Er skizziert die
Verwurzelung von Döblins Roman im
Zeitgeschehen in Deutschland und bringt die
sozialen und politischen Werte Biberkopfs
damit in Verbindung. So sehen wir ihn
als einen dumpf auf kommunistische und
nationalsozialistische Schlagworte
ansprechbaren Bürger. Ein tiefer gehendes
Erlebnis ist aber Biberkopfs Begegnung
mit dem Anarchismus und dem an der
Anarchistenversammlung hingeworfenen
Kampfwort der Solidarität. Der Verfasser
stellt schliesslich die These auf, dass die
Formelemente dieses politischen Romans
nichttraditionell oder eben anarchistisch
zu nennen seien.

Man folgt Tony Tanner (CQ 10/1-2)
zunächst etwas misstrauisch, wenn er die
Romane des Amerikaners Bernard Mala-
mud (The Natural, The Assistant, A New
Life) durch ein Schema in Verbindung
zueinander bringt, die Fabel vom Suchenden,
der sich aufmacht, seine Erfüllung in der
Befriedigung seiner Wünsche zu suchen,
dabei Missgeschick über Missgeschick auf
sich zieht, bis er sich von seiner ersten
Vorstellung löst und eine menschliche Solidarität

erkennt, welche vor seinem Leiden
ausserhalb seines Erfahrungsbereichs lag
(nur Roy, in The Natural, nimmt diesen
letzten Schritt des Reifwerdens nicht).
Tanners anschliessende Untersuchung von
Malamuds The Fixer fasziniert aber, und
bleiben auch Vorbehalte hinsichtlich der
totalen Anwendbarkeit seiner Schlüsse

zurück, so zollt man seiner Akribie und
Brillanz Beifall.

939



Einen kurzen Aufsatz widmet W. H.
Auden (CQ 10/1-2) dem allegorie- und
märchenähnlichen Lord of the Kings von
Tolkien und charakterisiert die Ebenen der
ethischen Zurechnungsfähigkeit und
Konsequenz, auf welchen sich die Gestalten
bewegen und bekämpfen. Er zweifelt zwar
an der Richtigkeit einiger Komplexitäten,
zeigt jedoch die klare Folgerichtigkeit, die
den Glauben an das Gute möglich macht.

In einem etwas wortreichen Aufsatz
(CQ 10/1-2), der Ausblicke auf vielfältige
Interpretationsmöglichkeiten des von einem
Symbolisten geschaffenen Romans Dr.
Schiwago eröffnen will, erhebt John Wain
für Pasternak den Anspruch, dieser sei
vielleicht der grösste Dichter des 20.
Jahrhunderts. Er stellt im Grossen und in
Einzelheiten eine Verbindung zu christlichen
Vorstellungen und dem Auferstehungsmythos

her und weist auf die von Pasternak
dem Dichter zugewiesene Rolle des permanenten

Jedermann hin, der des Menschen
Leben und Schicksal deutet. Mit Nachdruck

werde in Dr. Schiwago immer auf
das Ganzheitliche hingewiesen und vor dem
Beschränkten, Dogmatischen gewarnt.

T. E. Carter verblüfft in seinem Aufsatz

über Gustav Freytags Soll und Haben
vor allem mit Statistischem. So wurden im
Zeitraum 1855-1870 45000 Exemplare
gedruckt, 406000 dagegen von 1950-1965,
was einem Drittel der gesamten Auflageziffer

seit 1855 entspricht. Im gleichen Heft
von GEL (21/4, Juli 1968) dient eine
beiläufig wirkende Szene aus Frau Jenny
Treibet Daniel Turner als Ansatz zu einer
etwas naiven Analyse der Hauptfiguren.

W. F. T. Myers' Auseinandersetzung
mit Felix Holt (RMS 10, 1966) ist
philosophisch-politisch orientiert. Zwischen den
wichtigsten Gestalten und Krisen dieses
Romans von George Eliot und Comtes
positivistischen Lehren bestehen klare
Beziehungen ; zum Teil mit Hilfe von Spencer
und Feuerbach können Nuancierungen daran

festgestellt werden. Anhand der
Aussagen und Verhaltensweisen vor allem von
Mrs. Transome und Felix Holt können
einige Vorstellungen veranschaulicht werden,

so diejenige der Entwicklung als eines

wachsenden Gewahrwerdens der immer
komplexer wirkenden Umwelt (jedoch in
Verbindung mit trägen vorgefassten
Meinungen), oder auch diejenige von Macht
und Einfluss, beziehungsweise Unterwerfung

und Eingliederung, und deren
Verhältnis zum Selbst. Politische Theorie und
künstlerische Praxis werden aber in den

genannten Figuren nicht gleich ausgestaltet.

Während das Bestehende sich in Mrs.
Transome zu einer Ganzheit verdichtet,
bleibt das Werdende (oder Gewollte) eine
abstrakte Struktur in der Figur von Holt.

Frank Kermodes dichter Beitrag (CQ
10/1-2) spricht zunächst von der schwierigen

Wahl des Romanschriftstellers (und
auch des Historikers) zwischen dem
Typischen und dem Individuellen und weist
dann nach, dass D. H. Lawrence einen
Bezug auf archetypisch Apokalyptisches
suchte, sei es unmittelbar in der Offenbarung

oder mittelbar, in Anlehnung etwa
an einen Gioacchino da Fiore. Seinen
Gestalten wohnt ein Sinn für Niedergang und
(mögliche) Erneuerung inne; diese letzte
Stufe ist als Einswerden von Mann und
Frau zu verwirklichen, in allen Bereichen,
die sonst durch Kodifizierungen der Liebe
und des Gesetzes aufgespalten wurden.
Kermode gibt eine sehr gute Untersuchung
von George Eliots Middlemarch als einer
entmythologisierten Apokalypse der 1860er
Jahre, die sich unter der Darstellung der
1830er Jahre nachzeichnen lässt, und
schliesst mit der erneuten Feststellung der
kontrastierenden antipositivistischen, bildhaft

geprägten Idee der entscheidenden
Krise bei Lawrence.

K. K. Ruthven geht (CQ 10/1-2) vom
Ineinanderspielen der fin-de-siècle-Stim-
mung und der Erkenntnisse der Frazer-
schen Anthropologie und Freudschen
Psychologie aus, um Conrads Heart of
Darkness als eine kühne frühe Bejahung
des Dunklen im Menschen zu deuten:
Kurtz sei nicht der «hollow man», für den
Marlow ihn zuerst halte, sondern im
Gegenteil als einziger nicht hohl, weil er, wie
Marlow schliesslich einsieht, auf dem
Wege war, den vollen Einklang mit dem
Primitiven wieder herzustellen. Bis Law-

940



rence The Rainbow und Women in Love
schreibt, hat eine eigentliche Revolution
die Auffassung von primitiver Kunst sub-
limiert. Er schreitet schon bestimmter von
der fin-de-siècleStimmxmg zu einer Idee
vom Untergang, der vor einer phönixähnlichen

Wiedergeburt unerlässlich ist. Ursula
Brangwen erfährt durch Birkin eine
Befreiung von konformistischen Schranken
im Bereiche des Geschlechtlichen, der als
symbolisch für alle menschlichen Bereiche
zu gelten hat. Es ist eine Befreiung, die
durch das Erlebnis des vermeintlich Primitiven

erst möglich wird.
Ein Aufsatz von Mark Spilka (CQ 9/4,

Winter 1967) bemüht sich um das Ver¬

ständnis des Begriffs tenderness bei
Lawrence. Es braucht Mut zur Zärtlichkeit in
der Liebe, weil sie das Selbst mehr angeht
als es die unpersönliche, weil instinktive
Verbindung im Sinnlichen tut. Spilkas
Hauptbeispiele sind Paul, Miriam und
Clara (Sons and Lovers), Rupert, Her-
mione und Ursula Women in Love). Sein
Aufsatz wirkt unfertig, wohl wegen des Hin
und Her zwischen dem Werke Lawrences
(mit seinen expliziten Analysen), dem Leben
des Schriftstellers und den nicht unanfechtbaren

Terminologien der von Spilka
erwähnten Deuter von Lawrences Leben und
Werk.

Henri Petter

DER FILM ALS AUSDRUCKSMITTEL DER GEGENWART

Der 42. Ferienkurs der Stiftung Lucerna

Gegen 200 Personen — darunter viele
junge — fanden sich vom 14. bis 18. Oktober

in Luzern ein, um sich mit dem
Phänomen Film auseinanderzusetzen. Den
Organisatoren ging es darum, den Film
ästhetisch und sozial in unsere
Gegenwartskultur einzuordnen und seine
spezifischen Qualitäten aufzuzeigen.

Dr. Victor Sidler eröffnete den Kurs,
indem er versuchte, das «optische
Zeitalter» zu charakterisieren: Er stellte die
Entwicklung der Kunst als Prozess der
Innewerdung des Menschen, seiner
Beziehung zur Wirklichkeit und als
Geschichte der menschlichen Imagination dar.
Das Bild definierte er als Ergebnis der
menschlichen Wahrnehmung, deren
Verarbeitung und ästhetischen Gestaltung
und des Wunsches nach Umweltveränderung.

Dabei betonte er das magische
(heute z. T. imagebildende und kommunikative)

Moment besonders. Optische
Informationen verdrängen heute die
verbalen und setzen den Rezipienten der
Faktizität der Wirklichkeit (scheinbar,

würde ich beifügen) direkt aus. Und zwar
erreichen Bilder nicht nur eine bestimmte
Elite, die diskursiv zu denken gewohnt
ist, sondern ein disperses Publikum (dieser
Ausdruck ist dem von Sidler gebrauchten
Begriff «Masse» vorzuziehen), wobei die
Bilder dank ihrer viel grösseren Realitäts-
bezogenheit erstarrte Denksysteme
aufbrechen oder radikal in Frage stehen

(Vaterland — Held — Sieg usw.). Sie lösen
die Reflexion aus den rational-verbalen
Systemen und zwingen sie zur Erscheinung
zurück. Bilder ermöglichen deswegen
wiederum ein totales Engagement und sind
die wirkungsstärksten Waffen der
Unterdrückten (wie die Gegner des Vietnamkrieges

in Amerika es demonstrieren).
Andererseits liegt aber im Bild, das sich

widerstandslos in die Konsumgesellschaft
einreiht, die grosse Gefahr der
Bildkonformität, des manipulierten Images. Das
Bild ist deswegen das bevorzugte Medium
auch der repressiven Gesellschaft.

Damit das totale Bild nicht zum totalitären

Bild wird, ist eine zielstrebige För-

941



derung der optischen Kultur notwendig:
Wir müssen sehen lernen und lehren, um
der Invasion von Bildern durch Selektion
begegnen zu können, damit das
manipulierte Image wiederum am Bild der
Wirklichkeit zerbreche.

Sehen zu lehren war die Absicht von
Dr. André Gilg in seinen Vorträgen über Die
Sprache und die Gestaltungsmittel des Films.
Im Gegensatz zur weitverbreiteten, aber
irrigen Ansicht von Thomas Mann, Film
sei nicht Kunst, sondern Leben und Realität,

zeigte der Referent anhand vieler
Beispiele, dass es — wie ich es paradox
ausdrücken möchte — nichts Subjektiveres
gibt als das Objektiv der Kamera, dass
alle Gestaltungsmittel des Films künstlich
und damit im Idealfall: künstlerisch sind.
Das Fehlen der dritten Dimension, die
Wahl des Objektivs, der Filter, der
Beleuchtung, des Ausschnitts, des Standorts,
des Winkels, des Bewegungsablaufs, des

Filmmaterials, der Sonderverfahren, des
Tons, des Dekors, der Objekte, der Montage

usw. erlauben dem Filmschaffenden,
die Dinge nicht nur zum Reden zu bringen,
sie transparent zu machen, sondern über
sie und über sich etwas auszusagen. So
wird jedes Bild zum Sinnbild, die Landschaft

zur Seelenlandschaft.
Ein Vergleich der Bildsprache mit der

menschlichen Lautsprache ergibt, dass die
Klarheit des Rationalen hauptsächlich der
Wortsprache vorbehalten ist, während sich
die Vieldeutigkeit und Hintergründigkeit
des Seelischen und Unbewussten eher einer
Bildsprache erschliesst. Der Film vermag
zudem die sachgemässe Wahrnehmung der
konkreten Erscheinungen zu fördern, was
gerade in unserer Zeit der wissenschaftlichen

Abstraktion not tut. Gilg erinnerte
an den Ausspruch Goethes, dass die
Phänomene selber die Lehre sind. Das
gelte allerdings nur für den, der zu schauen
verstehe. Solchem Schauen könne wahre
Filmkunst entspringen, solches Schauen
könne diese wiederum anregen.

Am zweiten Nachmittag hielt Dr.
V. Sidler ein brillantes Referat über die
Stilentwicklung des Films: der
Dokumentarfilm als Selbstdarstellung der Wirk¬

lichkeit in räumlich-plastischen Bewegungen

— der Illusionsfilm als optische Erzählung

— das Cinema pur als Selbstdarstellung

des Mediums — der moderne
Film als Cinéma d'auteur im Kampf gegen
die Stagnation der Filmindustrie, oder der
Underground-Film als Kunst des Sehens,
oder der provokativ-agitatorische Antifilm,

oder der Kinofilm.
Dann vermittelte Dr. Gerd Albrecht,

Dozent am Soziologischen Institut in Köln
und an der Film- und Fernsehakademie in
Berlin, einen Überblick über die Ergebnisse

der neuen soziologischen Forschung
auf dem Gebiet des Films. Weil es ihm
gelang, die Tendenz aufzudecken, dem
Film die Rolle der mittelalterlichen Hexen
zuzuschieben, diese Tendenz aber auch
gründlich in Frage zu stellen, rief sein
Referat Film und Gesellschaft — Film als
Massenkommunikation besonders bei älteren

Zuhörern einigen Protest hervor und
liess die Gemüter bis zum Schluss des
Kurses nicht mehr zur Ruhe kommen.
(Offensichtlich vertraut man in Lehrerkreisen

immer noch dem eigenen Dünken,
Glauben und Hoffen mehr als den Ergebnissen

soziologischer Forschung.) Da meines

Erachtens dieses Referat den Höhepunkt

bildete, möchte ich es etwas
eingehender behandeln.

Zur Massenkommunikation kam es

aus verschiedenen Gründen: 1. Seit 200
Jahren vermehrt sich die Bevölkerung
explosionsartig. Da auf gleichem Raum
viel mehr Leute wohnen, muss der
Freiheitsraum um ein beträchtliches grösser
werden; das heisst: die Anonymität in der
modernen Industriegesellschaft ist
lebensnotwendig — aber in gleichem Masse der
indirekte Kontakt dank den Massenmedien,

die alle erreichen und sie über die
gemeinsamen Probleme, die lokale bis
weltweite Situation informieren.

2. Zwischen Arbeitswelt und Privatwelt

ist ein Bruch entstanden. Die Freizeit
muss ein Kontrastprogramm als Kompensation

bieten und nicht mehr in erster Linie
die physische Arbeitskraft regenerieren.

a) Verlangt die Arbeitswelt Spezialisierung

und Teamwork und ein äusserst

942



enges Rollenverhalten, so muss die Freizeit

die Individualisierung (Hobbies) und
den Rollenwechsel erlauben. Gerade der
Film bietet eine Vielzahl von Rollen an,
in die der Zuschauer dank den filmspezifischen

Identifikationsmöglichkeiten schlüpfen

und die er durchexerzieren kann.
b) Die Arbeitswelt verlangt

Verantwortung. Der Film ermöglicht das freie
Spiel, in dem wir für die Handlungen nicht
verantwortlich sind: unsere durch die
Identifikation ermöglichte Mitentscheidung

bleibt ohne Folgen.
c) Die Arbeitswelt verlangt eine

konstante Produktivitätssteigerung. Die
unbeschwerte Konsumentenhaltung bei vielen
Filmen ist eine wichtige Fluchtmöglichkeit.

d) Die Arbeitswelt verlangt Rationalität
und Abstraktheit, ein logisch vernünftiges

Verhalten (auch bezüglich der Politik
und der Gesellschaft). Besonders der Film
betont die irrationale, sinnenhafte,
bildhafte Seite des Lebens.

Die Unterhaltung ist lebensnotwendig
geworden. Diesem Bedürfnis entsprechen
Film und Fernsehen wie kein anderes
Medium, indem sie Unterhaltung mit
Information mischen.

3. Wir haben eine mobile, durchlässige
Gesellschaft in geographischer und sozialer

Hinsicht. Die Massenmedien ermöglichen

die notwendige Information und
erzwingen auch Meinungsbildung und
Stellungnahme.

Nachdem Albrecht weiter aufgezeigt
hatte, dass die Sekundärerfahrung seit
Commenius zur üblichen Erfahrungsweise
geworden ist und der Film als entscheidender

Faktor der Sozialisierung
angesehen werden muss, da im Kino meistens
das gesellschaftliche Normbild über das
individuelle Wunschbild siegt, kam er auf
die besonders von Pädagogen so oft
traktierte Frage der Wirkungen des Films zu
sprechen: Entscheidend in der modernen
Forschung ist die konsequente
Berücksichtigung der Einsicht, dass der Zuschauer
nicht als tabula rasa in Rechnung gestellt
werden darf. Jeder ist durch Vererbung,
Erziehung, Schulung, soziale Gruppen
vorgeprägt und filtriert demnach die opti¬

schen Informationen. Kein Film kann direkt
auf die Zuschauer wirken. Die Wirkungen
hangen von der Rüstung und Ausrüstung
des einzelnen ab. Das heisst, jeder
Zuschauer nimmt durch die Auswahl —

durch seine Art des Schauens —, durch
sein individuelles Behalten eine gründliche
Selektion vor.

Alle wissenschaftlichen Untersuchungen

ergeben, dass sowohl die positiven
wie die negativen Wirkungen des Films
in bezug auf Meinungen und Attitüden
äusserst gering sind: Der Anstoss und das

aktuelle Interesse sind zwar gross, aber
einige Minuten nach der Vorführung
sinken sie auf den Nullpunkt. Nur ein
ausschliesslicher Konsum gleichartiger Filme
oder eine perfide Orchestrierung aller
Propagandamittel in einem totalitären
System können gewisse Grundverhaltensmuster

und Meinungen einschleifen. Von
einem totalen Ausgesetztsein kann in einer
pluralistischen Gesellschaft nicht die Rede
sein. Die Angst vieler Erzieher vor den
negativen Wirkungen des Films, die bei
Jugendlichen geradezu negative Wirkung
ermöglichen kann, weil sie eine negative
Einstellung präformiert, kommt zu einem

grossen Teil aus einer einseitig rationalen,
meist elitären und konservativen Kulturkritik,

die selbst keine Bewältigunsmittel
kennt — ausser etwa der in ihrem Effekt
sehr zweifelhaften Zensur.

Kommt der Film (wie die andern
Massenmedien) gegen die individuellen
Präformationen also nicht auf, so hat er
dennoch die äusserst gewichtige Wirkung
der Bestätigung und der Verstärkung eben
dieser Präformation: Wir nehmen nur auf,
was uns passt, aber was wir aufnehmen,
bestärkt uns, dass wir recht haben. Nur wo
Meinungen wertfrei, peripher sind, haben
die Massenmedien die Chance, etwas zu
bewirken.

Zusammenfassend: Über einzelne
Wirkungen lässt sich wissenschaftlich
verantwortbar nur sagen: gewisse Darstellungen
von gewissen Dingen, die unter gewissen
Umständen einem gewissen Publikum
dargeboten werden, können gewisse Wirkungen

haben. Über konkrete Wirkungen

943



eines bestimmten Filmes auf konkrete
Menschen unter konkreten Bedingungen
sind Vorhersagen unmöglich. Wer also
den Film zum Buhmann macht, macht
ihn unter Umständen tatsächlich zum
Verführer, statt Kritik und Distanz zu ermöglichen.

Die Gesellschaft sollte sich nicht
— etwa durch Zensur — selbst die Augen
verbinden, sondern die einzig mögliche
Lösung akzeptieren: die Auseinandersetzung.

Bestätigt wurden diese Ausführungen
von Dr. Albrecht durch die folgenden
Referate und Filmbeispiele:

Fredy Buache, Direktor der Cinemathique
Suisse in Lausanne, «Cinéma de
provocation», E. Leiser, Filmschaffender, Direktor

der Deutschen Film- und
Fernsehakademie Berlin, «Der Film als Mittel der

Propaganda», die — wenigstens bei den
jüngeren Zuschauern — weder einen
provokatorischen noch einen propagandistischen

Effekt erzielten. Im Gegenteil.
Diese Schlussfolgerung Albrechts

konkretisierte Franz Sommer, pädagogischer
Berater des Schweizer Schul- und Volkskinos,

Bern, indem er die Möglichkeiten
und das Ziel der Filmerziehung in der
Schule aufzeigte. Aber: die Filmerziehung
steht oder fällt mit der Filmkultur der
Erzieher. Diese wiederum ist zum Teil
abhängig von der Filmkultur in unserem
Land, die — wie Dr. V. Sidler in seinem
Schlussreferat «Die Präsenz der Schweiz
im Film» ausführte — aus der Verlogenheit

des «Schweizerfilms» endlich
auszubrechen beginnt.

Stephan Portmann

944


	Umschau

