
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 7

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

EINE NEUE GESCHICHTE DER RÖMISCHEN KUNST

1927 erschien erstmals in der monumentalen

Propyläen Kunstgeschichte «Die
Kunst der Antike (Hellas und Rom)»
von Gerhard Rodenwaldt. 77 Seiten
einleitenden Textes und 560 Tafeln führten
vom «Präludium» der kretisch-mykeni-
schen Zeit bis zur Hagia Sophia. Die römische

Kunst müsste sich mit 160 Bildern
begnügen, obwohl Rodenwaldt ihr bester
Kenner und erfolgreichster Erforscher war.
In der völlig neu bearbeiteten Auflage, die
das inzwischen in Axel Springers Hochhaus
umgesiedelte Verlagsunternehmen vierzig
Jahre später begonnen hat, erhält die Antike
zwei Bände zugewiesen, deren jeder erheblich

umfangreicher ist als der eine alte: ein
handgreifliches Sinnbild für den gewaltigen
Zuwachs an Material und Kenntnissen, die
die Archäologie in einem knappen halben
Jahrhundert erfahren hat Man darf wohl
behaupten, dass die Forschung auf diesem
Felde schneller voranschreitet und sich
wandelt als in irgendeiner anderen
geisteswissenschaftlichen Disziplin. Das hat unter

anderem auch zur Folge, dass der
Einzelne kaum mehr imstande ist, sich von der
ägäischen Bronzezeit bis zur Spätantike
gleichermassen auf dem laufenden zu halten,

geschweige denn sich selber forschend
zu betätigen, wie es Rodenwaldt noch
vermochte. So sind denn auch die beiden
neuen Bände von zwei Autoren betreut
worden, denen zudem je ein Stab von
Spezialisten zur Seite stand. Diese haben
zum Teil die Bilder ausgewählt, Einführungen

zu den Unterabteilungen und die
reichlich mit Plänen und Rekonstruktionszeichnungen

ergänzten Einzelerläuterungen

verfasst. Diese «Dokumentation» ist
eine besonders willkommene Neuerung,
umso mehr als heute die meisten Benutzer
Kunstbücher vom Bild her «lesen». Als
Direktor des deutschen archäologischen
Instituts in Rom hatte Theodor Kraus aus¬

gezeichnete Mitarbeiter und die beste
Fachbibliothek und Photosammlung zur
Hand, und ein wesentlicher Teil der Denkmäler

stand sozusagen vor seiner Tür.
Unbestreitbar hat er diese günstigen
Voraussetzungen in optimaler Weise genutzt.

Zwei neuere Darstellungen der
römischen Kunst von Heinz Kahler tragen die
Titel «Rom und seine Welt», bzw. «Rom
und sein Imperium». «Das römische
Weltreich» nennt sich der Band von Theodor
Kraus1. Alle diese Überschriften versuchen
die Vorstellung der enormen Ausdehnung
des Gebietes, in dem Römisches sich
manifestierte, und des Herrschaftsanspruchs
Roms zum Ausdruck zu bringen. Denn
römische Kunst ist nicht nur die Kunst
Roms oder Italiens, sondern fast der ganzen

antiken Oikumene von Britannien bis
an Euphrat und Nil, und sie ist überall
nicht einfach Kunst aus der Zeit römischer
Beherrschung, sondern bis hin zu den
äussersten Grenzen in höchstem Masse von
römischem Geist und römischem Machtwillen

geprägte Gestalt. Insofern mag es

sinnvoll erscheinen, dass das Buch mit dem
Bild der kapitolinischen Wölfin einsetzt,
die, von einem etruskischen Meister gegen
die Mitte des 5.Jahrhunderts v.Chr.
geschaffen, bis in die frühe Renaissance als
Sinnbild staatlicher Autorität am Lateran
und dann der neu gewonnenen Gemeindefreiheit

auf dem Campidoglio «funktionierte».

Vielleicht stand sie hier schon in
der Zeit der Republik. Capitolia in Ostia
(20), Pompei (33a) und Sbeitla in Nordafrika

(22 f.) beherbergten den römischen
Staatsgott, Iuppiter Optimus Maximus,
waren gleichsam Dependancen seines

Hauptheiligtums auf dem alten Burghügel

der Urbs und bildeten die etruskisch-
römische Form des Podiumtempels nach.
Heiligtümer, Ehrenbogen, Siegesmäler und
Bilder der Kaiser und ihrer domus, aber

750



auch Theater, Bäder, Bibliotheken,
Aquädukte, Märkte und Kirchen kündeten in
Trier (43. 58f.) nicht weniger eindrücklich
als in Lepcis Magna (39. 55f. 77. 234f.),
Athen (38.45) oder Baalbek (25ff.) von
der Fürsorge und Allgegenwart Roms und
des Optimus Princeps oder Dominus von
Gottes Gnaden. Ihre Form richtete sich
weitgehend nach den Vorbildern Roms,
wenn dieses auch kaum je Architekten und
Bildner stellen konnte, sondern selbst,
schon in republikanischer Zeit, fast ganz
auf auswärtige Kräfte angewiesen war, die
aus Unteritalien und vor allem dem
griechischen Osten stammten. Bei aller lokalen
Färbung etwa rheinländischer Grabmäler
(192) oder syrischer Tempel (Fig. 3) ist
doch diese formprägende Kraft Roms das
erstaunlichste Phänomen, das sich beim
Durchblättern der 400 Tafeln dem
Betrachter darbietet. Am wenigsten fügt sich
ihr Ägypten, das zwar völlig römisch
anmutende gemalte Mumienporträts (152 bis
155) und ein kaiserliches Familienbild (156)
beiträgt, aber auch einen schon spätantiken
Grabstein mit versenktem Relief (249)
von Jahrtausende alter lokaler Tradition.
In ähnlicher Weise liegt das Römische
in parthischen (390—408) und sasanidi-
schen (409—416) Denkmälern als dünner
Anstrich über dem iranischen und
griechisch-hellenistischen Kern. Das Relief aus
Kommagene (407) und die parthischen
Münzen (408) aus vorchristlicher Zeit
haben mit römischer Kunst überhaupt
nichts zu tun und würden den Platz besser

Zeugen noch weiter über die Reichsgrenzen
hinausgreifender Fernwirkung aus Afghanistan

und dem nordwestlichen Indien
räumen. Man kann sich auch fragen, ob es
sinnvoll war, elf Tafeln nochmals dem
Etruskischen zu widmen, das schon im
ersten Band behandelt ist. Ausser der Wölfin,

die durch redaktionelles Dekret dort
aus Tafel 416 eliminiert worden ist,
erscheinen hier freilich nur späte oder für
solche angesehene (I. und 9) Arbeiten, die
zum Teil unmittelbar zum Römischen
überleiten oder schon eigentlich römisch sind
(5 f.), aber in älterer, etruskischer
Handwerkstradition stehen.

Dass neben dem «etruskisch-italischen
Erbe», dem das zweite Kapitel gilt, auch
direkte griechische, westgriechische und
vor allem kampanische Einflüsse an der
Konstituierung der römischen Kunst
entscheidenden Anteil hatten, kommt zwar
nicht im Abbildungsteil, wohl aber im
Text zum Ausdruck. Der Weg der
republikanischen Kunst wird als «Auseinandersetzung

mit dem Hellenismus» dargestellt
(S. 27 ff.). Die imposantesten Zeugen dieser

so erstaunlich späten Werdezeit sind
zweifellos die durch Sulla persönlich oder durch
den Erfolg seiner Sache veranlassten
Bauwerke wie das Terrassenheiligtum von
Palestrina (12ff.). Doch auch die
Villenarchitektur, die Wandmalerei und die
Porträtkunst scheinen durch den politischen

Erfolg der aristokratischen Reaktion

ihren entscheidenden Antrieb
erfahren zu haben. Dabei bediente man sich
aber griechischer, zumal eben
westgriechisch-kampanischer Formen und
griechischer Künstler, die in den abgestorbenen

Diadochenreichen ihre Brotherren
verloren hatten und sich den aufstrebenden
Kräften im Westen zur Verfügung stellten.
Mit Mitteln der Strukturanalyse, die nicht
zuletzt an dieser Aufgabe ausgebildet worden

sind, versuchte die Kunstgeschichte
all diese heterogenen Komponenten
aufzudecken. Die Prinzipien der axialen
Ordnung und der auf Schaubilder hin
ausgerichteten Anlagen der Architektur (zum
Beispiel 30ff. 37. Fig.2ff.) sowie die
Unterordnung von Plastik und Malerei unter
diese (84—86. 118 ff.) gelten etwa als

spezifisch italische Wesenszüge. Die
entscheidende Tatsache sieht aber Kraus mit
Recht darin, dass so verschiedenartige
Elemente zu einer Synthese zusammenwuchsen.

Es muss der römische Auftrag
gewesen sein, dem Italiker, Griechen und
Asiaten sich so vollkommen unterzogen,
dass man ihre Eigenart meistens nur da zu
erkennen vermag, wo sie in eigener Umwelt

arbeiteten, selten aber in Rom.
Damit hängt wiederum zusammen, dass

uns so wenige Künstlernamen überliefert
sind und es viel schwerer hält als in der
griechischen Kunst, aus den Werken

751



wenigstens anonyme Künstlerpersönlichkeiten
wieder zu gewinnen (S. 16). Die

Hersteller von Gebrauchskeramik waren kaum
weniger eifrig im Signieren ihrer Produkte
als die griechischen Vasenmaler des 6. und
5.Jahrhunderts; aber von den Meistern
der Architektur, der repräsentativsten der
römischen Künste, kennen wir nur aus der
schöpferisch besonders fruchtbaren Zeit
von Nero bis Hadrian einige Namen. Es ist
daher begreiflich, dass man ihnen, vor allem
dem berühmtesten unter ihnen, Apollo-
doros von Damaskus (304) auch Bauten
zuzuschreiben versucht, über deren Schöpfer

die Überlieferung schweigt, wie etwa
das Pantheon (Rakob S.156). Bei
Wandmalerei, Porträts (S.250), Gemmen und
Münzen wird die Forschung allerdings die
Kunstgeschichte wenigstens streckenweise
noch zur Künstlergeschichte ausgestalten
können. So konnte P. Bastien kürzlich
zeigen, dass etwa die kühnen, plastischen
Münzbilder des gallischen Ursurpators
Postumus (260—269 n.Chr.) nicht allgemein

verbindliche Zeugen für die Kölner
Hofkunst, sondern Leistungen eines
bestimmten, für die Festprägungen der
Fünfjahrfeiern angeworbenen Stempelschneiders

sind (XXX b).
Mehrmals weist Kraus auf ein weiteres

Phänomen der römischen Kunst hin, das

er als ihre «Bipolarität» bezeichnet (S. 16.
43 u.sonst). Die beiden Pole, die er nach
dem Vorgang von Rodenwaldt und von
Blanckenhagen unterscheidet, sind die
offizielle und die Volks-Kunst, gleichsam zwei
Schichten also, die sich durch die ganze
Entwicklung hindurchziehen, wobei er das

untere Stratum schon im 2. Jahrhundert
vereinzelt (217), später immer massgeblicher

in den Hochstil der Staats- und
Hofkunst heraufbrechen sieht. Diese wäre ihrem
Charakter nach klassizistisch, von
griechischen oder als klassisch empfundenen
römischen Vorbildern bestimmt ; die Volkskunst

dagegen pflanzte, lange Zeit
unterschwellig, italisch-etruskische Überlieferung

fort (S.14. 26. 49f. 95. 105). Diese
Deutung mag für die Typologie zutreffen,
weniger für die Stillage; denn der
Formgebung einer Volkskunst scheint es unab¬

hängig von Zeit, Landschaft und Ethnos
eigen zu sein, dass sie von der Hochkunst
zehrt, ihre Körperlichkeit abbaut,
Vorgegebenes linearisiert und ornamentalisiert.
So sind etwa die Metope des traianischen
Tropaeums von Adamklissi in der Do-
brutscha (203), Grabreliefs aus Norditalien,
dem Rheinland und Ägypten (192f. 249),
eine neopunische Stele aus Tunesien (218),
aber auch die parthische Malerei aus Dura
(397) einander in manchen Zügen stilistisch
näher verwandt als gleichzeitigen Werken
stadtrömischer Staatskunst. Die wiederholte

Verwahrung dagegen, hier von
Qualitätsabfall zu sprechen, mutet wie der
Versuch einer Ehrenrettung und Rechtfertigung

für die Vorführung solcher Denkmäler

in einer Kunstgeschichte an. In
K. Schefolds l.Band über «Die Griechen
und ihre Nachbarn» erscheint freilich
nichts von ähnlich geringem Rang, selbst
nicht unter den Zeugen der Nachbarvölker
der Griechen. Für die Kunst des römischen
Weltreichs aber ist die Mehrschichtigkeit
charakteristisch, und es ist legitim, dies
auch zur Anschauung zu bringen.

In seiner Einführung gibt Kraus eine
geschichtliche Darstellung von den
Anfängen bis zum Beginn des Byzantinischen,
während die «Dokumentation» nach
Gattungen gegliedert ist. Wie richtig dieses
Verfahren ist, zeigt sich bei der Behandlung

der Reliefkunst, wo es durchbrochen
wurde. Sie entziehe sich jeder Klassifizierung,

sagt die Einleitung (S.218). Darum
haben sich in diesem Abschnitt drei
Bearbeiter in die Bilderklärungen geteilt. Die
durch repräsentative Beispiele gebildete
Abfolge von Sarkophagen wird ebenso

aufgebrochen wie das wieder eigenen
Gesetzen gehorchende Genus der historischen
Reliefs oder der Architekturornamentik.
Mit den skizzierten Ursprüngen der
römischen Kunst und ihrer Bindung an den
Charakter des Auftrags hängt auch ihre
Stilgeschichte zusammen, die nicht wie die
griechische organisch und gradlinig
verläuft, sondern bis zur Schwelle des Mittelalters

immer wieder Phasen der Renovation

vergangener Stufen und der Hinwendungen

zum Griechischen, aber auch der

752



Stagnation aufweist, wobei die Ursachen
weitgehend in ausserkünstlerischen Bereichen

liegen. Kraus hält sich darum bei der
Gliederung, unter wiederholtem Hinweis
auf die Problematik dieses Prinzips, an die
politische Geschichte. Knappe Kennzeichnungen

der in den Titeln genannten Kaiser
sind alles, was er zur Darstellung des
Hintergrundes bietet. Ausser Vergil und Horaz
werden zwei, drei andere Dichter kurz
erwähnt, aber von Dichtung, Literatur,
philosophischen und religiösen Bewegungen

ist nirgends die Rede. Die Namen und
Zahlen in der synchronoptischen Übersicht
tS. 320—327), die von Homer bis Boethius

reichen, stellen natürlich dafür keinen
Ersatz dar; denn sie vermitteln keine lebendige

Vorstellung der geistigen Kräfte und
Strömungen, von denen auch die römische
Kunst getragen wird. Wer zu einem tieferen

Verständnis vordingen will, wird darum

etwa K. Schefolds rororo-Bändchen
«Römische Kunst als religiöses Phänomen»

mitheranziehen. (Dieses und vieles
andere sind natürlich in dem fünfzehnseitigen

Literaturverzeichnis aufgeführt.) Der
Verfasser vermeidet es sorgfältig, irgendwelche

Risiken einzugehen. Seine
kunstgeschichtliche Epitome hat dafür den Vorzug

der Sachlichkeit und einer Zuverlässigkeit,

die sich bis in alle Einzelheiten
bewährt und die neuesten Ergebnisse mit ein-
schliesst.

Das gleiche Lob dürfen sogut wie alle
Verfasser der Dokumentation für sich in
Anspruch nehmen. Kraus hat hier selber die
etruskisch-italische Kunst, einzelne Gruppen

von Steinreliefs und das Kunstgewerbe
übernommen. Unter dieser Abteilung
erscheint ein Silbertablett aus Kaiseraugst
sogar auf einer Farbtafel (XXVIII). Die
Zuschreibung dieses Schatzfundes an Iulia-
nus Apostata wird mit Reserve
übernommen — mit Recht, denn die Münzen
und Barrenstempel datieren ihn in die Zeit
des Magnentius. Auch bei der vieldiskutierten

Silberpatera aus Aquileia (370 b)
beweist die Entscheidung für das zweite
Viertel des 1. Jahrhunderts n.Chr. ein sicheres

Stilgefühl. Die originellsten Beiträge
sind wohl der sehr gewichtige F. Rakobs

über die Architektur und derjenige H.
Sichtermanns über die Idealplastik, so sehr
sich Gegenstände und Behandlungsweisen
voneinander unterscheiden. B. Andreae
versteht es, die Geschichte der Wandmalerei
und Stuckdekoration anhand gut gewählter
Beispiele knapp und klar darzulegen.
Schwieriger war allerdings aus den schon
erwähnten Gründen die Aufgabe H. von
Heintzes, auf zweieinhalb Seiten in die
Reliefkunst einzuführen. Neben guten
Beobachtungen wie etwa über die
Darstellung des Individuums in den
Reliefbildern (S. 219 und zu Abb. 236) finden sich
in ihren Einzelkommentaren allerdings
auch Ungenauigkeiten und Versehen, die
sich in dem Kapitel über die Glyptik und
Münzprägekunst gelegentlich recht störend
bemerkbar machen. Die abnehmende
Sorgfalt muss wohl aus der Zeitnot erklärt
werden, in die Verleger von Reihenwerken
ihre Autoren zu versetzen pflegen. Sie
macht sich auch im Fehlen von Querverweisen

bemerkbar, die das Verständnis in
manchen Fällen erheblich erleichtert hätten.
Man muss sie sich nun auf dem Umweg
über den Index beschaffen.

Für den gegenüber H. von Heintzes
Kommentaren erhobenen Einwand schulden

wir wohl ein paar Belege: In der zur
sogenannten Domitius-Ara (179) richtig
zitierten neuesten Veröffentlichung hat
Kahler nachgewiesen, dass kein
Zusammenhang mit einem Domitier angenommen

werden muss. Im Text wird das alte -.,

Argument dennoch für die Datierung um
115 v.Chr. verwertet, die aus stilistischen
Gründen, wohl aber auch wegen des
verwendeten griechischen Marmors kaum
mehr zu halten ist. Von der vermeintlich
datierenden Soldatenausrüstung erscheint
zumindest der Helm auf dem Haupt der
Bellona (Abb. 175 b) wieder, und dieses Relief

ist richtig als sullanisch bezeichnet. Sein

billiges Kalksteinmaterial dürfte aber
schwerlich aus Kleinasien importiert,
sondern, wie andere schon gesagt haben, lokalen

Ursprungs sein. Damit fiele auch ein
Grund für die Angabe weg, dass die Formen

kleinasiatisch seien. Wir würden sie

neuattisch nennen. Das Zitat eines Auf-

753



Satzes aus dem Jahrbuch des Bernischen
Historischen Museums (zu 175 a) scheint
samt falscher Autorenangabe aus Heibig
übernommen zu sein. Der Ansatz der
Cancelleria-Platten (198) auf 83/5 steht in
Widerspruch zu dem harten, linearen Stil
und der (meines Erachtens richtigen)
spätdomitianischen Einordnung durch
Kraus auf Seite 67. Seite 282 sind die
Metalle der Münznominale zum Teil falsch
angegeben, und dass SC auf ein
Mitspracherecht des Senates bei den
Nichtedelmetallprägungen hinweise, hat K.
Kraft vor mehreren Jahren schlagend
widerlegt. Oder: wie soll ein im 1.Jahr¬
hundert v.Chr. geschnittener Kameo (384 a)
Ideen des Neuplatonismus verkörpern
können, da dieser erst im späten 2.
Jahrhundert n.Chr. begründet worden ist?
H. Möbius und der Rezensent haben
unabhängig voneinander vor einer Weile schon
zu beweisen versucht, dass der Kaiser auf
dem Stein Abb.385a nicht Hadrian sein
könne, und statt seiner Caracalla
vorgeschlagen. Beides ist der Interpretin
entgangen. Dann darf der Kameo aber auch
nicht mehr als Zeuge für das Weiterleben
dieser delikaten Hofkunst im 2. Jahrhundert
n.Chr. in Anspruch genommen werden
(S.282). In Wirklichkeit gibt es sehr wenige
Beispiele aus dieser Zeit; umgekehrt aber
setzen sie unter Septimius Severus wieder
ein, wo H. von Heintze von einem
Rückschlag spricht. Ebenso hält sie die Deutung

des Camée Rothschild (387 a) durch
Coche de la Ferté auf Constantius II und
Maria für endgültig. Inzwischen ist man
aber fast einhellig wieder auf die alte theo-
dosianische Datierung zurückgekommen,
die auch allein möglich ist. Mit Recht übergeht

die Autorin dagegen die Verdächtigung

des Sardonyx 397 b, aber deren
Widerlegung durch H. Fuhrmann in Schweizer

Münzblätter 17, 1967, 58ff., dürfte sie
überzeugen, dass auch hier die alte Deutung

auf Licinius (I. oder IL) richtig war.
Sie möchte dagegen Maiorianus (485/61
n.Chr.) erkennen. Auch ihre eigenen
Datierungen und Identifizierungen im Abschnitt
«Bildniskunst», ihrem eigentlichen
Forschungsgebiet, überzeugen nicht immer. In

einem doch vor allem für NichtSpezialisten
bestimmten Buch wie diesem wären zumindest

vorsichtigere Formulierungen oder die
Anbringung von Fragezeichen am Platze
(302, 303, 323, 330). Bei der Büste 305
wäre auch die blosse Vermutung, sie
könnte L. Iulius Ursus Severianus darstellen,

besser zurückgehalten worden, da wir
diesen von einer inschriftlich bezeichneten
Büste und zwei Repliken in Rom und Triest
kennen. Die Physiognomie der entzückenden

Prinzessin Abb. 310 konnte sich schwerlich

zu derjenigen der späteren Faustina-
II-Bildnisse verwandeln. Auch diejenige
des sentimentalen Männerkopfes Abb. 318,
der als sicheres Porträt des Philippus Arabs
bezeichnet wird, kann ich nicht mit den
allgemein anerkannten und den Münzbildnissen

dieses Kaisers in Übereinstimmung
bringen. Die mitsamt dem Fragezeichen

übernommene Crispus-Bezeichnung
Abb. 325 möchte ich durch Constantinus

ersetzen; denn der Kopf geht stilistisch
und in ikonographischen Einzelheiten wie
den Löckchen vor den Ohren mit Köpfen
Konstantins des Grossen an dessen Bogen
sehr eng zusammen. Bei dem Frauenkopf
330 würden wir eine weniger dezidierte
Datierung ins letzte Viertel des 4. Jahrhunderts

vorziehen, bei XVIII halten wir sie für
ausgeschlossen und würden «um 330»
empfehlen. Und ist es wirklich so, dass

Köpfe des 5. und O.Jahrhunderts nur noch
Symbole, nicht mehr Porträts sein wollen
Die rundlichen, verfetteten Formen des

Paares 338/9 sind ja doch nicht einfach
Erscheinungen des Zeitstils, wie gerade der
hagere Bärtige 337 und manche Gesichter
der Mosaiken von San Vitale lehren.

Möchte man da also wünschen, dass

für eine zweite Auflage einiges neu
überdacht und besser dokumentiert würde, so
wird gewiss die meisterhafte Einführung
H. von Heintzes in Geschichte und Problematik

der Bildniskunst ihre Gültigkeit
behalten. Auch die knappe und treffsichere
Zusammenfassung dessen, was die noch
stark im Flusse befindliche Mosaikforschung

bisher ergeben hat, verrät die
sichere Kennerschaft ihres Verfassers, des

Holländers J. W. Salomonson. Er hat

754



auch den Teil über die spätantike
Buchmalerei beigesteuert. Unter dem Titel
«Der Osten zur Zeit der römischen
Machtentfaltung» handelt H. von Gall schliesslich

über Parther und Sasaniden und bietet
damit, wie schon angemerkt, zu viel und
zu wenig zuglich; aber auch auf diesem
Randgebiet, das ausserhalb der Kompetenz

der meisten klassischen Archäologen
liegt, scheint die Orientierung zuverlässig
zu sein. Und der Orientierung will der ganze
Band offenbar vor allem dienen. Dass er
diese Aufgabe in vorzüglicher Weise
erfüllt, darf man ohne Zögern bekennen.
Könnte sich der Verlag dazu entschliessen,

auf eine noch ausgeglichenere Qualität der
Farbreproduktionen zu dringen (XVI,
XVIII, XXIII, XXIX stichig, XXII
unscharf) und vor allem die altfränkische,
zerstörerische Klischeurmarotte der Konturie-
rung der Photovorlagen energisch genug
zu bekämpfen, dann wäre auch das blosse
Durchblättern des Buches ein noch reineres

Vergnügen.

Hans Jucker

1 Theodor Kraus, Das römische Weltreich.

Propyläen-Kunstgeschichte Bd. 2,

Propyläen-Verlag, Berlin 1967.

ABSURDE PARABELN FORMEN DES WIDERSTANDES

Es ist behauptet worden, die marxistischen
Literaturkritiker und Philosophen, die sich
1963 anlässlich eines Kongresses auf dem
böhmischen Schloss Liblice für die Rehabilitierung

Franz Kafkas einsetzten, hätten
damit den politischen Prozess eingeleitet, den
sowjetische Panzer einstweilen nun
abgebrochen haben. In der Tat galt Kafka —
und gilt es manchenorts auch heute noch
— in der marxistischen Literaturbetrachtung

als ein «Epigone bürgerlicher
Dekadenz». Zwar ist keine einzige seiner
Erzählungen auf ein bestimmtes politisches
oder gesellschaftliches System gezielt.
«Das Schloss» oder «Der Prozess»,
namentlich auch zahlreiche seiner kleinen
Prosastücke wie zum Beispiel «Vor dem
Gesetz», lassen sich interpretieren als
Parabeln der Entfremdung des Menschen.
Nichts an ihnen schliesst freilich aus, dass
sie einen Zustand beschreiben, der sehr
wohl auch in der «sozialistischen Welt»
beobachtet werden kann. Indem die
Teilnehmer des Kongresses von 1963 die
beklemmenden Visionen Kafkas vom Odium
klassenfeindlicher, verspielter und
morbider Dekadenz befreiten, leiteten sie eine
Entwicklung ein, die Folgen hatte. Man
muss durchaus nicht zwischen dem Tür¬

hüter (in «Vor dem Gesetz») und dem

anonymen Apparat der Partei, zwischen
den richterlichen Behörden, die Josef K.
im «Prozess» verfolgen, und der geheimen
Staatspolizei eine unmittelbare Identität
konstruieren, um den Beweis für den
Zusammenhang zwischen Kafka und den
aktuellen politischen Vorgängen zu führen.
Es genügt der Hinweis, dass Kafkas
erzählerische Visionen den Zustand
bewusst machen, in dem sich der Mensch
gegenüber autoritären Mächten jeder Art
befindet. Insofern, als das Bewusstsein
dieses Zustandes zu Erkenntnissen und
schliesslich zu politischen Aktionen
geführt hat, darf man den Kongress von
Liblice als eine Quelle evolutionärer
Bewegungen bezeichnen.

Neuere Dichtungen aus dem Bereich
des Ostblocks lassen nicht nur vermuten,
dass Kafkas Einfluss auf die jüngeren
Schriftsteller bedeutend ist, sondern zeigen
auch, wie wandlungsfähig die Formen des

Widerstandes im geschriebenen Wort sind.
Die Erzählungen des Ostdeutschen Rolf
Schneider und neuerdings der Sammelband

«Der junge Roth» seines nach Prag
übergesiedelten Landsmannes Manfred
Bieler machen das ebenso deutlich wie die

755



zweibändige Ausgabe «Modernes Polnisches

Theater», die Andrzej Wirth veranstaltet

hat. Der offiziell verordnete
«sozialistische Realismus» tritt in einigen dieser
Stücke in einen spannungsvollen Widerstreit

zu phantastischen Zügen. Es resultiert
daraus eine Mischung, die an Kafkas
exakte Phantasie erinnert. Das Absurde
hüllt sich in das Gewand greifbarer
Wirklichkeit. Im einzelnen ist schwer
auszumachen, ob Politisches gemeint sei. Dem
Interpreten steht der Weg offen, die Texte
in dieser Richtung zu deuten, dem Autor
ebenso, jede politische Bedeutung zu
verneinen. Was bleibt und in einigen Stücken
überzeugende Ausprägung gewinnt, ist die
Kritik menschlicher Situationen. In einem
totalitären Staat, wo das Glücklichsein zur
offiziellen Parole erhoben und das Unbehagen

eine Art von Verstoss gegen die guten
Sitten ist, wird die Darstellung der Angst,
der Verlorenheit, der Beklemmung und des

Ausgesetztseins des Menschen zu einer
Form des Protestes. Die Dichter stellen
Situationen und Empfindungen dar, die es
nicht geben sollte oder die zum mindesten
den offiziellen Bestandesaufnahmen
widersprechen.

Die unheimliche Wohnung

Es wäre jedoch zuviel gesagt, wollte man die
absurden Parabeln als satirische Verschlüsselungen

einer konkreten politischen
Wirklichkeit hinstellen. Zwar lassen sich in
Michail Bulgakows nachgelassenem
Roman «Der Meister und Margarita», der
erst fast dreissig Jahre nach dem Tod des
Verfassers und überdies gekürzt in Moskau
veröffentlicht wurde und dessen vollständige

Fassung uns in deutscher Übersetzung
vorliegt, satirisch gezielte Hiebe gegen die
Bürokratie des Sowjetstaates, gegen den
etwas hahnebüchenen Atheismus beflissener
Parteiphilosophen und gegen die privilegierte

Schicht arrivierter Literaten
nachweisen1. Aber dergleichen ist mit leichter
Hand hingesetzt. Spielerisch und mit einem
Lächeln verweilt der Autor dabei, die
Schlemmereien im Literatenclub Griboje-

dow zu schildern. Die Seele des Buches,
eines Meisterwerks, liegt jedoch nicht in
diesen gesellschaftskritischen Zügen. Es ist
möglich, das Werk als einen humoristischen
Roman zu betrachten, als eine ausgelassene

Mystifikation, die von dem Einfall
ausgeht, dass Mephistopheles höchstselbst
das stalinistische Moskau heimsucht und
dabei allerhand Verwirrung anstiftet. Er
tritt zunächst als Professor der Schwarzen
Magie auf, behauptet im Gespräch mit
zwei linientreuen Literaten, er sei beim Verhör

des Pontius Pilatus mit Jesus Christus
zugegen gewesen und habe übrigens auch
mit Immanuel Kant gefrühstückt. Das
absurde Gefolge des seltsamen Fremdlings
bringt die Sowjetmenschen zur Verzweiflung,

und die unheimliche Wohnung, in
der sich Professor Voland oder also der
Satan in Person festsetzt, ist ein Ort
abscheulichster Unordnung. Die Zaubervorstellung,

die Voland vor Publikum gibt,
verwirrt nicht nur die Sinne der Zuschauer,
sondern bringt ganz Moskau, privat und
öffentlich, durcheinander. Bulgakow
erzählt seine Geschichte mit Brillanz, in der
überlegenen Pose eines gewiegten Raconteurs.

Mit seinen grotesken Einfällen bricht
der Dichter eine neue Dimension auf. Er
lässt, mitten im nüchternen sowjetischen
Alltag, Teufel und Hexen ihr Unwesen
treiben, und es geht da zu wie in den
Geschichten von E. T. A. Hoffmann. Die
Finsternisse höllischer Abgründe tun sich
auf. Dass es Bulgakow durchaus ernst ist
mit dieser Wendung, beweist die zentrale
Bedeutung des Passionsmotivs in seinem
Roman. Eine eigenwillige Darstellung
der Passionsgeschichte ist in selbständigen
Kapiteln eingebaut, und hier wird deutlich,

dass es sich bei Bulgakows sensationellem

Teufelsspuk nicht einfach um ein
Schelmenstück handelt, sondern um die
Wahrheit, die tiefer und vielschichtiger ist,
als es Leute vom Schlage des Vorsitzenden
Berlioz oder des Lyrikers Besdomny zu
fassen vermögen. Wenn Bulgakows Roman
auf Weisung Stalins verboten war und erst
siebenundzwanzig Jahre nach dem Tode
seines Verfassers erscheinen durfte, so

756



wahrscheinlich darum, weil er in einem
höheren Sinne ein Buch der Wahrheit ist.
Er macht Dimensionen des Menschen
sichtbar, die weit über das herrschende
Dogma hinausgreifen.

Die Formel von den absurden Parabeln
würde im ganzen auch zutreffen auf das
moderne polnische Theater2. In Andrzej
Wirths Auswahl macht Stanislaw Ingnacy
Witkiewicz den Auftakt mit dem Lehrstück

«Die Schuster», einem Drama, das
«die gottverfluchte Gesellschaftsmaschinerie»

als einen Supermechanismus entlarvt.
Wie die Parabel politisch gezielt sei, muss
offen bleiben. Ähnlich verhält es sich bei
Jerzy Szaniawski, dessen Stück «Die
Seefahrer» je nachdem als ein Bekenntnis zum
Personenkult oder als satirischer Angriff
darauf gedeutet werden kann. Und wie
verhält es sich in dieser Beziehung mit
Mrozeks Farce «Die Polizei»?

Der Raum, in welchem der Mensch
wohnt, ist unheimlich, nicht durchschaubar,

übermächtigen Eingriffen ausgesetzt.
Die Stücke, die Andrzej Wirth namentlich
im zweiten Band vorlegt (übrigens mit
höchst aufschlussreichen kommentierenden

Texten und knappen Angaben zur
Biographie), zeigen im zeitgenössischen
polnischen Theater schärfer noch als in den
Werken der Vorläufer, dass der Weg ins
absurde Theater nicht einfach Camouflage
einer gefährlichen Stellungnahme bedeutet.
Es gilt, den Menschen gegen jede Form der
Beschlagnahme in Schutz zu nehmen, und
es gilt zu zeigen, dass er im Käfig der Ideologie

nicht leben kann.

Eigensinn der Form

Es gibt unter den Neuerscheinungen aus
dem Ostblock Werke, die ein Eigendasein
zu führen scheinen. Der Leser gewinnt zum
Beispiel den Eindruck, Manfred Bieler
blicke völlig unbeteiligt in die Welt, zeichne
Begebenheiten und skurrile Details auf,
stelle dar und finde sein Genügen daran,
allem eine knappe und eherne Form zu
geben3. Da erzählt er in der Titelerzählung
seines Sammelbandes «Der junge Roth»
die Geschichte eines Seemannes, der erst

bei der Landung im Heimathafen erfährt,
dass seine Geliebte Selbstmord verübt hat.
Er zieht mit den Kameraden eine Weile
herum, sondert sich dann ab, verbringt
den Landurlaub nicht anders als irgend ein
junger Matrose und ermordet endlich aus
nicht weiter erklärbaren Motiven eine

junge Bekannte, bei der er Vergessen sucht.
Dann stellt er sich der Polizei. Diese
Geschichte ist in einem trockenen, treffsicheren

Realismus angelegt. Die Sprache der
Seeleute und Serviererinnen, die Gewohnheiten

der zechenden Urlauber und das

Milieu der Hafenkneipen sind haargenau,
ohne jede schummerige Stimmungsmalerei,
mit wenigen Sätzen und Worten wiedergegeben.

Die Zucht, mit der Manfred Bieler
zu erzählen versteht, ist bewundernswert.
Jenseits der strengen Form seiner
Geschichten öffnet sich der Abgrund: der
junge Roth wird zum Mörder, weil er allein
ist.

Auch wenn dieser Autor skurrile Phantasie

und satirische Bissigkeit spielen lässt,
bleibt er knapp und streng. Er erzählt zum
Beispiel in « Winterlandschaft» von einem
Lehrgang für Wintermaler, der von einer
staatlichen Kommission herausgegeben
worden ist und Tabellen enthält, denen

jeder Maler entnehmen kann, wie gross die
Fläche an Zinkweiss und Alizarin Krapplack

und wie gross der quadratzentimeter-
mässige Anteil an Böhmischer Grüner
Erde zu sein hat, je nach der Minustemperatur,

die das Bild darstellen soll.
Selbstverständlich weist die Tabelle Angaben für
kleine und für grosse Formate auf. Der
Erzähler kommentiert: «Durch die
Übersichtlichkeit der Darstellung ist es uns jetzt
allen leichter geworden, zumal wir
unumschränkte Freiheit in der Füllung der übrigen

Quadratzentimeter haben.» Die
Geschichte gleicht in Idee und Durchführung
dem Plakat an die Adresse des Kommandanten

der sowjetischen Besatzungstruppen,
das in Prag angeschlagen war. Es enthielt
ausser der Überschrift «Einmaleins für
den Kommandanten der Okkupationstruppen»

nichts weiter als eine tabellarische

Aufstellung des kleinen Einmaleins in
Kinderschrift.

757



«Dass Gott sich uns nicht zeigt»

Bulgakow weist mit seinem hintergründigen
Schelmenroman auf die Wahrheit des

Glaubens. Ebenso stark ist dieser Zug in
den Werken des russischen Schriftstellers
Abram Terz-Sinjawski, der seiner Schriften
wegen zu Zwangsarbeit verurteilt worden
ist. Vor Jahresfrist erschienen von ihm in
deutscher Sprache «Phantastische
Geschichten»4. Karl Korn schrieb in der
«Frankfurter Allgemeinen Zeitung» über
dieses Buch, man spüre die Riesenfaust
einer Staats- und Gesellschaftsorganisation,

man spüre die Macht der etablierten
Idee, spüre die Auflehnung dawider und
den Willen, Fesseln zu sprengen. Sin-
jawskis erzählerische Mittel reichen von der
Groteske und der Satire bis zur traumhaften
Vision. Dass jedoch die Glaubenskraft des
Erzählers die stärkste Quelle seiner Kunst
ist, beweist der Aphorismenband «Gedanken

hinter Gittern»5. In den Aufzeichnungen,

die den Charakter vorläufiger
Notizen tragen, finden sich keine direkten
Angriffe. Aber dass sich der Verfasser
bedroht und belauert fühlt, spricht aus jedem
Satz ebenso deutlich wie der Umstand, dass

er sich selbst von der Kritik nicht
ausnimmt, der er die Welt und alles Menschliche

unterwirft. Ein Mensch und Künstler,
dem es um Reinigung von Kleinmut und
Feigheit geht, führt ein Selbstgespräch und
notiert seine Gedanken. Das Leben
vergleicht er mit einer Dienstreise: «es ist
kurz und verantwortungsvoll.» Was steckt
hinter den Dingen? Was zeigt sich mir,
wenn alle Verkleidungen und Eitelkeiten
fallen? Dies ist die Grundhaltung des
Abram Terz-Sinjawsi. Er hat das Regime in

seinen Schriften nicht etwa angegriffen.
Sein Verbrechen ist in den Augen der
harten Dogmatiker weit schlimmer: er
stellt Fragen, er enthüllt und reinigt, er
gibt sich nicht mit oberflächlichen oder
tendenziösen Erklärungen zufrieden.

Wie manifestiert sich Widerstand in der
Literatur? Die Beispiele lassen den Schluss

zu, dass das vordergründige politische
Engagement nicht entscheidend ist. Es geht
um Tieferes. Nicht der Kampf gegen
bestimmte Mächte, nicht die Propagierung
politischer Ziele oder deren Bekämpfung
finden sich in den Werken, denen dieser
Hinweis gilt. Wenn denn von Widerstand
und von Kampf gesprochen werden soll, so

ganz entschieden vom Kampf für die
Befreiung des Menschen und von der Ablehnung

jeglicher Manipulation. In diesem
Sinne werden absurde Parabeln zu Formen

des Widerstandes.

Anton Krättli

1 Michail Bulgakow, Der Meister und
Margarita, Roman, aus dem Russischen
von Thomas Reschke und Gisela Drohla.
Hermann Luchterhand Verlag, Neuwied
und Berlin 1968. — 2 Modernes Polnisches
Theater, herausgegeben und mit einem
Nachwort von Andrzej Wirth. Hermann
Luchterhand Verlag, Neuwied und Berlin
1967. — 3 Manfred Bieler, Der junge Roth,
Erzählungen. Biederstein Verlag, München
1968. — 5 Abram Terz-Sinjawski,
Phantastische Geschichten, sämtliche
Erzählungen. Paul Zsolnay Verlag, Wien/Hamburg

1967. — / Abram Terz-Sinjawski,
Gedanken hinter Gittern. Paul Zsolnay Verlag,

Wien/Hamburg 1968.

758


	Bücher

