
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 7

Artikel: Von der Revolutionsbühne zum "Theater ohne Eigenschaften"

Autor: Kohlhase, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der Revolutionsbühne zum
«Theater ohne Eigenschaften»

NORBERT KOHLHASE

Seit kurzem liegen zwei schmale Sammlungen von Theaterkritiken vor, die
den Charakter von Dokumenten haben: Es sind Gelegenheitsrezensionen
aus den frühen zwanziger Jahren, die Brecht und Musil für abgelegene
Zeitungen geschrieben haben und in denen der wohl folgenreichste Angriff
auf das hergebrachte bürgerliche Theater vorbereitet wurde1. Für Brecht
jedenfalls gilt als ausgemacht, dass in seinen Kritiken für den Augsburger
«Volkswillen» (1920/21) bereits Gedanken ausprobiert und vorformuliert
wurden, die er später in seinen Stücken, in seiner Dramaturgie und in der
Bühnenpraxis im Schiffbauerdamm-Theater zu verwirklichen suchte. Es

sind revolutionäre Vorstellungen von einem Theater des wissenschaftlichen
Zeitalters, das die kommerzielle Amüsierbühne mit ihren billig feilgebotenen

Reizen ersetzen und die Welt verändern soll.
Wieviel von dieser Kunstauftassung dauerhaft verwirklicht werden kann,

wenn die modischen Brecht-Requisiten eines Tages wieder abgeräumt sein

werden, ist durchaus ungewiss. Überleben wird vermutlich die Erinnerung an
einen der grossen Anreger des zeitgenössischen Theaters, an den vielleicht
aufregendsten Versuch, Dichtung, Dramaturgie und Szene in den Dienst
einer politischen Sache zu stellen.

Doch haben die Kritiker Brechts darin recht, dass es auch andere
Möglichkeiten für das Theater gibt, die zu erproben wären. Die jüngste dramatische

Literatur und die Aufführungspraxis einiger europäischer Theater
scheint solche neuen Wege zu erkunden. Dadurch wird, unerwartet und
abseits von allen Modeströmungen, die lange verdeckt gebliebene Bedeutung
Musils auch für das moderne Theater zum erstenmal freigelegt und deutlicher
sichtbar. Obwohl Musil kurz vor seinem Tode in der Genfer Emigration
(1942) an seinen früheren Arbeiten das Zufällige und Zeitbedingte
selbstkritisch desavouiert hat, wobei er die erwähnten Theaterrezensionen (für die

«Prager Presse» 1921/22) in die Kritik einbezog, erweisen sich seine damaligen

Besprechungen und Essays in Wahrheit als zeitbeständig und wegweisend.

Im folgenden soll nun der Versuch gemacht werden zu prüfen, inwieweit

durch die Entwicklung während der letzten Jahrzehnte die Konzeption
eines «politischen Theaters», wie Brecht sie entworfen hat, verändert worden
ist. Zu fragen ist, ob die Forderung nach einem instrumentellen Theater, das

717



als Mittel für einen politischen Zweck eingesetzt wird, nicht allmählich durch
Vorstellungen abgelöst wird, die in ein Theater Musilscher Prägung
einmünden könnten.

Kritik am bürgerlichen Theater

Der gemeinsame Ausgangspunkt beider Autoren ist die Kritik am Theater
der zwanziger Jahre. Musil warf ihm vor, und darin stimmte er mit Brecht
überein, dass es vage, unverbindlich und geistlos geworden sei ; neun Zehntel
der Gesichtspunkte, die als gültig für die Bühne gehalten würden, bestünden
in nichts anderem als einer «Dramaturgie des Zuschneidens geistiger Stoffe
zu konfektionsmässiger Absatzfähigkeit». Es ist für ihn ein Theater der
Irrelevanz und der privaten Stimmungen, dem die «exakte Phantasie» und
Objektivierung ins Allgemeine ermangelt: Neben dem Biographischen fehlt
das «bewusst Ideographische», die Leidenschaft der Idee, die Musil dem
falschen Zauber des Persönlichen in der Kunst entgegensetzt. Den Dramatiker

sah er zum Betriebsingenieur werden, der gegen die nachlassende
Aufmerksamkeit der literarischen Öffentlichkeit nicht die Auseinandersetzung
oder Ineinssetzung mit Ideen und Erlebnissen bereithält, sondern geistreiche
Pointen zur Auffüllung seiner eigenen Leere. Unter solchen «Produktions-
bedingungen » werden auch Erfahrungen aus dem Bereich der Werbung und
Umwerbung nutzbar gemacht und solange als dramatische Gesetze
ausgegeben, bis schliesslich die Psychologie des Theaters mit der des Geschäftes
identisch wird.

Auch Musils überraschend politische Beobachtung, dass diese Agonie des

Theaters «eine zu unserem Gesellschaftszustand gehörende symptomatische
Erscheinung ist» (1924), trifft sich unmittelbar mit Brechts Befund, das
Theater habe seinen Kredit eingebüsst, weil «kaum die Grundlagen des

Bürgertums untersucht, weite Bezirke menschlicher Angelegenheiten
verödet, die Phantasie des Volkes erstarrt (und) seine Erfindungsgabe versiegt»
seien (etwa 1920). Und wenn es bei Musil heisst, dass jetzt an die Stelle des

tragischen Widerspruchs des Einzelnen zum Gesetz der offenbare Widerspruch

in den Gesetzen irdischer Existenz selbst treten müsse, so fragt
Brecht in gleicher Überzeugung, ob sich überhaupt der gesellschaftliche
Mensch mit dem Menschen noch decke. Beide konstatieren übereinstimmend,

dass zwischen Theater und Gesellschaft eine Wechselwirkung besteht,
die ein gedankenloses Bühnenspiel für Gewohnheitsabnehmer als überholt
erscheinen lässt und eine «Generalinventarisation» der Theaterverhältnisse
— und der Verhältnisse überhaupt — erheischt, eine Erneuerung und
Verwandlung aus dem Chaos.

Trotz des Alters- und Entwicklungsunterschiedes zwischen beiden Autoren

(Musil war 1920 ein Vierzigjähriger, also fast doppelt so alt wie Brecht),

718



sind ihre Analysen des herrschenden Theaterbetriebs und ihre kritischen
Ansätze durchaus miteinander vergleichbar, nicht aber die Folgerungen,
die sie daraus ableiten. Brecht hat für sich die eindeutige Konsequenz
gezogen, ein gesellschaftlich engagiertes Theater mit sozial-revolutionärer Funktion

zu konzipieren. Für ihn war die Degenerierung des Theaters gerade ein
Anlass zur Hoffnung ; er sah darin eine Chance, die Grundfragen der Gesellschaft

neu zu stellen, um die natürlichen Gegensätze gesellschaftlicher Art
unvermittelt zutage (und ins Licht der Bühne) treten zu lassen. Brechts
Theaterarbeit als Autor und Bühnenpraktiker wurde fortan zum Vehikel
für seine politischen Auffassungen. Musil hat an ein solches Theater der
Aktion niemals auch nur gedacht ; das Fertige, Ausgemachte und entschieden
auf die Zukunft Gerichtete war nicht seine Sache. Zur Dichtung, so glaubte
er, gehört wesentlich das, was man nicht weiss; «eine fertige
Weltanschauung verträgt keine Dichtung». Seine Abneigung gegen die Politik,
gegründet auf die Idee von einem Leben mit Interimsgrundsätzen, hat ihn
freilich nicht gehindert, schon im «Törless» (1906!) so klargesichtig den
heraufziehenden Faschismus vorwegzunehmen, wie es sonst allenfalls noch
Kafka gelang.

Was immer über die Position beider Autoren zum Verhältnis von Dichtung

und Politik gesagt werden mag, die wenigen zusammengetragenen
Zeitungsausschnitte sind ein einzigartiges Zeugnis dafür, dass Theaterkritik
zur Gesellschaftskritik, Kunstbetrachtung zur Diagnose der Zeit werden
kann, wenn es so grundsätzlich und mit Gespür für das Wesentliche einer
Epoche geschieht. Jedenfalls ist seitdem die Kontroverse über Sinn und
Möglichkeit des politischen Engagements auf dem Theater eröffnet; alle
Richtungen der dramatischen Literatur haben sich, gewollt oder nicht, der

Frage stellen müssen, ob der Bühne neben ihrer Kunstbedeutung und
darüber hinaus auch eine politische Funktion zugewiesen wird. Es geht, mit oder
ohne Anführungszeichen, um das Theater als «gesellschaftliches Ereignis».
Stationen dieser Auseinandersetzung sind das Theater des Absurden, das

Dokumentarische Theater, der Sozialistische Realismus und die unmittelbare

Brecht-Nachfolge bis hin zu den ersten Ansätzen für ein «Theater ohne
Eigenschaften» im Sinne Musils.

Das Absurde Theater und sein Verhältnis zum politischen Engagement

Zwei Grunderlebnisse stehen am Ursprung des Absurden: die Erfahrung
des Chaos und die Auflehnung dagegen. Die gedanklichen Wegbereiter des

neueren Absurden Theaters, Sartre und Camus, sind in ihrer Philosophie
jedoch keineswegs vom politischen Engagement oder von dem Gedanken der
Revolte ausgegangen. Im Vorwort zu Paul Nizans «Aden Arabie» bezeichnet

Sartre seine anfängliche Haltung selbst als antibourgeois, individualistisch

719



und «réfractaire à tout engagement». Auch im «Mythos des Sisyphus» von
Camus bleibt es lediglich beim Versuch, den « Schock über den Zusammenbruch

so vieler Gewissheiten» (Esslin) zu artikulieren. In einem Universum,
so schreibt er, das des Lichtes und aller Werte verlustig geht, wird der
Mensch zum Fremden, die Welt zum Exil: Das Auseinanderfallen von
Existenz und Essenz führt zur Erfahrung des Absurden. Erst das Kriegserlebnis

hat beide Autoren zum «Eintritt in die Geschichte» (Camus) und damit,
entgegen ihrer Philosophie, in die politische Aktion gezwungen. Résistance
und Gefangenschaftmachen Camus' Überwindung desAbsurden (« Caligula »,
«Etat de siège») und Sartres Auffassung vom engagierten Theater erst
verständlich. Hinter Stacheldraht habe er, Sartre, Politik und Demokratie entdeckt
und beschlossen, «ein militanter demokratischer Schriftsteller zu werden».

Alle Bühnenwerke Sartres und Camus' bleiben jedoch in der Form und
Sprache der Tradition verpflichtet, selbst diejenigen, die noch die völlige
Ausweglosigkeit und Irrationalität des Absurden zum Thema haben (zum
Beispiel «Le Malentendu» von Camus; oder die jetzt verfilmte Version von
Sartres «Le mur»). Die literarische Konsequenz aus der Philosophie des

Absurden haben nicht Sartre und Camus selbst gezogen, sondern die
eigentlichen «Klassiker» des Absurden Theaters: Ionesco und Beckett, in
gewissem Sinne Genêt, sowie der frühe Adamov, Schéhadé, Audiberti,
Boris Vian und Tardieu — um nur die französisch Schreibenden zu nennen.

Ionesco hat am eingehendsten das Absurde Theater begründet. Es ist für
ihn eine Gegenposition zum politischen Theater: Die soziale Ebene, so

polemisiert er gegen die engagierten Autoren, ist nur die alleräusserlichste ;

erst jenseits der sozialen Grenzen wird die wahre Gesellschaft sichtbar,
nämlich die menschliche Gemeinschaft mit ihren Hoffnungen und ihrem
Leid. «Meine Träume, meine Wünsche, meine Ängste sind nicht mein
Eigentum; sie gehören zu einem von den Vorfahren überkommenen Erbe,
sie sind ein uralter Schatz, auf den alle Menschen einen Anspruch haben.»
Erst dadurch, dass die Grundbefindlichkeiten aller Menschen identisch sind,
entsteht Kommunikation zwischen ihnen. Die Politik spiegelt von alledem
nur ein sehr unvollkommenes und begrenztes Bild wider, weshalb Schriftsteller

wie Brecht, Miller und Osborne für Ionesco die neuen Boulevard-
Autoren sind. Hier werde ein ideologischer Konformismus praktiziert, der
nichts anderes biete, als was auch in Lehrbüchern und Vorträgen zu erfahren
sei (vergleiche die Figur des Brechtoll in «Faim et soif»). Die politisch
eingefärbte Bühne sei «Patronatstheater»!

Aufgabe des Theaters ist aber gerade die Demystifizierung von fixen
Ideen jeder Art, wie sie vor allem in unserer Sprache zum Ausdruck kommen,

und hier gelingt Ionesco in der Tat die vielleicht konsequenteste
Biossstellung der Gesellschaft: Die Prüfung der gängigen Sprachstrukturen und
ihre Zerstörung durch Anhäufung sinnleerer Klischees; das Geschwätz als

720



erzwungene gesellschaftliche Sprachregelung. In diesem, trotz grotesker
Mittel hintergründigen Verfahren wird bei Ionesco, wie Sartre es formuliert,
die Sprache selbst zum Hauptdarsteller. Sie ist der eigentliche Akteur und
treibt die Handlung schliesslich bis zum Mord («La Leçon»); denn hinter
der Banalität lauern der gemeine Knechtssinn und die Unmenschlichkeit. Eine
Gesinnung, die der Sprache Gewalt antut und sie zu Stummeln und
Wortleichen erniedrigt, ist auch im Stande, das gleiche dem Menschen anzutun.
Das Absurde, dem Ionesco auf absurdem Wege nachspürt, liegt also im
Menschen selbst, woraus Adamov folgert, dass es das Absurde Theater mit
dem Unheilbaren der «condition humaine» zu tun hat, während das
politische Theater die reparablen Schäden unserer Gesellschaft aufzeigt. Immerhin

schliesst das Element der Farce bei Ionesco die Möglichkeit der
befreienden Katharsis nicht völlig aus.

Exemplarischer und womöglich noch eindeutiger als bei Ionesco ist die
Absage an das gesellschaftlich Verbindliche bei Beckett. Die Clownerien
seiner Figuren sind jenseits der Frage nach dem Sinn der Existenz angesiedelt
und ohne Trost ; sein Mythos vom glaubenslosen, glaubensbedürftigen
Menschen (Hensel) ist frei von jeder politischen Intention, eine «Tragedia
dell'arte» auf dem Rückweg aus der Menschlichkeit. Er selbst sagt: «I am
interested in the shape of ideas even if I do not believe in them. » Interpretationen

seiner Stücke gehen über eulenspiegelhafte Namenserklärungen nicht
hinaus (Malone M(oi) alone; Ham Hammer, Clov clou Nagel);
Godot godillots abgetragene Schuhe) etc.). Alle Versuche, wie 1964 in
London oder kürzlich während seiner Berliner Inszenierung von « Endspiel »,
den Figuren Handlungsmotive oder Reste von Gewissen zu unterschieben,
hat Beckett freundlich, aber bestimmt zurückgewiesen. Was er sagen wollte,
sei in den Stücken gesagt; mehr nicht. «Spielt es auf eure Weise. Ich weiss

nur, was auf dem Blatt steht. »

Und doch bricht an einer Stelle des Absurden Theaters das sorgfältig
hinaus-eskamotierte Engagement wieder ein, und zwar bei der Rückbesinnung

auf die allerersten Anfänge dieser Tradition, auf die Vorläufer des

Absurden Theaters, wie Jarry («Ubu Roi»), Breton und vor allem Artaud
und seine Theorie vom «Théâtre de la cruauté». Artauds Konzeption besagt,
dass das Theater nicht nur ein Bild von der Wirklichkeit geben soll, sondern
selber Wirklichkeit ist; jede Theateraufführung soll in ihrer Einmaligkeit
und «radikalen Ungemütlichkeit» (Bondy) Aufruhr und Aktion bewirken.
Wie im Jahrmarktsspiel, aber mit der Beigabe von Quälerei und psychischer
Verletzung, werden im Publikum Emotionen und Affekte ausgelöst. Das
Theater wird wieder ein Ort für Improvisation und Unwägbarkeiten. Wenn
Brecht die Guckkastenbühne nach vorne öffnen wollte durch Niederreissen
der vierten Wand, so Artaud nach allen Seiten durch Auflösung des Theaters
überhaupt. «Die Kunst ist keine Imitation des Lebens», so schreibt er, «son-

721



dem das Leben die Imitation eines transzendenten Prinzips, mit dem die
Kunst die Kommunikation wieder herstellt.» Ein Stück, in dem nicht ein
blinder Lebenswille verkörpert wird, der alles zu überrennen in der Lage ist,
wäre, nach Artaud, ein unnützes Unterfangen.

Das Dokumentarische Theater und die Brecht-Nachfolge

Charakteristischerweise wird Artaud heute nicht nur von Autoren des

Absurden Theaters zum Kronzeugen angerufen (Kopit, Simpson), sondern
auch von ausgesprochen politisch engagierten Stückeschreibern und Theaterleuten.

Beispiele hierfür sind das «Living Theatre» («Frankenstein») und
neuerdings das «Theater der Hippies» im Londoner Arts Laboratory, ferner

Peter Brooks Inszenierung von Weiss' «Marat/Sade» und vor allem
« US », seine Montage von Augenzeugenberichten gegen den Krieg in
Vietnam. Sachlich ist dies der Berührungspunkt des Absurden Theaters mit einer
neuen Theatergattung, dem Theater der Fakten und Dokumente, das freilich
in Deutschland, woher es ursprünglich stammt, nichts mit der Artaud-
Renaissance gemein hat. Hier stellt sich das Problem von Politik und Kunst
umgekehrt wie im Absurden Theater: während im Theater des Absurden
das Politische gänzlich zurücktritt, wird hier die politische Intention zu
einem so dominierenden Gesichtspunkt, dass der Anspruch der Bühne
zuweilen zu kurz kommt. Die Relation von « Faktenwahrheit und Kunstwahrheit»

(Kaiser) bleibt deshalb unbefriedigend, auch wenn Hochhuth
ausdrücklich erklärt: «Hier ist nicht Wissenschaft, hier ist Theater.» Dabei
nimmt Hochhuth, in seiner angestrebten Redlichkeit gegenüber den
Forderungen der Bühne wie in der Behandlung der Fakten, noch eine vorrangige
Stellung unter den Vertretern dieser hybriden Dramengattung ein. Wo aber
die Absicht vorwaltet, das Theater zum Gebrauchsgegenstand für politisch
anhängige Themen und Thesen zu domestizieren, ist das Ergebnis oft nur
«gehobenes Kabarett» (zum Beispiel Ingram Wells' «Mrs. Wilson's Diary»,
Barbara Garsons «Macbird», Weiss' «Lusitanischer Popanz»); und wo sich
durch das Thema im Grunde jeder Widerspruch verbietet, wie in den
sogenannten «Bewältigungsstücken», herrscht Einschüchterung durch Scham
(Weiss' «Die Ermittlung», Schneiders «Nürnberger Prozess», Robert Shaws
«Man in the glass booth», Kipphardts «Geschichte von Joel Brand», u.a.).

Das Dokumentarische Theater wird trotz seines «Selbstverzichtes auf
dichterische Phantasie» (Claus Colberg) aus dem Dilemma von Kunst und
Engagement nicht befreit, solange es die Fakten der Realität nicht den
Forderungen unterordnet, die das Theater, ohne Rücksicht auf die politische
Absicht des Autors, stellt. Auch ein politisches Thema muss künstlerisch und
nicht nur archivalisch bewältigt werden. Es ist kein Zufall, dass selbst die
Brechtschen Versuche in dieser Richtung unzureichend geblieben sind

722



(«Arturo Ui»), oder doch weit unter dem Niveau seiner Parabelstücke
liegen. Auch unter diesem Aspekt ist es zu bedauern, dass seine letzten Pläne,
ein Einstein-Drama zu schreiben, nicht mehr verwirklicht werden konnten.

Es verdient wohl eine Anmerkung, dass keine Kritik am Dokumentarischen

Theater die Legitimität dieser interessanten und neuartigen Form
dramatischer Literatur in Frage stellen kann und es auch nicht beabsichtigt.
Wenn Walser abwertend von einem «Illusionstheater» spricht, in dem der
Zuschauer zum Voyeur einer nur vorgetäuschten Wirklichkeit wird, so

mag hiergegen mancher berechtigte Einwand vorgebracht werden.
Unbestritten aber dürfte die Beobachtung sein, dass sich das «Theater des zweiten

Zeugen», wie es in Frankreich genannt wird, zwar durch die politische
Integrität seiner Autoren auszeichnet und durch die angestrengten
Bemühungen, unsere Vergangenheit aufzuarbeiten, dass dies aber mit einer
Theaterdichtung — sofern daran überhaupt noch gelegen ist — nur sehr entfernt
etwas zu tun hat. Mit anderen Worten: die «Sonette an Orpheus» und die
«Pisaner Gesänge» machen zwar den politischen Leitartikel nicht überflüssig,

sie setzen aber Massstäbe für Rang und Lebensdauer geistiger
Produkte, die man nicht einfach ausser acht lassen kann.

Was für das Dokumentarische Theater gilt, muss analog auch gegen die
verschiedenen Bemühungen um eine Brecht-Nachfolge eingewendet werden.
Was dem Theater in sprachlicher und formaler Hinsicht fehlt, kann durch
das politische Bekenntnis nicht wettgemacht werden. Auch der halbhohe
Vorhang aus Sackleinen und die zwischengeschalteten Songs à la Brecht
helfen dann nicht, den Zwiespalt von Sozialkritik und Bühnenhandlung zu
überbrücken — es sei denn, man hält es mit der Theorie des Soziologen
MacLuhan «The medium is the message». Die Arbeiten von Hacks, Armand
Gatti, Planchon, Dürrenmatts «Frank V.», Weskers Triologie u.a. zeigen
hinreichend deutlich, dass Thesenstücke, die nicht viel mehr als eine These
demonstrieren wollen, selbst dazu kaum geeignet sind. Es konnte deshalb
nicht ausbleiben, dass die «Brechtwelle» bei einigen zumindest zu
Gegenreaktionen führte. Einer der ersten, die sich offen von ihrer Befangenheit im
Brecht-Modell distanzierten, war Planchon: «J'étais influencé par Brecht...
Je me suis dit : Il sait plus de choses que moi. 11 n'y a qu'à le suivre. L'auteur
qui m'a dégagé de son influence c'est Shakespeare. »

Brecht als Durchgangsstation

Dieser Versuch, mit einem erweiterten Verständnis vom Theater über
Brecht hinauszugelangen, scheint charakteristisch für die gegenwärtige
dramatische Literatur zu sein. Am auffallendsten ist diese Tendenz gerade in
einigen Ländern des Ostblocks, wie in der Tschechoslowakei und in Polen.
So begründet Jan Grossman seine Theaterarbeit in Prag mit dem Hinweis,

723



dass das ideologische Theater, in dem der Mensch lediglich in Beziehung zu
gesellschaftlichen Prozessen gesehen wird, die Möglichkeiten der Bühne
unzulässig einschränkt. « Der moderne Mensch lebt nicht nur in einer Realität,
sondern in verschiedenen Interpretationen der Realität.» Otomar Krejca,
der langjährige Direktor des Prager Nationaltheaters, erklärte kürzlich im
selben Zusammenhang, dass Brechts Lehrstücke für ihn so wenig in Frage
kämen, wie das «publizistische Theater». In beiden werde der Einfluss des

Theaters auf die öffentliche Meinung und damit auf die gesellschaftlichen
Verhältnisse weitgehend überschätzt. Und in einer Theaterdiskussion in
Wien vertrat Jan Kott sogar die These, dass auch unpolitische Stücke
höchst brisante politische Wirkungen hervorrufen können (wie Becketts
«Godot» in Polen). Wenn heute Peter Weiss noch daran festhält, dass für
ihn ein Theater nicht denkbar ist, in dem diese gesellschaftsändernde Funktion

aufgegeben wird, so muss er sich von dem polnischen Kritiker Andrzej
Wirth seine «moralistische Parteilichkeit» als eine historisch überholte
Form des Engagements entgegenhalten lassen. Selbst Brecht sei heute schon
ein Klassiker, der neuen Interpretationen ausgesetzt sei.

Die Diskussion um das politische Theater entscheidet sich offenbar an
der Frage: Engagement wozu? Und politisch in welchem Sinne? Verfolgt
man die Kontroverse genauer, so ist neuerdings eine immer stärkere
Abwendung vom didaktischen, auf bestimmte Ziele hin orientierten Theater zu
beobachten. Piscator, der Expressionismus in Deutschland und der mittlere
Brecht (zwischen «Baal» und der «Mutter Courage») strebten noch ein
politisches Theater mit parteipolitischer Fixierung an (Piscator: «Wir wollen
Politik machen »), wobei notfalls die Kunst auf der Strecke bleiben konnte ;

aber schon in den späten Stücken von Brecht selbst wird das Theater erweitert

durch «Einbeziehung von Zukunftshoffnungen» (Rischbieter), die nicht
mehr unbedingt mit parteipolitischen Zielen identisch sein müssen. Mel-
chinger geht in dieser Richtung noch einen Schritt weiter und definiert das

politische Theater nur noch durch seine «politische Problematik». Was aber
ist der Inhalt des Politischen im Theater? Die Antworten hierauf werden
immer unbestimmter und allgemeiner: Politisch, so sagt Esslin, ist jede
Kunst, da keine künstlerische Äusserung ohne soziale und politische
Implikationen denkbar ist. Aber die politische Wirkung des Schriftstellers kann,
nach Böll, nur mittelbar sein, «sonst muss er Politiker werden, Aktionen
leiten und einleiten ». Je engagierter er sich glaubt, um so mehr muss er nach
Ausdruck suchen. Von hier bis zu Benn und Valéry, die das «Engagement»
nur noch in der Form sprachlicher Strenge gelten liessen, wird der Unterschied

immer geringer. So scheint die Diskussion über die engagierte Literatur

wieder bei den Konstanten dichterischer Existenz angelangt zu sein, mit
der Wirkung für die Bühne, dass die Vision Brechts von einem ganz neuen,
nichtaristotelischen Theater in die Rolle einer Episode verwiesen wird.

724



Die Möglichkeiten des «Theaters ohne Eigenschaften»

Die jüngste Abwendung vom politischen Theater im Sinne Brechts hat Max
Frisch vollzogen. In seiner Münchener Poetik-Vorlesung erklärte er seine
früheren Stücke mit Gegenwartsthematik und gesellschaftspolitischem
Bezug für eine Sackgasse: «Ich glaube, dass die wahre Domäne der Literatur
das Private ist.» Diese Erkenntnis wird in seinem neuen Schauspiel
«Biografie» zum ersten Mal dramaturgisch ausgewertet. Es geht darin um das

Experiment, jede Lebensphase noch einmal zu durchlaufen und auf Alternativen

hin zu prüfen. Kürmann — der Mann, der eine andere Biografie
wählen darf — bekommt neue Möglichkeiten eingeräumt. Frisch zitiert in
seinem Vorspann zum Stück eine der Figuren Tschechows : « Wie, wenn das
eine Leben, das man schon durchlaufen hat, sozusagen nur ein erster
Entwurf war?» Was die Wirklichkeit nicht gestattet, soll nun das Theater
ermöglichen: zu ändern, noch einmal anzufangen, zu proben. In dieser «Dramatik

der Permutation » (Ernst Wendt) bekommt jede Entscheidung etwas
Zufälliges, das den Zwiespalt von erkennender, wägender und handelnder
Intelligenz unaufgelöst lässt. Ausdrücklich heisst es im Nachwort Frischs:
«Das Stück will nichts beweisen»; es bleibt Probe.

Die Ähnlichkeit mit Musils Position ist unübersehbar. Wenn Frisch
in den Anmerkungen sagt, dass der Hauptfigur keine Szene so passt, dass
sie nicht auch anders sein könnte, so ist das nahezu identisch mit der Haltung
des «Mannes ohne Eigenschaften»: «Wenn man ihm von irgendetwas
erklärt, dass es so sei wie es sei, dann denkt er: Nun, es könnte wahrscheinlich
auch anders sein.» Dieser Möglichkeitssinn, im Gegensatz zum Wirklichkeitssinn,

ist für Musil die Fähigkeit, alles zu denken, was sein könnte, und
«das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht ist». Dem Besitz
an bestimmten Eigenschaften und der Freude an ihrer Wirklichkeit steht die
Möglichkeitsfülle des Menschen ohne Eigenschaften gegenüber. Er konstatiert

nicht, was geschehen ist oder geschehen wird, sondern «er erfindet:
hier könnte, sollte oder müsste geschehen». Die Wirklichkeit wird von ihm
nicht geleugnet, wohl aber als Bauplan für andere Wirklichkeiten verstanden,
weil ihm die wirkliche Sache nicht mehr bedeutet als eine gedachte. Die
Varianten der Realität, zu denen die Theaterdichtung fähig ist, machen den
Autor zum «Erzeuger der Zeiten» und nicht zum Künder und Sänger seiner
Zeit. Das Herrschaftsgebiet des Dichters ist deshalb kein Raster von Regeln
und Gesetzen, Formeln und Normen; seine Aufgabe ist: «immer neue
Lösungen, Zusammenhänge, Konstellationen, Variable zu entdecken,
Prototypen von Geschehensabläufen herzustellen, lockende Vorbilder, wie
man Mensch sein kann, den inneren Menschen erfinden». Die Struktur der
Dichtungen Musils, die «Biografie des Mannes ohne Eigenschaften»,
Hesse sich damit in die Formel prägen : einen Menschen gleichsam ganz aus

725



Zitaten zusammensetzen, ihn aus Reminiszenzen zusammenfügen, die ihm
selber entfallen sind; seine Wirklichkeit um neue Möglichkeiten erweitern.
Die sogenannten Tatsachen eines Lebens werden dadurch austauschbar, aus
Eigenschaften werden «Aller-schaften», denn in allen Fakten ist sowohl
Unwirklichkeit als Nochnicht-Wirklichkeit enthalten.

Die Erforschung des Möglichen im Spiel mit dem Virtuellen hat Musil
in seinen beiden eigenen Stücken vor fast einem halben Jahrhundert zu
demonstrieren versucht. Von seinen «Schwärmern» (1921), schreibt er, gab
es «drei Fassungen, drei verschiedene Handlungen, drei Szenarien, dreierlei
Personenkreise, kurz drei theatermässig ganz verschiedene Stücke, ehe ich
mich für eines davon entschied». Was bei Musil am Schreibtisch stattfindet:
die Montage eines Menschen, geschieht heute bei Frisch, Saunders («Next
time I'll sing to you»), Handtke («Sprechen»), bei Pinter («The Lover»),
Witold Gombrowicz («Trauung») und Mrozek («Tango») aufoffener Bühne.
Hier wie dort ist die Grundhaltung allgemeine Skepsis und Verzicht auf
Lösungen. Es werden Arbeitshypothesen für einen szenischen Umschöp-
fungsprozess entworfen, dessen Ergebnis nicht abzusehen ist. Die Bühne
wird zum Forum für Sandkastenspiele. Aus der Handlung zwischen den

Figuren werden Mock-Verhandlungen mit dem Autor, deren Ergebnisse
ungewiss bleiben.

Der naheliegende Vergleich mit Brechts Lehrstück «Mann ist Mann»,
in dem es formal gleichfalls um den existentiellen Umbau eines Menschen
geht, zeigt den Abstand der Positionen. Brechts Demonstration richtet sich

ganz konkret gegen die Zustände im Kapitalismus, in dem eine solche

Ungeheuerlichkeit nicht nur möglich, sondern durchaus in der Ordnung ist.
Die Protagonisten seines Stückes haben kein Eigenleben, sondern müssen
Brechts Handlung tragen und das Wort für ihn führen. Den Stücken der
genannten Autoren dagegen liegt eine eindeutige politische Leitidee fern. Die
Vielgesichtigkeit des modernen Theaters deutet eher auf die grundsätzliche
Diskrepanz zwischen dem, was der Mensch ist und dem, was er tut — und
zwar unabhängig von allen sozialen Systemen. Der Dramaturg Karel Krauss
hat diesen Aspekt der Arbeit des Prager Theaters besonders herausgestellt:
es komme nicht auf die soziale Bedingtheit der handelnden Person an,
sondern auf ihre «Unwandelbarkeit durch alle Gesellschaftssysteme und ihre
allgemein menschliche Abhängigkeit von den allgegenwärtigen
Widersprüchen zwischen Wunsch und Willen, Fähigkeit und Verlangen, Vorstellung

und Wirklichkeit, Absicht und Handeln». Zugespitzt lässt sich sagen,
dass dem modernen Theater mit Menschen ohne Eigenschaften Brechts
Theater der Eigenschaften ohne Menschen gegenübersteht. Es ist zwar
richtig, dass auch Brecht in seinen letzten Stücken den Durchblick auf das

Allgemeine der menschlichen Existenz freigibt; aber es sind jedesmal systemwidrige

Ausbrüche aus einem Kodex dogmatischer Vorstellungen, Grenz-

726



Überschreitungen, die er sich listig mit Hilfe der Dialektik erlaubt hat. Das
Theater heute leugnet dagegen von vornherein die Möglichkeit von
Festlegungen überhaupt und macht die Abdankung von verbindlichen Systemen
thematisch.

Versucht man, das Verhältnis des gegenwärtigen Theaters zum
gesellschaftlichen Engagement zu ermitteln, so ist die Abkehr von jeder Form der
direkten politischen Auseinandersetzung zu konstatieren. Die Sozialkritik
erscheint, wenn überhaupt, nicht mehr vordergründig, sondern allenfalls
verschlüsselt und wird selbst dann so grundsätzlich angelegt, dass sie für die
Tagespolitik nichts hergibt und jedenfalls als Beleg für diese oder jene Richtung

untauglich ist. Aus politischer Didaktik ist ein universelles Miserere
geworden. In einem Stück, das nach dem Mass des Bewusstseins und nicht
nach einer Doktrin zugeschnitten ist, ist ohnehin mehr Politisches enthalten,
meint Walser in seinem Entwurf für ein neues Theater, als auf dem Wege
der Imitation von Wirklichkeit möglich ist. Auch das Theater muss das
Bedürfnis des Geistes befriedigen, sich «ungebunden nach jeder beliebigen
Seite zu bewegen und (ihn) durch solche Vielseitigkeit auch vor schiefem
Wachstum zu bewahren» (Musil). Weit entfernt, abschliessende
Verfügungen zu treffen, bleibt der Dramatiker vor allem um Evidenz geistiger
Vorgänge bemüht. Indem er scheinbar nichts weiter als Erlebnisse vermittelt,
fördert er doch Erkenntnisse, nämlich sinnvolles Erfassen von Verstandesund

Gefühlsordnungen. Seine Leidenschaft ist Sachgenauigkeit und
Vollendung in der Form. Sein Ehrgeiz nach dem Richtigen erschöpft sich in der
Umsetzung von Gedanken in Spiel, in der Ausnutzung von Sichtbarem für
das Unsichtbare, nicht in der Demonstration von Überzeugungen. Seine

Wahrheit liegt in der Mehrung des geistigen Besitzes und in dem Bemühen,
seinen Gedanken einen «Ich-Zusammenhang» zu geben. Mehr als diese

Erweiterung von Erkenntnismöglichkeiten kann er nicht leisten.

Abdankung des Realismus und Rückkehr zur Poesie

Das Terrain des Dichters wäre danach das Zwischenreich von Wissen und
Ahnung, in dem eine «logique imaginative» (Valéry) herrscht, die weder
blosse Anschauung ist, noch reine Lehre. Gerhard Baumann definiert die
Musilsche Dichtung als ein Geschehen, das zum Beispiel wird für etwas, was
vielleicht nicht geschieht, aber dennoch durchdacht und gefühlt ist. Dieses

Mittlere zwischen Konkretheit und Begrifflichkeit ist psychologisch und
kausal zwar erklärbar, aber es wird ständig durchbrochen von Visionärem,
das auf eine vierte Dimension hinter den Personen und Ereignissen verweist.
Die Phantasiekunst des Theaters stellt damit eine Brücke her zwischen dem
Wirklichen und dem Imaginären, «wo sich in wunderbarer Weise Sinn und

727



Unsinn mischen». Handlungen und Figuren allein sind nicht mehr konstitutiv

für das Verständnis des Ganzen, sondern erschliessen den Sinn erst durch
Assoziationen, Zuordnungen und durch eine komplexe Feldstruktur der
Sprache, in der «jeder Sinn von einem Hintersinn begleitet» ist (Baumann).
Die Worte haben bei Musil eine «Logik des Analogischen», einen
Metaphernwert, der die Bühne zur Metaszene macht. Auf diesem Theater sprechen

die Personen ohne Eigenschaften auch Worte ohne Eigenschaften, auf
die man sie nicht festlegen kann. Sie sind etwas grundsätzlich anderes, als

was sie durch ihre Handlungen und Sprache zu sein scheinen. In den « Schwärmern»

heisst es: «Wir sind nichts Wirkliches! Ob wir lügen oder nicht, gut
sind oder uns wegwerfen: Es ist etwas mit uns gemeint, das wir niemals
richtig auslegen können. »

Diese «taghelle Mystik» ist das Suchen nach der Wahrheit unter der
Oberfläche der Erscheinungen. Musil wusste, dass sein Theater «utopisch
und wider die Entwicklung, oder abseits von ihr» ist. Es findet sich erst heute
in einem neuen Anlauf wieder, in den Stücken von Saunders und Albee
und vor allem bei Pinter. Dieser lässt die Handlung zwar in den eingekerbten
Bahnen des Realismus laufen, aber in den Kulissen nistet der Zweifel an
ihrer Glaubwürdigkeit. Die gewöhnlichsten Alltagssituationen sind
Ausgangspunkt aller Stücke, aber dahinter lauern unausgesprochen Unsicherheiten.

Auch hier gibt es, wie bei Musil, den Simultaneffekt sich gegenseitig
dementierender oder erhellender Worte und Situationen. Sogar das Gelächter

wendet sich zuweilen gegen sich selbst : « I agree that more often than not
the speech only seems to be funny—the man in question is actually fighting
a struggle for his life. » Ein ständiges Durchkreuzen der Absichten und
Einsichten macht den Übergang zum Unwirklichen kaum wahrnehmbar. Im
Programm zu «The Dumb Waiter» schreibt Pinter: «Es gibt keine klare
Trennungslinie zwischen dem, was wirklich und dem was unwirklich ist,
keine zwischem dem, was wahr ist und dem, was falsch. Die Dinge sind nicht
notwendigerweise wahr oder falsch, sie können beides sein»; denn das Gute
wie das Böse, so könnte man mit Musil fortfahren, stehen in einem Kraftfeld,

das wie ein Atom chemische Verbindungsmöglichkeiten enthält. Das
Schwebende, mehrdeutig Auslegbare hat Pinter mit Musil gemeinsam, weil
beide davon ausgehen, dass Realismus in einem höheren Sinne nur erreicht
werden kann, wenn man die Realität aufgibt und die Wahrheit einer Situation

hinter dem Vertrauten sucht.
Es wäre unbillig zu erwarten, dass man den Stücken Pinters oder anderen

vergleichbarer Art mit den Aufführungsanweisungen für ein Episches
Theater beikommen könnte. Aber auch für solche mit ausgesprochen sozial-
kritischer Tendenz und selbst für die Brecht-Stücke scheint sich ein Wandel
in der Aufführungspraxis anzubahnen, der auch ästhetischen Kategorien zu
ihrem Recht verhilft. Damit soll ein letztes Charakteristikum des Theaters

728



von heute neben dem gewandelten Begriff des Engagements und der Abdankung

des Realismus angedeutet werden: die Rückkehr zur Poesie auf dem
Theater.

Anstatt eine wie immer praxisnahe Theorie an einen dramatischen Text
heranzutragen, werden heute, wie es Musil am Moskauer Künstlertheater
bewundert hat, die Stücke aus ihrem eigenen Wesen heraus inszeniert. Was
dem jung verstorbenen Walter Henn in Berlin in Aufführungen von Kleist,
Wedekind und Ionesco gelungen ist, und was der Waadtländer Benno Besson
in Ostberlin, Grossman und Krejca in Prag, Lavelli in Inszenierungen von
Gombrowicz und vor allem Giorgio Strehler in seinem Piccolo Teatro in
Mailand mit Erfolg praktizieren, steht in keinem lebendigen Zusammenhang
mehr mit dem V-Effekt, der Dialektik und dem ganzen geistreich
aufgestockten Lehrgebäude der Brecht-Schule. Wenn in Strehlers Inszenierung von
Goldonis «Arlecchino» jemand einen Brief öffnet, während ein anderer
Schauspieler auf offener Bühne gleichzeitig ein Stück Leinen zerreisst, um
das Geräusch des Brieföffnens zu imitieren, so kann man das auch einen

«Verfremdungseffekt» nennen; aber es fällt schwer, dabei zugleich die frühen

Aufsätze von Marx über die Entfremdung des ausgebeuteten Arbeiters
in der kapitalistischen Industriegesellschaft mitzudenken. Eigentlich ist es

vor allem einmal ein Vergnügen, das sich dem Zuschauer in dieser Szene
mitteilt. Aber Brecht wollte es bei seinem Besuch im Piccolo Teatro unmittelbar
vor seinem Tode trotzdem so sehen, wie er es in seinem Epischen Theater zu
sehen gewohnt war, und das ist verständlich genug. Der Theaterpraktiker in
ihm muss gleichwohl gemerkt haben, dass hier eine Bereicherung und
Öffnung des Theaters stattfindet, von der seine Theorie keine Kunde gibt. Dem
unbeschreiblichen Zauber der Aufführungen Strehlers hat sich Brecht nicht
verschlossen, und es spricht für seinen Kunstsinn, dass ihn Strehlers Zuruf
auf der Bühne: «poesia, poesia» offenbar bewegt und überzeugt hat. Jedenfalls

ist es eine sehr beziehungsreiche Geste, dass er, der doch sonst bedachtsam

jedes Detail seiner eigenen Inszenierungen festhielt, damit sich andere
daran orientieren sollten, nach einem Blick auf die Arbeit des Mailänder
Theaters sich dazu entschloss, die «Vormundschaft für alle seine Werke in
Italien und, soweit irgend möglich, auch in Europa» gleichsam blanko an
Strehler zu übertragen.

Der Kontakt mit dem Piccolo Teatro fiel jedoch ohnehin in eine Periode
seines Schaffens, in der er daran arbeitete, und das war keine Kleinigkeit, den

Gedanken der Naivität und des Vergnügens in seine Theorie von der
gesellschaftlichen Produktivität des Theaters einzubauen. Liest man freilich die
neueste Veröffentlichung des Brecht-Schülers Wekwerth «Über die Arbeit
des Berliner Ensembles 1956—1966», so wird der Eindruck vermittelt, als
ob dies, hat man sich erst an den überraschenden Gedanken gewöhnt, eigentlich

die selbstverständlichste Sache und sozusagen das organische Kernstück

729



der Brechtlehre gewesen sei. Es ist aber eine Umkehr gewesen oder, um
Brechts eigene Worte abzuwandeln, eine Immigration in das Reich des

Wohlgefallens
Schauspieler-Theater, Regisseur- oder Dramaturgen-Theater, Realismus

auf der Bühne, angewandte Theaterkunst — das alles waren für Musil
die eigentlichen « Verfremdungen » des Theaters ; er suchte und fand in
Stanislawskis Truppe ein Theater, wie es ihm vorschwebte, das Dichtertheater:
Das Bühnenwerk als autonomes Kunstwerk, das darauf verzichtet, «Ideen
anzubellen»; ein «Geistspiel», indem nicht Weltanschauungsschwert gegen
Weltanschauungsschwert klirrt; wo man wirklich spielt und nicht Spiele
spielt; in dem auch Gefühle ernst genommen, nämlich gefühlt werden. Es

erlaubt sogar das Sich-Hineinversetzen in andere und fordert zugleich das

Gegenteil: das In-sich-selbst-Hineinversetzen. Ein solches Theater bedeutet
kein «Zuendekommen mit Ideen», sondern ist eine unendliche Vertiefung
des Menschlichen. Eine Theaterdichtung ist für Musil immer mehr als ihre
Interpretation; sie enthält einen Reichtum von aufeinander bezogenen,
durchaus nicht immer eindeutigen Gedanken und Gefühlen, und gerade das
nicht mehr Zurückübersetzen-Können in einen damit gemeinten Sinn macht
die Unerschöpflichkeit ihrer Wirkungen aus.

Jede Inszenierung muss deshalb eine Nachschöpfung sein, die die Physiognomie

der Handlung durchsichtig und unsichtbar macht; indem sie Ideen
versinnlicht, verlieren diese ihre Präsenz und damit jeden möglichen
Gebrauchswert. Obwohl Musil in den Aufführungen des Moskauer Künstlertheaters

kein Wort verstand, gehörten die Besuche von Tschechows «Drei
Schwestern» zu den «Augenblicken des Glücks, welche die Kunst, welche das
Leben zu geben vermag». Wer dasselbe Stück, gespielt vom Prager «Theater
am Geländer» unter Krejca und Grossmans Inszenierung von «Ubu Roi»
gesehen hat oder Goldonis «Le baruffe chiozzotte», inszeniert von Strehler,
mag ähnliche Erfahrungen gemacht haben. Eine Begründung hierfür gab
Paolo Grassi, der Direktor des Mailänder Piccolo Teatro, aus dem Stegreif:
«Que ce soit dans un pays à économie liberale ou à économie socialiste,
l'homme a besoin de théâtre: il veut voir sur la scène un autre homme qui
exprime ses sentiments. » Das Geheimnis seines Theaters wird damit sicher
nicht erklärt, vielleicht aber die Erfahrung, dass seiner Truppe, in welchen
Ländern sie auch immer auftrat, die Bewunderung und Zuneigung des

Publikums entgegenkam, mit der noch jedesmal die «Augenblicke des

Glücks» honoriert werden. Die zunehmende Uninteressiertheit an einer zu
Regeln verfestigten Aufführungslehre garantiert gewiss noch nicht den
vollkommenen Kunsteindruck der Poesie auf dem Theater, wohl aber schafft
sie die Voraussetzungen hierfür. Möglicherweise war die gegenteilige These
an die Person Brechts gebunden und müsste mit seinem Tode an Boden und
Marktwert verlieren.

730



Versucht man die Theaterentwicklung in Europa zu überblicken, seitdem
Brecht und Musil ihre scheinbar flüchtigen Rezensionen zu Papier brachten,
so zeigt sich «der ein halbes Jahrhundert währende Weg (Brechts) von den

Kunsttempeln zu den Plätzen der Befreiungskämpfe in der ganzen Welt»,
wie es Wekwerth mit berechtigtem Stolz notiert. Es wird aber auch deutlich,
dass der Ruhm des Augsburgers bedroht ist, und zwar nicht so sehr durch
Fehlinterpretationen, wie es die Anhänger Brechts befürchten, als durch
neue Probleme und Erkenntnisse, durch Änderung unseres gesamten
Weltbildes. Damit treten andere Einflüsse hervor, die stärker als bei Brecht auf
grundsätzliche Fragestellungen des Menschen zielen. Das Vorausgegangene
sollte den Gedanken nahelegen, dass von Musil ein solcher Einfluss
ausgehen könnte. Er selbst hat nie an eine öffentliche Wirkung seiner Arbeit
geglaubt; er sei kein «Apostel seiner selbst», schrieb er aus dem Bettlerdasein
seiner Genfer Emigration. Körperlich reduziert, gedemütigt, aber ohne
Selbstmitleid, hat er, wie immer genau beobachtend, auch seine eigene innere Krise
beschrieben und noch mit dem letzten Brief recht behalten: «Erst auf seinen
Tod warten zu müssen um leben zu dürfen, ist doch ein rechtes ontologi-
sches Kunststück.» Es könnte auch zum Thema werden für ein künftiges
Theater nach seinem Sinn.

(Abgeschlossen im Februar 1968)

1 Es handelt sich um« Augsburger Thea- sii, Theater, Kritisches und Theoretisches,
terkritiken», zusammengestellt von Werner Rowohlt-Verlag 1965 (mit einem Essay von
Hecht, in Brecht, Schriften zum Theater I, Marie-Louise Roth, dem der vorliegende
Suhrkamp-Verlag 1963 ; ferner Robert Mu- Beitrag Anregungen verdankt).

L'architecture du XXe siècle en Amérique Latine

PAULDONY

Il faut, de prime abord, faire une place à part au Brésil. Seul d'entre les pays
d'Amérique Latine, il était possession portugaise. Comme les autres, il
rejeta la souveraineté de la mère patrie au début du XIXe siècle. Mais,
tandis que les anciennes vice-royautés espagnoles conquéraient leur
indépendance les armes à la main, le Brésil se séparait de la Métropole «sans

731


	Von der Revolutionsbühne zum "Theater ohne Eigenschaften"

