Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 7

Artikel: Von der Revolutionsbiihne zum "Theater ohne Eigenschaften”
Autor: Kohlhase, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162147

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der Revolutionsbithne zum
«Theater ohne Eigenschaften»

NORBERT KOHLHASE

Seit kurzem liegen zwei schmale Sammlungen von Theaterkritiken vor, die
den Charakter von Dokumenten haben: Es sind Gelegenheitsrezensionen
aus den frithen zwanziger Jahren, die Brecht und Musil fiir abgelegene
Zeitungen geschrieben haben und in denen der wohl folgenreichste Angriff
auf das hergebrachte biirgerliche Theater vorbereitet wurdel. Fiir Brecht
jedenfalls gilt als ausgemacht, dass in seinen Kritiken fiir den Augsburger
«Volkswillen» (1920/21) bereits Gedanken ausprobiert und vorformuliert
wurden, die er spéter in seinen Stiicken, in seiner Dramaturgie und in der
Bithnenpraxis im Schiffbauerdamm-Theater zu verwirklichen suchte. Es
sind revolutiondre Vorstellungen von einem Theater des wissenschaftlichen
Zeitalters, das die kommerzielle Amiisierbithne mit ihren billig feilgebote-
nen Reizen ersetzen und die Welt verdndern soll.

Wieviel von dieser Kunstauffassung dauerhaft verwirklicht werden kann,
wenn die modischen Brecht-Requisiten eines Tages wieder abgerdumt sein
werden, ist durchaus ungewiss. Uberleben wird vermutlich die Erinnerung an
einen der grossen Anreger des zeitgendssischen Theaters, an den vielleicht
aufregendsten Versuch, Dichtung, Dramaturgie und Szene in den Dienst
einer politischen Sache zu stellen.

Doch haben die Kritiker Brechts darin recht, dass es auch andere Mog-
lichkeiten fiir das Theater gibt, die zu erproben wiren. Die jiingste drama-
tische Literatur und die Auffithrungspraxis einiger europidischer Theater
scheint solche neuen Wege zu erkunden. Dadurch wird, unerwartet und ab-
seits von allen Modestromungen, die lange verdeckt gebliebene Bedeutung
Musils auch fiir das moderne Theater zum erstenmal freigelegt und deutlicher
sichtbar. Obwohl Musil kurz vor seinem Tode in der Genfer Emigration
(1942) an seinen fritheren Arbeiten das Zufillige und Zeitbedingte selbst-
kritisch desavouiert hat, wobei er die erwidhnten Theaterrezensionen (fiir die
«Prager Presse» 1921/22) in die Kritik einbezog, erweisen sich seine damali-
gen Besprechungen und Essays in Wahrheit als zeitbestdndig und wegwei-
send. Im folgenden soll nun der Versuch gemacht werden zu priifen, inwie-
weit durch die Entwicklung wihrend der letzten Jahrzehnte die Konzeption
eines « politischen Theaters», wie Brecht sie entworfen hat, verandert worden
ist. Zu fragen ist, ob die Forderung nach einem instrumentellen Theater, das

717



als Mittel fiir einen politischen Zweck eingesetzt wird, nicht allmahlich durch
Vorstellungen abgelost wird, die in ein Theater Musilscher Prigung ein-
miinden konnten.

Kritik am biirgerlichen Theater

Der gemeinsame Ausgangspunkt beider Autoren ist die Kritik am Theater
der zwanziger Jahre. Musil warf ihm vor, und darin stimmte er mit Brecht
iiberein, dass es vage, unverbindlich und geistlos geworden sei; neun Zehntel
der Gesichtspunkte, die als giiltig fiir die Biihne gehalten wiirden, bestiinden
in nichts anderem als einer « Dramaturgie des Zuschneidens geistiger Stoffe
zu konfektionsméssiger Absatzfahigkeit». Es ist fiir ihn ein Theater der
Irrelevanz und der privaten Stimmungen, dem die «exakte Phantasie» und
Objektivierung ins Allgemeine ermangelt: Neben dem Biographischen fehlt
das «bewusst Ideographische», die Leidenschaft der Idee, die Musil dem
falschen Zauber des Personlichen in der Kunst entgegensetzt. Den Dramati-
ker sah er zum Betriebsingenieur werden, der gegen die nachlassende Auf-
merksamkeit der literarischen Offentlichkeit nicht die Auseinandersetzung
oder Ineinssetzung mit Ideen und Erlebnissen bereithélt, sondern geistreiche
Pointen zur Auffiillung seiner eigenen Leere. Unter solchen «Produktions-
bedingungen» werden auch Erfahrungen aus dem Bereich der Werbung und
Umwerbung nutzbar gemacht und solange als dramatische Gesetze ausge-
geben, bis schliesslich die Psychologie des Theaters mit der des Geschiftes
identisch wird.

Auch Musils iiberraschend politische Beobachtung, dass diese Agonie des
Theaters «eine zu unserem Gesellschaftszustand gehérende symptomatische
Erscheinung ist» (1924), trifft sich unmittelbar mit Brechts Befund, das
Theater habe seinen Kredit eingebiisst, weil «kaum die Grundlagen des
Biirgertums untersucht, weite Bezirke menschlicher Angelegenheiten ver-
Odet, die Phantasie des Volkes erstarrt (und) seine Erfindungsgabe versiegt»
seien (etwa 1920). Und wenn es bei Musil heisst, dass jetzt an die Stelle des
tragischen Widerspruchs des Einzelnen zum Gesetz der offenbare Wider-
spruch in den Gesetzen irdischer Existenz selbst treten miisse, so fragt
Brecht in gleicher Uberzeugung, ob sich iiberhaupt der gesellschaftliche
Mensch mit dem Menschen noch decke. Beide konstatieren iibereinstim-
mend, dass zwischen Theater und Gesellschaft eine Wechselwirkung besteht,
die ein gedankenloses Biihnenspiel fiir Gewohnheitsabnehmer als iiberholt
erscheinen ldsst und eine « Generalinventarisation» der Theaterverhiltnisse
— und der Verhiltnisse iiberhaupt — erheischt, eine Erneuerung und Ver-
wandlung aus dem Chaos.

Trotz des Alters- und Entwicklungsunterschiedes zwischen beiden Auto-
ren (Musil war 1920 ein Vierzigjdhriger, also fast doppelt so alt wie Brecht),

718



sind ithre Analysen des herrschenden Theaterbetriebs und ihre kritischen
Ansdtze durchaus miteinander vergleichbar, nicht aber die Folgerungen,
die sie daraus ableiten. Brecht hat fiir sich die eindeutige Konsequenz ge-
zogen, ein gesellschaftlich engagiertes Theater mit sozial-revolutiondrer Funk-
tion zu konzipieren. Fiir ihn war die Degenerierung des Theaters gerade ein
Anlass zur Hoffnung; er sah darin eine Chance, die Grundfragen der Gesell-
schaft neu zu stellen, um die natiirlichen Gegensitze gesellschaftlicher Art
unvermittelt zutage (und ins Licht der Biihne) treten zu lassen. Brechts
Theaterarbeit als Autor und Biihnenpraktiker wurde fortan zum Vehikel
fiir seine politischen Auffassungen. Musil hat an ein solches Theater der
Aktion niemals auch nur gedacht; das Fertige, Ausgemachte und entschieden
auf die Zukunft Gerichtete war nicht seine Sache. Zur Dichtung, so glaubte
er, gehort wesentlich das, was man nicht weiss; «eine fertige Weltan-
schauung vertragt keine Dichtung». Seine Abneigung gegen die Politik, ge-
griindet auf die Idee von ecinem Leben mit Interimsgrundsitzen, hat ihn
freilich nicht gehindert, schon im «Torless» (1906!) so klargesichtig den
heraufziehenden Faschismus vorwegzunehmen, wie es sonst allenfalls noch
Kafka gelang.

Was immer iiber die Position beider Autoren zum Verhaltnis von Dich-
tung und Politik gesagt werden mag, die wenigen zusammengetragenen
Zeitungsausschnitte sind ein einzigartiges Zeugnis dafiir, dass Theaterkritik
zur Gesellschaftskritik, Kunstbetrachtung zur Diagnose der Zeit werden
kann, wenn es so grundsitzlich und mit Gespiir fiir das Wesentliche einer
Epoche geschieht. Jedenfalls ist seitdem die Kontroverse iiber Sinn und
Moglichkeit des politischen Engagements auf dem Theater eroffnet; alle
Richtungen der dramatischen Literatur haben sich, gewollt oder nicht, der
Frage stellen miissen, ob der Bithne neben ihrer Kunstbedeutung und dar-
iiber hinaus auch eine politische Funktion zugewiesen wird. Es geht, mit oder
ohne Anfiithrungszeichen, um das Theater als «gesellschaftliches Ereignis».
Stationen dieser Auseinandersetzung sind das Theater des Absurden, das
Dokumentarische Theater, der Sozialistische Realismus und die unmittel-
bare Brecht-Nachfolge bis hin zu den ersten Ansitzen fiir ein « Theater ohne
Eigenschaften» im Sinne Musils.

Das Absurde Theater und sein Verhdltnis zum politischen Engagement

Zwei Grunderlebnisse stehen am Ursprung des Absurden: die Erfahrung
des Chaos und die Auflehnung dagegen. Die gedanklichen Wegbereiter des
neueren Absurden Theaters, Sartre und Camus, sind in ihrer Philosophie
jedoch keineswegs vom politischen Engagement oder von dem Gedanken der
Revolte ausgegangen. Im Vorwort zu Paul Nizans « Aden Arabie» bezeich-
net Sartre seine anfdngliche Haltung selbst als antibourgeois, individualistisch

719



und «réfractaire a tout engagement». Auch im « Mythos des Sisyphus» von
Camus bleibt es lediglich beim Versuch, den «Schock iiber den Zusammen-
bruch so vieler Gewissheiten» (Esslin) zu artikulieren. In einem Universum,
so schreibt er, das des Lichtes und aller Werte verlustig geht, wird der
Mensch zum Fremden, die Welt zum Exil: Das Auseinanderfallen von
Existenz und Essenz fiihrt zur Erfahrung des Absurden. Erst das Kriegserleb-
nis hat beide Autoren zum «Eintritt in die Geschichte» (Camus) und damit,
entgegen ihrer Philosophie, in die politische Aktion gezwungen. Résistance
und Gefangenschaft machen Camus’ Uberwindungdes Absurden (« Caligula»,
«Etat de siege») und Sartres Auffassung vom engagierten Theater erst ver-
stindlich. Hinter Stacheldrahthabeer,Sartre, Politik und Demokratieentdeckt
und beschlossen, «ein militanter demokratischer Schriftsteller zu werden».

Alle Bithnenwerke Sartres und Camus’ bleiben jedoch in der Form und
Sprache der Tradition verpflichtet, selbst diejenigen, die noch die vollige
Ausweglosigkeit und Irrationalitit des Absurden zum Thema haben (zum
Beispiel «Le Malentendu» von Camus; oder die jetzt verfilmte Version von
Sartres «Le mur»). Die literarische Konsequenz aus der Philosophie des
Absurden haben nicht Sartre und Camus selbst gezogen, sondern die
eigentlichen «Klassiker» des Absurden Theaters: Ionesco und Beckett, in
gewissem Sinne Genét, sowie der frithe Adamov, Schéhadé, Audiberti,
Boris Vian und Tardieu — um nur die franzésisch Schreibenden zu nennen.

Ionesco hat am eingehendsten das Absurde Theater begriindet. Es ist fiir
ihn eine Gegenposition zum politischen Theater: Die soziale Ebene, so
polemisiert er gegen die engagierten Autoren, ist nur die allerdusserlichste;
erst jenseits der sozialen Grenzen wird die wahre Gesellschaft sichtbar,
niamlich die menschliche Gemeinschaft mit ihren Hoffnungen und ihrem
Leid. «Meine Triume, meine Wiinsche, meine Angste sind nicht mein
Eigentum; sie gehdren zu einem von den Vorfahren iiberkommenen Erbe,
sie sind ein uralter Schatz, auf den alle Menschen einen Anspruch haben.»
Erst dadurch, dass die Grundbefindlichkeiten aller Menschen identisch sind,
entsteht Kommunikation zwischen ihnen. Die Politik spiegelt von alledem
nur ein sehr unvollkommenes und begrenztes Bild wider, weshalb Schrift-
steller wie Brecht, Miller und Osborne fiir lonesco die neuen Boulevard-
Autoren sind. Hier werde ein ideologischer Konformismus praktiziert, der
nichts anderes biete, als was auch in Lehrbiichern und Vortrigen zu erfahren
sei (vergleiche die Figur des Brechtoll in « Faim et soif»). Die politisch einge-
farbte Biihne sei « Patronatstheater»!

Aufgabe des Theaters ist aber gerade die Demystifizierung von fixen
Ideen jeder Art, wie sie vor allem in unserer Sprache zum Ausdruck kom-
men, und hier gelingt Tonesco in der Tat die vielleicht konsequenteste Bloss-
stellung der Gesellschaft: Die Priifung der gingigen Sprachstrukturen und
ihre Zerstéorung durch Anhdufung sinnleerer Klischees; das Geschwitz als

720



erzwungene gesellschaftliche Sprachregelung. In diesem, trotz grotesker
Mittel hintergriindigen Verfahren wird bei lonesco, wie Sartre es formuliert,
die Sprache selbst zum Hauptdarsteller. Sie ist der eigentliche Akteur und
treibt die Handlung schliesslich bis zum Mord («La Legon»); denn hinter
der Banalitit lauern der gemeine Knechtssinn und die Unmenschlichkeit. Eine
Gesinnung, die der Sprache Gewalt antut und sie zu Stiimmeln und Wort-
leichen erniedrigt, ist auch im Stande, das gleiche dem Menschen anzutun.
Das Absurde, dem Ionesco auf absurdem Wege nachspiirt, liegt also im
Menschen selbst, woraus Adamov folgert, dass es das Absurde Theater mit
dem Unbheilbaren der «condition humaine» zu tun hat, wahrend das poli-
tische Theater die reparablen Schiden unserer Gesellschaft aufzeigt. Immer-
hin schliesst das Element der Farce bei Ionesco die Moglichkeit der be-
freienden Katharsis nicht voéllig aus.

Exemplarischer und woméglich noch eindeutiger als bei Ionesco ist die
Absage an das gesellschaftlich Verbindliche bei Beckett. Die Clownerien
seiner Figuren sind jenseits der Frage nach dem Sinn der Existenz angesiedelt
und ohne Trost; sein Mythos vom glaubenslosen, glaubensbediirftigen Men-
schen (Hensel) ist frei von jeder politischen Intention, eine «Tragedia del-
Parte» auf dem Riickweg aus der Menschlichkeit. Er selbst sagt: «I am
interested in the shape of ideas even if I do not believe in them.» Interpreta-
tionen seiner Stiicke gehen iiber eulenspiegelhafte Namenserkldrungen nicht
hinaus (Malone = M(oi) alone; Ham = Hammer, Clov = clou (= Nagel);
Godot = godillots (= abgetragene Schuhe) etc.). Alle Versuche, wie 1964 in
London oder kiirzlich wiahrend seiner Berliner Inszenierung von « Endspiel»,
den Figuren Handlungsmotive oder Reste von Gewissen zu unterschieben,
hat Beckett freundlich, aber bestimmt zuriickgewiesen. Was er sagen wollte,
sei in den Stiicken gesagt; mehr nicht. «Spielt es auf eure Weise. Ich weiss
nur, was auf dem Blatt steht.»

Und doch bricht an einer Stelle des Absurden Theaters das sorgféltig
hinaus-eskamotierte Engagement wieder ein, und zwar bei der Riickbesin-
nung auf die allerersten Anfinge dieser Tradition, auf die Vorldufer des
Absurden Theaters, wie Jarry («Ubu Roi»), Breton und vor allem Artaud
und seine Theorie vom « Théatre de la cruauté». Artauds Konzeption besagt,
dass das Theater nicht nur ein Bild von der Wirklichkeit geben soll, sondern
selber Wirklichkeit ist; jede Theaterauffithrung soll in ihrer Einmaligkeit
und «radikalen Ungemiitlichkeit» (Bondy) Aufruhr und Aktion bewirken.
Wie im Jahrmarktsspiel, aber mit der Beigabe von Quilerei und psychischer
Verletzung, werden im Publikum Emotionen und Affekte ausgeldst. Das
Theater wird wieder ein Ort fiir Improvisation und Unwigbarkeiten. Wenn
Brecht die Guckkastenbiithne nach vorne 6ffnen wollte durch Niederreissen
der vierten Wand, so Artaud nach allen Seiten durch Auflésung des Theaters
itberhaupt. « Die Kunst ist keine Imitation des Lebens», so schreibt er, «son-

721



dern das Leben die Imitation eines transzendenten Prinzips, mit dem die
Kunst die Kommunikation wieder herstellt.» Ein Stiick, in dem nicht ein
blinder Lebenswille verkorpert wird, der alles zu iiberrennen in der Lage ist,
wire, nach Artaud, ein unniitzes Unterfangen.

Das Dokumentarische Theater und die Brecht-Nachfolge

Charakteristischerweise wird Artaud heute nicht nur von Autoren des
Absurden Theaters zum Kronzeugen angerufen (Kopit, Simpson), sondern
auch von ausgesprochen politisch engagierten Stiickeschreibern und Theater-
leuten. Beispiele hierfiir sind das «Living Theatre» («Frankenstein») und
neuerdings das « Theater der Hippies» im Londoner Arts Laboratory, fer-
ner Peter Brooks Inszenierung von Weiss’ « Marat/Sade» und vor allem
«US», seine Montage von Augenzeugenberichten gegen den Krieg in Viet-
nam. Sachlich ist dies der Berithrungspunkt des Absurden Theaters mit einer
neuen Theatergattung, dem Theater der Fakten und Dokumente, das freilich
in Deutschland, woher es urspriinglich stammt, nichts mit der Artaud-
Renaissance gemein hat. Hier stellt sich das Problem von Politik und Kunst
umgekehrt wie im Absurden Theater: wihrend im Theater des Absurden
das Politische génzlich zuriicktritt, wird hier die politische Intention zu
einem so dominierenden Gesichtspunkt, dass der Anspruch der Biihne zu-
weilen zu kurz kommt. Die Relation von « Faktenwahrheit und Kunstwahr-
heit» (Kaiser) bleibt deshalb unbefriedigend, auch wenn Hochhuth aus-
driicklich erkldart: «Hier ist nicht Wissenschaft, hier ist Theater.» Dabei
nimmt Hochhuth, in seiner angestrebten Redlichkeit gegeniiber den Forde-
rungen der Biithne wie in der Behandlung der Fakten, noch eine vorrangige
Stellung unter den Vertretern dieser hybriden Dramengattung ein. Wo aber
die Absicht vorwaltet, das Theater zum Gebrauchsgegenstand fiir politisch
anhingige Themen und Thesen zu domestizieren, ist das Ergebnis oft nur
«gehobenes Kabarett» (zum Beispiel Ingram Wells’ « Mrs. Wilson’s Diary»,
Barbara Garsons « Macbird», Weiss’” « Lusitanischer Popanz»); und wo sich
durch das Thema im Grunde jeder Widerspruch verbietet, wie in den soge-
nannten «Bewidltigungsstiicken», herrscht Einschiichterung durch Scham
(Weiss’ « Die Ermittlung», Schneiders « Niirnberger Prozess», Robert Shaws
«Man in the glass booth», Kipphardts « Geschichte von Joel Brand», u.a.).

Das Dokumentarische Theater wird trotz seines «Selbstverzichtes auf
dichterische Phantasie» (Claus Colberg) aus dem Dilemma von Kunst und
Engagement nicht befreit, solange es die Fakten der Realitédt nicht den Forde-
rungen unterordnet, die das Theater, ohne Riicksicht auf die politische Ab-
sicht des Autors, stellt. Auch ein politisches Thema muss kiinstlerisch und
nicht nur archivalisch bewiltigt werden. Es ist kein Zufall, dass selbst die
Brechtschen Versuche in dieser Richtung unzureichend geblieben sind

122



(«Arturo Ui»), oder doch weit unter dem Niveau seiner Parabelstiicke lie-
gen. Auch unter diesem Aspekt ist es zu bedauern, dass seine letzten Pléine,
ein Einstein-Drama zu schreiben, nicht mehr verwirklicht werden konnten.

Es verdient wohl eine Anmerkung, dass keine Kritik am Dokumentari-
schen Theater die Legitimitit dieser interessanten und neuartigen Form
dramatischer Literatur in Frage stellen kann und es auch nicht beabsichtigt.
Wenn Walser abwertend von einem «lllusionstheater» spricht, in dem der
Zuschauer zum Voyeur einer nur vorgetduschten Wirklichkeit wird, so
mag hiergegen mancher berechtigte Einwand vorgebracht werden. Unbe-
stritten aber diirfte die Beobachtung sein, dass sich das « Theater des zwei-
ten Zeugen», wie es in Frankreich genannt wird, zwar durch die politische
Integritit seiner Autoren auszeichnet und durch die angestrengten Bemii-
hungen, unsere Vergangenheit aufzuarbeiten, dass dies aber mit einer Thea-
terdichtung — sofern daran iiberhaupt noch gelegen ist — nur sehr entfernt
etwas zu tun hat. Mit anderen Worten: die «Sonette an Orpheus» und die
«Pisaner Gesidnge» machen zwar den politischen Leitartikel nicht iiberfliis-
sig, sie setzen aber Massstibe fiir Rang und Lebensdauer geistiger Pro-
dukte, die man nicht einfach ausser acht lassen kann.

Was fiir das Dokumentarische Theater gilt, muss analog auch gegen die
verschiedenen Bemiithungen um eine Brecht-Nachfolge eingewendet werden.
Was dem Theater in sprachlicher und formaler Hinsicht fehlt, kann durch
das politische Bekenntnis nicht wettgemacht werden. Auch der halbhohe
Vorhang aus Sackleinen und die zwischengeschalteten Songs & la Brecht
helfen dann nicht, den Zwiespalt von Sozialkritik und Bithnenhandlung zu
uberbriicken — es sei denn, man hilt es mit der Theorie des Soziologen
MacLuhan « The medium is the message». Die Arbeiten von Hacks, Armand
Gatti, Planchon, Diirrenmatts « Frank V.», Weskers Triologie u.4. zeigen
hinreichend deutlich, dass Thesenstiicke, die nicht viel mehr als eine These
demonstrieren wollen, selbst dazu kaum geeignet sind. Es konnte deshalb
nicht ausbleiben, dass die «Brechtwelle» bei einigen zumindest zu Gegen-
reaktionen fiihrte. Einer der ersten, die sich offen von ihrer Befangenheit im
Brecht-Modell distanzierten, war Planchon: «J’étais influencé par Brecht...
Je me suis dit: 11 sait plus de choses que moi. Il n’y a qu’a le suivre. L’auteur
qui m’a dégagé de son influence c’est Shakespeare.»

Brecht als Durchgangsstation

Dieser Versuch, mit einem erweiterten Verstindnis vom Theater iiber
Brecht hinauszugelangen, scheint charakteristisch fiir die gegenwartige dra-
matische Literatur zu sein. Am auffallendsten ist diese Tendenz gerade in
einigen Lindern des Ostblocks, wie in der Tschechoslowakei und in Polen.
So begriindet Jan Grossman seine Theaterarbeit in Prag mit dem Hinweis,

723



dass das ideologische Theater, in dem der Mensch lediglich in Beziehung zu
gesellschaftlichen Prozessen gesehen wird, die Méglichkeiten der Bithne un-
zuldssig einschrinkt. « Der moderne Mensch lebt nicht nur in einer Realitiit,
sondern in verschiedenen Interpretationen der Realitit.» Otomar Krejca,
der langjéhrige Direktor des Prager Nationaltheaters, erklirte kiirzlich im
selben Zusammenhang, dass Brechts Lehrstiicke fiir ihn so wenig in Frage
kidimen, wie das «publizistische Theater». In beiden werde der Einfluss des
Theaters auf die offentliche Meinung und damit auf die gesellschaftlichen
Verhéltnisse weitgehend iiberschitzt. Und in einer Theaterdiskussion in
Wien vertrat Jan Kott sogar die These, dass auch unpolitische Stiicke
hochst brisante politische Wirkungen hervorrufen konnen (wie Becketts
«Godot» in Polen). Wenn heute Peter Weiss noch daran festhilt, dass fiir
ihn ein Theater nicht denkbar ist, in dem diese gesellschaftsindernde Funk-
tion aufgegeben wird, so muss er sich von dem polnischen Kritiker Andrzej
Wirth seine «moralistische Parteilichkeit» als eine historisch iiberholte
Form des Engagements entgegenhalten lassen. Selbst Brecht sei heute schon
ein Klassiker, der neuen Interpretationen ausgesetzt sei.

Die Diskussion um das politische Theater entscheidet sich offenbar an
der Frage: Engagement wozu? Und politisch in welchem Sinne? Verfolgt
man die Kontroverse genauer, so ist neuerdings eine immer stirkere Ab-
wendung vom didaktischen, auf bestimmte Ziele hin orientierten Theater zu
beobachten. Piscator, der Expressionismus in Deutschland und der mittlere
Brecht (zwischen «Baal» und der «Mutter Courage») strebten noch ein
politisches Theater mit parteipolitischer Fixierung an (Piscator: « Wir wollen
Politik machen!»), wobei notfalls die Kunst auf der Strecke bleiben konnte;
aber schon in den spéten Stiicken von Brecht selbst wird das Theater erwei-
tert durch « Einbeziehung von Zukunftshoffnungen» (Rischbieter), die nicht
mehr unbedingt mit parteipolitischen Zielen identisch sein miissen. Mel-
chinger geht in dieser Richtung noch einen Schritt weiter und definiert das
politische Theater nur noch durch seine «politische Problematik». Was aber
st der Inhalt des Politischen im Theater? Die Antworten hierauf werden
immer unbestimmter und allgemeiner: Politisch, so sagt Esslin, ist jede
Kunst, da keine kiinstlerische Ausserung ohne soziale und politische Impli-
kationen denkbar ist. Aber die politische Wirkung des Schriftstellers kann,
nach Boll, nur mittelbar sein, «sonst muss er Politiker werden, Aktionen
leiten und einleiten». Je engagierter er sich glaubt, um so mehr muss er nach
Ausdruck suchen. Von hier bis zu Benn und Valéry, die das « Engagement»
nur noch in der Form sprachlicher Strenge gelten liessen, wird der Unter-
schied immer geringer. So scheint die Diskussion iiber die engagierte Litera-
tur wieder bei den Konstanten dichterischer Existenz angelangt zu sein, mit
der Wirkung fiir die Biihne, dass die Vision Brechts von einem ganz neuen,
nichtaristotelischen Theater in die Rolle einer Episode verwiesen wird.

724



Die Moglichkeiten des « Theaters ohne Eigenschaften»

Die jiingste Abwendung vom politischen Theater im Sinne Brechts hat Max
Frisch vollzogen. In seiner Miinchener Poetik-Vorlesung erklirte er seine
fritheren Stiicke mit Gegenwartsthematik und gesellschaftspolitischem Be-
zug fiir eine Sackgasse: «Ich glaube, dass die wahre Doméne der Literatur
das Private ist.» Diese Erkenntnis wird in seinem neuen Schauspiel «Bio-
grafie» zum ersten Mal dramaturgisch ausgewertet. Es geht darin um das
Experiment, jede Lebensphase noch einmal zu durchlaufen und auf Alterna-
tiven hin zu priifen. Kiirmann — der Mann, der eine andere Biografie
wihlen darf — bekommt neue Moglichkeiten eingerdaumt. Frisch zitiert in
seinem Vorspann zum Stiick eine der Figuren Tschechows: « Wie, wenn das
eine Leben, das man schon durchlaufen hat, sozusagen nur ein erster Ent-
wurf war?» Was die Wirklichkeit nicht gestattet, soll nun das Theater er-
moglichen: zu dndern, noch einmal anzufangen, zu proben. In dieser « Dra-
matik der Permutation» (Ernst Wendt) bekommt jede Entscheidung etwas
Zufilliges, das den Zwiespalt von erkennender, wiagender und handelnder
Intelligenz unaufgeldst lasst. Ausdriicklich heisst es im Nachwort Frischs:
«Das Stiick will nichts beweisen» ; es bleibt Probe.

Die Ahnlichkeit mit Musils Position ist uniibersehbar. Wenn Frisch
in den Anmerkungen sagt, dass der Hauptfigur keine Szene so passt, dass
sie nicht auch anders sein kénnte, so ist das nahezu identisch mit der Haltung
des «Mannes ohne Eigenschaften»: « Wenn man ihm von irgendetwas er-
klart, dass es so sei wie es sei, dann denkt er: Nun, es konnte wahrscheinlich
auch anders sein.» Dieser Moglichkeitssinn, im Gegensatz zum Wirklich-
keitssinn, ist fiir Musil die Fahigkeit, alles zu denken, was sein konnte, und
«das, was ist, nicht wichtiger zu nehmen als das, was nicht ist». Dem Besitz
an bestimmten Eigenschaften und der Freude an ihrer Wirklichkeit steht die
Moglichkeitsfiille des Menschen ohne Eigenschaften gegeniiber. Er konsta-
tiert nicht, was geschehen ist oder geschehen wird, sondern «er erfindet:
hier konnte, sollte oder miisste geschehen». Die Wirklichkeit wird von ihm
nicht geleugnet, wohl aber als Bauplan fiir andere Wirklichkeiten verstanden,
weil ihm die wirkliche Sache nicht mehr bedeutet als eine gedachte. Die
Varianten der Realitit, zu denen die Theaterdichtung fahig ist, machen den
Autor zum «Erzeuger der Zeiten» und nicht zum Kiinder und Sédnger seiner
Zeit. Das Herrschaftsgebiet des Dichters ist deshalb kein Raster von Regeln
und Gesetzen, Formeln und Normen; seine Aufgabe ist: «immer neue
Losungen, Zusammenhinge, Konstellationen, Variable zu entdecken,
Prototypen von Geschehensabliufen herzustellen, lockende Vorbilder, wie
man Mensch sein kann, den inneren Menschen erfinden». Die Struktur der
Dichtungen Musils, die «Biografie des Mannes ohne Eigenschaften»,
liesse sich damit in die Formel prigen: einen Menschen gleichsam ganz aus

725



Zitaten zusammensetzen, ihn aus Reminiszenzen zusammenfiigen, die ihm
selber entfallen sind; seine Wirklichkeit um neue Mdoglichkeiten erweitern.
Die sogenannten Tatsachen eines Lebens werden dadurch austauschbar, aus
Eigenschaften werden «Aller-schaften», denn in allen Fakten ist sowohl
Unwirklichkeit als Nochnicht-Wirklichkeit enthalten.

Die Erforschung des Moglichen im Spiel mit dem Virtuellen hat Musil
in seinen beiden eigenen Stiicken vor fast einem halben Jahrhundert zu
demonstrieren versucht. Von seinen « Schwiarmern» (1921), schreibt er, gab
es «drei Fassungen, drei verschiedene Handlungen, drei Szenarien, dreierlei
Personenkreise, kurz drei theatermissig ganz verschiedene Stiicke, ehe ich
mich fiir eines davon entschied». Was bei Musil am Schreibtisch stattfindet:
die Montage eines Menschen, geschieht heute bei Frisch, Saunders (« Next
time I'll sing to you»), Handtke («Sprechen»), bei Pinter («The Lover»),
Witold Gombrowicz (« Trauung») und MrozZek (« Tango») auf offener Biihne.
Hier wie dort ist die Grundhaltung allgemeine Skepsis und Verzicht auf
Losungen. Es werden Arbeitshypothesen fiir einen szenischen Umschop-
fungsprozess entworfen, dessen Ergebnis nicht abzusehen ist. Die Biihne
wird zum Forum fiir Sandkastenspiele. Aus der Handlung zwischen den
Figuren werden Mock-Verhandlungen mit dem Autor, deren Ergebnisse
ungewiss bleiben.

Der naheliegende Vergleich mit Brechts Lehrstiick « Mann ist Mann»,
in dem es formal gleichfalls um den existentiellen Umbau eines Menschen
geht, zeigt den Abstand der Positionen. Brechts Demonstration richtet sich
ganz konkret gegen die Zustinde im Kapitalismus, in dem eine solche
Ungeheuerlichkeit nicht nur moglich, sondern durchaus in der Ordnung ist.
Die Protagonisten seines Stiickes haben kein Eigenleben, sondern miissen
Brechts Handlung tragen und das Wort fiir ihn fithren. Den Stiicken der ge-
nannten Autoren dagegen liegt eine eindeutige politische Leitidee fern. Die
Vielgesichtigkeit des modernen Theaters deutet eher auf die grundsétzliche
Diskrepanz zwischen dem, was der Mensch ist und dem, was er tut — und
zwar unabhingig von allen sozialen Systemen. Der Dramaturg Karel Krauss
hat diesen Aspekt der Arbeit des Prager Theaters besonders herausgestellt:
es komme nicht auf die soziale Bedingtheit der handelnden Person an, son-
dern auf ihre « Unwandelbarkeit durch alle Gesellschaftssysteme und ihre
allgemein menschliche Abhingigkeit von den allgegenwirtigen Wider-
spriichen zwischen Wunsch und Willen, Fihigkeit und Verlangen, Vorstel-
lung und Wirklichkeit, Absicht und Handeln». Zugespitzt lasst sich sagen,
dass dem modernen Theater mit Menschen ohne Eigenschaften Brechts
Theater der Eigenschaften ohne Menschen gegeniibersteht. Es ist zwar
richtig, dass auch Brecht in seinen letzten Stiicken den Durchblick auf das
Allgemeine der menschlichen Existenz freigibt; aber es sind jedesmal system-
widrige Ausbriiche aus einem Kodex dogmatischer Vorstellungen, Grenz-

726



iiberschreitungen, die er sich listig mit Hilfe der Dialektik erlaubt hat. Das
Theater heute leugnet dagegen von vornherein die Mdglichkeit von Fest-
legungen {iberhaupt und macht die Abdankung von verbindlichen Systemen
thematisch.

Versucht man, das Verhéiltnis des gegenwirtigen Theaters zum gesell-
schaftlichen Engagement zu ermitteln, so ist die Abkehr von jeder Form der
direkten politischen Auseinandersetzung zu konstatieren. Die Sozialkritik
erscheint, wenn iiberhaupt, nicht mehr vordergriindig, sondern allenfalls
verschliisselt und wird selbst dann so grundsitzlich angelegt, dass sie fiir die
Tagespolitik nichts hergibt und jedenfalls als Beleg fiir diese oder jene Rich-
tung untauglich ist. Aus politischer Didaktik ist ein universelles Miserere
geworden. In einem Stiick, das nach dem Mass des Bewusstseins und nicht
nach einer Doktrin zugeschnitten ist, ist ohnehin mehr Politisches enthalten,
meint Walser in seinem Entwurf fiir ein neues Theater, als auf dem Wege
der Imitation von Wirklichkeit moglich ist. Auch das Theater muss das Be-
dirfnis des Geistes befriedigen, sich «ungebunden nach jeder beliebigen
Seite zu bewegen und (ihn) durch solche Vielseitigkeit auch vor schiefem
Wachstum zu bewahren» (Musil). Weit entfernt, abschliessende Verfii-
gungen zu treffen, bleibt der Dramatiker vor allem um Evidenz geistiger
Vorgédnge bemiiht. Indem er scheinbar nichts weiter als Erlebnisse vermittelt,
fordert er doch Erkenntnisse, nidmlich sinnvolles Erfassen von Verstandes-
und Gefiihlsordnungen. Seine Leidenschaft ist Sachgenauigkeit und Voll-
endung in der Form. Sein Ehrgeiz nach dem Richtigen erschopft sich in der
Umsetzung von Gedanken in Spiel, in der Ausnutzung von Sichtbarem fiir
das Unsichtbare, nicht in der Demonstration von Uberzeugungen. Seine
Wabhrheit liegt in der Mehrung des geistigen Besitzes und in dem Bemiihen,
seinen Gedanken einen «Ich-Zusammenhang» zu geben. Mehr als diese
Erweiterung von Erkenntnismdoglichkeiten kann er nicht leisten.

Abdankung des Realismus und Riickkehr zur Poesie

Das Terrain des Dichters wire danach das Zwischenreich von Wissen und
Ahnung, in dem eine «logique imaginative» (Valéry) herrscht, die weder
blosse Anschauung ist, noch reine Lehre. Gerhard Baumann definiert die
Musilsche Dichtung als ein Geschehen, das zum Beispiel wird fiir etwas, was
vielleicht nicht geschieht, aber dennoch durchdacht und gefiihlt ist. Dieses
Mittlere zwischen Konkretheit und Begrifflichkeit ist psychologisch und
kausal zwar erklarbar, aber es wird stindig durchbrochen von Visiondrem,
das auf eine vierte Dimension hinter den Personen und Ereignissen verweist.
Die Phantasiekunst des Theaters stellt damit eine Briicke her zwischen dem
Wirklichen und dem Imaginiren, «wo sich in wunderbarer Weise Sinn und

127



Unsinn mischen». Handlungen und Figuren allein sind nicht mehr konstitu-
tiv fiir das Verstindnis des Ganzen, sondern erschliessen den Sinn erst durch
Assoziationen, Zuordnungen und durch eine komplexe Feldstruktur der
Sprache, in der «jeder Sinn von einem Hintersinn begleitet» ist (Baumann).
Die Worte haben bei Musil eine «Logik des Analogischen», einen Meta-
phernwert, der die Bithne zur Metaszene macht. Auf diesem Theater spre-
chen die Personen ohne Eigenschaften auch Worte ohne Eigenschaften, auf
die man sie nicht festlegen kann. Sie sind etwas grundsitzlich anderes, als
was sie durch ihre Handlungen und Sprache zu sein scheinen. In den « Schwir-
mern» heisst es: « Wir sind nichts Wirkliches! Ob wir liigen oder nicht, gut
sind oder uns wegwerfen: Es ist etwas mit uns gemeint, das wir niemals
richtig auslegen kénnen. »

Diese «taghelle Mystik» ist das Suchen nach der Wahrheit unter der
Oberflache der Erscheinungen. Musil wusste, dass sein Theater «utopisch
und wider die Entwicklung, oder abseits von ihr» ist. Es findet sich erst heute
in einem neuen Anlauf wieder, in den Stiicken von Saunders und Albee
und vor allem bei Pinter. Dieser ldsst die Handlung zwar in den eingekerbten
Bahnen des Realismus laufen, aber in den Kulissen nistet der Zweifel an
ihrer Glaubwiirdigkeit. Die gewoOhnlichsten Alltagssituationen sind Aus-
gangspunkt aller Stiicke, aber dahinter lauern unausgesprochen Unsicher-
heiten. Auch hier gibt es, wie bei Musil, den Simultaneffekt sich gegenseitig
dementierender oder erhellender Worte und Situationen. Sogar das Geléch-
ter wendet sich zuweilen gegen sich selbst: «I agree that more often than not
the speech only seems to be funny—the man in question is actually fighting
a struggle for his life.» Ein stdndiges Durchkreuzen der Absichten und Ein-
sichten macht den Ubergang zum Unwirklichen kaum wahrnehmbar. Im
Programm zu «The Dumb Waiter» schreibt Pinter: «Es gibt keine klare
Trennungslinie zwischen dem, was wirklich und dem was unwirklich ist,
keine zwischem dem, was wahr ist und dem, was falsch. Die Dinge sind nicht
notwendigerweise wahr oder falsch, sie konnen beides sein»; denn das Gute
wie das Bose, so konnte man mit Musil fortfahren, stehen in einem Kraft-
feld, das wie ein Atom chemische Verbindungsmoglichkeiten enthélt. Das
Schwebende, mehrdeutig Auslegbare hat Pinter mit Musil gemeinsam, weil
beide davon ausgehen, dass Realismus in einem hoéheren Sinne nur erreicht
werden kann, wenn man die Realitdt aufgibt und die Wahrheit einer Situa-
tion hinter dem Vertrauten sucht.

Es wire unbillig zu erwarten, dass man den Stiicken Pinters oder anderen
vergleichbarer Art mit den Auffithrungsanweisungen fir ein Episches
Theater beikommen konnte. Aber auch fiir solche mit ausgesprochen sozial-
kritischer Tendenz und selbst fiir die Brecht-Stiicke scheint sich ein Wandel
in der Auffithrungspraxis anzubahnen, der auch dsthetischen Kategorien zu
threm Recht verhilft. Damit soll ein letztes Charakteristikum des Theaters

728



von heute neben dem gewandelten Begriff des Engagements und der Abdan-
kung des Realismus angedeutet werden: die Riickkehr zur Poesie auf dem
Theater.

Anstatt eine wie immer praxisnahe Theorie an einen dramatischen Text
heranzutragen, werden heute, wie es Musil am Moskauer Kiinstlertheater
bewundert hat, die Stiicke aus ihrem eigenen Wesen heraus inszeniert. Was
dem jung verstorbenen Walter Henn in Berlin in Auffithrungen von Kleist,
Wedekind und Ionesco gelungen ist, und was der Waadtldnder Benno Besson
in Ostberlin, Grossman und Krejéa in Prag, Lavelli in Inszenierungen von
Gombrowicz und vor allem Giorgio Strehler in seinem Piccolo Teatro in
Mailand mit Erfolg praktizieren, steht in keinem lebendigen Zusammenhang
mehr mit dem V-Effekt, der Dialektik und dem ganzen geistreich aufge-
stockten Lehrgebaude der Brecht-Schule. Wenn in Strehlers Inszenierung von
Goldonis «Arlecchino» jemand einen Brief 6ffnet, wihrend ein anderer
Schauspieler auf offener Biihne gleichzeitig ein Stiick Leinen zerreisst, um
das Gerdusch des Briefoffnens zu imitieren, so kann man das auch einen
«Verfremdungseffekt» nennen; aber es fillt schwer, dabei zugleich die frii-
hen Aufsdatze von Marx iiber die Entfremdung des ausgebeuteten Arbeiters
in der kapitalistischen Industriegesellschaft mitzudenken. Eigentlich ist es
vor allem einmal ein Vergniigen, das sich dem Zuschauer in dieser Szene mit-
teilt. Aber Brecht wollte es bei seinem Besuch im Piccolo Teatro unmittelbar
vor seinem Tode trotzdem so sehen, wie er es in seinem Epischen Theater zu
sehen gewohnt war, und das ist verstdndlich genug. Der Theaterpraktiker in
ihm muss gleichwohl gemerkt haben, dass hier eine Bereicherung und Off-
nung des Theaters stattfindet, von der seine Theorie keine Kunde gibt. Dem
unbeschreiblichen Zauber der Auffithrungen Strehlers hat sich Brecht nicht
verschlossen, und es spricht fiir seinen Kunstsinn, dass ihn Strehlers Zuruf
auf der Biithne: «poesia, poesia» offenbar bewegt und iiberzeugt hat. Jeden-
falls ist es eine sehr beziechungsreiche Geste, dass er, der doch sonst bedacht-
sam jedes Detail seiner eigenen Inszenierungen festhielt, damit sich andere
daran orientieren sollten, nach einem Blick auf die Arbeit des Maildnder
Theaters sich dazu entschloss, die « Vormundschaft fiir alle seine Werke in
Italien und, soweit irgend mdoglich, auch in Europa» gleichsam blanko an
Strehler zu iibertragen.

Der Kontakt mit dem Piccolo Teatro fiel jedoch ohnehin in eine Periode
seines Schaffens, in der er daran arbeitete, und das war keine Kleinigkeit, den
Gedanken der Naivitdt und des Vergniigens in seine Theorie von der gesell-
schaftlichen Produktivitit des Theaters einzubauen. Liest man freilich die
neueste Veroffentlichung des Brecht-Schiilers Wekwerth « Uber die Arbeit
des Berliner Ensembles 1956—1966», so wird der Eindruck vermittelt, als
ob dies, hat man sich erst an den iiberraschenden Gedanken gewdhnt, eigent-
lich die selbstverstindlichste Sache und sozusagen das organische Kernstiick

729



der Brechtlehre gewesen sei. Es ist aber eine Umkehr gewesen oder, um
Brechts eigene Worte abzuwandeln, eine Immigration in das Reich des
Wohlgefallens!

Schauspieler-Theater, Regisseur- oder Dramaturgen-Theater, Realis-
mus auf der Biithne, angewandte Theaterkunst — das alles waren fiir Musil
die eigentlichen « Verfremdungen» des Theaters; er suchte und fand in Stanis-
lawskis Truppe ein Theater, wie es ihm vorschwebte, das Dichtertheater:
Das Biihnenwerk als autonomes Kunstwerk, das darauf verzichtet, «Ideen
anzubellen»; ein « Geistspiel», in dem nicht Weltanschauungsschwert gegen
Weltanschauungsschwert klirrt; wo man wirklich spielt und nicht Spiele
spielt; in dem auch Gefiihle ernst genommen, nimlich gefiihlt werden. Es
erlaubt sogar das Sich-Hineinversetzen in andere und fordert zugleich das
Gegenteil : das In-sich-selbst-Hineinversetzen. Ein solches Theater bedeutet
kein «Zuendekommen mit Ideen», sondern ist eine unendliche Vertiefung
des Menschlichen. Eine Theaterdichtung ist fiir Musil immer mehr als ihre
Interpretation; sie enthélt einen Reichtum von aufeinander bezogenen,
durchaus nicht immer eindeutigen Gedanken und Gefiihlen, und gerade das
nicht mehr Zuriickiibersetzen-K6nnen in einen damit gemeinten Sinn macht
die Unerschopflichkeit ihrer Wirkungen aus.

Jede Inszenierung muss deshalb eine Nachschopfung sein, die die Physio-
gnomie der Handlung durchsichtig und unsichtbar macht; indem sie Ideen
versinnlicht, verlieren diese ihre Pridsenz und damit jeden mdoglichen Ge-
brauchswert. Obwohl Musil in den Auffithrungen des Moskauer Kiinstler-
theaters kein Wort verstand, gehorten die Besuche von Tschechows «Drei
Schwestern» zu den « Augenblicken des Gliicks, welche die Kunst, welche das
Leben zu geben vermag». Wer dasselbe Stiick, gespielt vom Prager « Theater
am Geldnder» unter Krejca und Grossmans Inszenierung von « Ubu Roi»
gesehen hat oder Goldonis « Le baruffe chiozzotte», inszeniert von Strehler,
mag dhnliche Erfahrungen gemacht haben. Eine Begriindung hierfiir gab
Paolo Grassi, der Direktor des Mailidnder Piccolo Teatro, aus dem Stegreif':
«Que ce soit dans un pays a économie liberale ou a économie socialiste,
I’homme a besoin de théatre: il veut voir sur la scéne un autre homme qui
exprime ses sentiments.» Das Geheimnis seines Theaters wird damit sicher
nicht erkldrt, vielleicht aber die Erfahrung, dass seiner Truppe, in welchen
Léndern sie auch immer auftrat, die Bewunderung und Zuneigung des
Publikums entgegenkam, mit der noch jedesmal die «Augenblicke des
Gliicks» honoriert werden. Die zunehmende Uninteressiertheit an einer zu
Regeln verfestigten Auffithrungslehre garantiert gewiss noch nicht den voll-
kommenen Kunsteindruck der Poesie auf dem Theater, wohl aber schafft
sie die Voraussetzungen hierfiir. Mglicherweise war die gegenteilige These
an die Person Brechts gebunden und musste mit seinem Tode an Boden und
Marktwert verlieren.

730



Versucht man die Theaterentwicklung in Europa zu iiberblicken, seitdem
Brecht und Musil ihre scheinbar fliichtigen Rezensionen zu Papier brachten,
so zeigt sich «der ein halbes Jahrhundert wihrende Weg (Brechts) von den
Kunsttempeln zu den Plidtzen der Befreiungskdmpfe in der ganzen Welt»,
wie es Wekwerth mit berechtigtem Stolz notiert. Es wird aber auch deutlich,
dass der Ruhm des Augsburgers bedroht ist, und zwar nicht so sehr durch
Fehlinterpretationen, wie es die Anhinger Brechts befiirchten, als durch
neue Probleme und Erkenntnisse, durch Anderung unseres gesamten Welt-
bildes. Damit treten andere Einfliisse hervor, die stirker als bei Brecht auf
grundsitzliche Fragestellungen des Menschen zielen. Das Vorausgegangene
sollte den Gedanken nahelegen, dass von Musil ein solcher Einfluss aus-
gehen konnte. Er selbst hat nie an eine 6ffentliche Wirkung seiner Arbeit
geglaubt; er sei kein « Apostel seiner selbst», schrieb er aus dem Bettlerdasein
seiner Genfer Emigration. Kérperlich reduziert, gedemiitigt, aber ohne Selbst-
mitleid, hat er, wie immer genau beobachtend, auch seine eigene innere Krise
beschrieben und noch mit dem letzten Brief recht behalten: « Erst auf seinen
Tod warten zu miissen um leben zu diirfen, ist doch ein rechtes ontologi-
sches Kunststiick.» Es konnte auch zum Thema werden fiir ein kiinftiges
Theater nach seinem Sinn.

( Abgeschlossen im Februar 1968)

1 Es handelt sich um « Augsburger Thea-  sil, Theater, Kritisches und Theoretisches,
terkritiken», zusammengestellt von Werner  Rowohlt-Verlag 1965 (mit einem Essay von
Hecht, in Brecht, Schriften zum Theater I, = Marie-Louise Roth, dem der vorliegende
Suhrkamp-Verlag 1963 ; ferner Robert Mu-  Beitrag Anregungen verdankt).

L’architecture du XXe siécle en Amérique Latine

PAUL DONY

I1 faut, de prime abord, faire une place a part au Brésil. Seul d’entre les pays
d’Amérique Latine, il était possession portugaise. Comme les autres, il
rejeta la souveraineté de la mere patrie au début du XIXe siécle. Mais,
tandis que les anciennes vice-royautés espagnoles conquéraient leur indé-
pendance les armes a la main, le Brésil se séparait de la Métropole «sans

731



	Von der Revolutionsbühne zum "Theater ohne Eigenschaften"

