
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 7

Artikel: Der Weltherrschaftsgedanke im Altertum

Autor: Frei, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162146

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162146
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Weltherrschaftsgedanke im Altertum

PETER FREI

Aufgabe der folgenden Ausführungen ist es nicht, über den Imperialismus
als solchen und über seine Ausprägungen im Altertum ganz allgemein zu
handeln. Das Wort «Weltherrschaft» soll in seiner eigentlichen, umfassenden

Bedeutung verstanden werden, und demnach wird nur eine ganz
bestimmte, sozusagen die extremste Form des Imperialismus zu betrachten
sein: jene nämlich, deren Ziel es ist, die ganze Welt in die Gewalt eines

einzigen Herrschers oder Volkes zu bringen. Natürlich lässt sich dieser
Problemkreis hier nicht in allen seinen Aspekten darstellen. Wir haben uns
mit einem Überblick sowie mit Hinweisen auf einige Einzelprobleme zu
begnügen.

Der Begriff der Ökumene

Vor allem ist zunächst zu fragen, ob dieser Weltherrschaftsgedanke im
eben umschriebenen Sinne überhaupt jemals Bedeutung für die politische
Wirklichkeit haben konnte. War er nicht einfach ein Produkt der
Ruhmredigkeit, das zur Verherrlichung einer Herrscherpersönlichkeit oder eines

Machtgebildes dienen sollte? Will man sich hierüber Klarheit verschaffen,
so ist es wichtig zu wissen, welche Vorstellung sich die Träger des

Weltherrschaftsgedankens, sofern sie ihn ernst nahmen, von der Gestalt und der
Grösse der Erde machten, die sie erobern wollten oder erobert zu haben
behaupteten. Es ist von vornherein evident, dass alle hier gestreiften Epochen
der Weltgeschichte nur eine begrenzte Kenntnis von der Erdoberfläche
besassen und diese zumeist beträchtlich unterschätzten. Das Bild, das sie

sich von ihr machten, war weitgehend bestimmt durch die natürlichen
Grenzen, die den bekannten Teil der Menschheit umfingen. Freilich konnte
man nur dort, wo Meere den Weg versperrten, annehmen, man habe das

Weltende erreicht; bei allen anderen Landschaftsformen, die ein weiteres
Vordringen schwierig machten (Wüsten, Steppen, Gebirge, Waldgebiete),
schien ein Ende eindeutig noch fern zu liegen — um so mehr als sich ja
auch in solchen Randzonen Menschen aufhalten konnten. Ebenso eindeutig
aber führten diese Menschen ein Leben der Armut und der Kulturlosigkeit.

678



Sie konnten zwar durch räuberische Überfälle lästig oder gar gefährlich
werden, aber im Grunde genommen war die Herrschaft über sie nicht
begehrenswert. Das Gebiet, das allein zählte, war das Kulturland, in dem
Völker wohnten, die Reichtümer hervorzubringen verstanden und die auch
als Feinde und Konkurrenten grössere Bedeutung hatten als die aussen-
stehenden Barbaren. Diesen von Kulturvölkern besiedelten Raum, der den

Schauplatz der eigentlichen Geschichte bildet, benennt man am besten mit
einem schon von der Antike geprägten Ausdruck die «Ökumene», das
bewohnte und zivilisierte Land. Ihn wollen wir unserer Betrachtung zugrunde
legen.

Die Ökumene hat sich im Verlauf der historischen Entwicklung ständig
erweitert. Umfasste sie im 3. Jahrtausend v. Chr. im wesentlichen ein
Gebiet, das vielleicht vom Industal, sicher aber vom Ausgang des Persischen
Golfes der Küste entlang nach Westen sich hinzog, dann im Norden von
den Gebirgen des iranischen Hochlandes und Kleinasiens, im Westen vom
Mittelmeer und im Süden von der arabischen Wüste begrenzt wurde, zu
dem aber mindestens noch Ägypten in Beziehung stand, so hatte sie sich
bis zur Zeit um Christi Geburt auf einen linsenförmigen Ausschnitt
ausgedehnt, der sich von Britannien bis nach Indien, von Südskandinavien bis

zur Sahara erstreckte. Die seit dem 4. Jahrhundert v. Chr. von der Wissenschaft

allgemein akzeptierte Vorstellung von der Kugelgestalt der Erde
änderte nichts an der effektiven Kenntnis der Erdoberfläche: sie blieb
auf die Ökumene (wechselnden Umfanges) beschränkt.

Von diesem Begriff der Ökumene aus gesehen lag die Realisierbarkeit
des Weltherrschaftsgedankens in technischer und organisatorischer
Hinsicht jeweils nicht völlig ausserhalb des Erreichbaren. Ein Staat konnte sich

zu Recht im Besitz der Weltherrschaft fühlen, wenn er jeden ernsthaften
Konkurrenten ausgeschaltet und die Ökumene soweit unterworfen hatte,
dass jenseits seiner Grenzen nur noch unbedeutende Kraftzentren bestanden,
die in ihrer Machtlosigkeit dem Eroberer niemals zur Gefahr werden, ihm
aber andererseits leicht zur Beute fallen konnten, falls er es für richtig hielt,
sich diese noch freien Gebiete ebenfalls anzueignen. In diesem Sinne, auf
die Ökumene bezogen, konnte der Weltherrschaftsgedanke durchaus echte

politische Realität haben.
Dennoch ist es nicht erstaunlich, dass er auch im Altertum verhältnismässig

selten vertreten worden ist. Wenn wir von den Fällen absehen, da er
eindeutig nur dem offiziellen Formelschatz angehörte, so sind es in dem uns
interessierenden Zeitraum fünf Grossmächte gewesen, für die sich ein echter
Wille zur Weltherrschaft mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit postulieren
lässt. Da diese fünf zeitlich hintereinander liegen, teilweise einander unmittelbar

ablösen, stellt sich natürlich die Frage, ob der zeitlichen Abfolge auch
ein innerer Zusammenhang entspricht, das heisst ob die Träger der späteren

679



Reichsbildungen den Gedanken von ihren Vorgängern übernommen haben
oder ob umgekehrt die Vorstellung an verschiedenen Stellen des
vorderasiatisch-mediterranen Kulturbereichs selbständig gewachsen ist. Dies ist
die Frage, mit der wir uns hier vor allem befassen wollen.

Ein anderes, nicht weniger interessantes Problem, dasjenige der Gründe
dieses Strebens nach Weltherrschaft, soll dagegen nur am Rande behandelt
werden, und zwar hauptsächlich weil unsere derzeitigen Quellen in den
meisten Fällen für eine Diskussion nicht ausreichen, sei es, dass sie

überhaupt zu spärlich fliessen, sei es, dass sie in ihrem Aussagewert ganz allgemein

unzulänglich sind.

Lugalzaggisi von Umma

Wenn wir nun mit dem Überblick beginnen, so werden wir zunächst ins
Zweistromland des 3. Jahrtausends v. Chr. geführt. Da ist der erste
Herrscher, dessen universalen Herrschaftsanspruch wir aus seinen eigenen
Äusserungen kennen, der König Lugalzaggisi von Umma, der vor der
Mitte des 24. Jahrhunderts v. Chr. lebte. Auf einer grossen Inschrift
verkündet er, der sumerische Hauptgott Enlil, der traditionsgemäss den Herrscher

über Sumer einsetzte, habe ihm alle Länder von Sonnenaufgang bis
Sonnenuntergang unterworfen, und dann habe er alle Leute zu ihm, zu
Lugalzaggisi, kommen lassen. (Der Sinn dieses Satzes ist umstritten; die
wahrscheinlichste Deutung geht dahin, dass hier von Handelswegen die
Rede sei, welche Lugalzaggisi durch seine militärischen Erfolge erschlossen

habe.) Dann wiederholt der König, dass von Sonnenaufgang bis
Sonnenuntergang Enlil ihm keinen Rivalen habe bestehen lassen. Damit ist klar
gezeichnet, wie Lugalzaggisi seine Stellung aufgefasst hat: Er hat kein
organisiertes Weltreich errichtet, aber er hat sich als mächtigster Herrscher
der Ökumene gefühlt, der bis an die Grenzen der Welt respektiert wurde
und mit dem man von überall her Handel trieb. Ist der erwähnte, schwer zu
verstehende Satz richtig interpretiert, so wäre Lugalzaggisis Politik deutlich
von Handelsinteressen beeinflusst gewesen.

Ein weiterer Punkt von allgemeiner Bedeutung ist hier noch herauszustellen.

Die Völker, so lesen wir auf der Inschrift weiter, hätten friedlich
unter der Herrschaft des Königs geweidet und das Land habe unter ihm
frohlockt. Offensichtlich verbindet sich also mit der Weltherrschaftsidee
dort, wo sie uns das erste Mal entgegentritt, die Idee vom Weltfrieden, der
sich unter der Autorität des Weltherrschers einstellt. Auch dies ist ein
wesentlicher Aspekt des Gesamtproblems, der hier freilich aus Platzgründen

nur gestreift werden kann.

680



Sargon von Akkad

Von einer eigentlichen Reichsbildung kann bei Lugalzaggisi demnach noch
keine Rede sein. Diesen Schritt unternahm in dem geographischen Rahmen,
den Lugalzaggisi abgesteckt hatte, erst sein Feind und Besieger, der König
Sargon von Akkad, der als erster eine eindeutig semitische Dynastie begründete.

Von seiner Hauptstadt Akkad aus unterwarf er zunächst Sumer, dann
aber unternahm er Feldzüge nach allen Seiten, im Osten nach Elam hinein,
im Westen bis zum Amanusgebirge, vielleicht bis zum Libanon, jedenfalls
bis an die Küste des Mittelmeeres, und wenn wir späterer, sagenhafter
Überlieferung glauben dürfen, stiess er sogar nach Zypern und bis nach
Kleinasien vor. Sieht man von den damaligen Rändern der Welt, von
Indien und von Ägypten, ab, so umfasste sein Reich tatsächlich die
Ökumene seiner Zeit, und es wurde auch durch eine gewisse Organisation
zusammengehalten. So gilt es mit Recht als das erste eigentliche Weltreich
der Weltgeschichte.

Gerade deshalb würde man hier besonders gern die Impulse kennen,
die zur Reichsbildung geführt haben. Einige Äusserungen in den authentischen

Inschriften Sargons lassen vermuten, dass auch bei ihm wirtschaftliche

Gründe eine grosse Rolle spielten. Anderseits ist auch schon darauf
hingewiesen worden, dass dieser Herrscher der semitischen Bevölkerungsgruppe

des Zweistromlandes angehörte und dass der Weltherrschaftsgedanke

als solcher semitischen Vorstellungen religiöser Art entsprungen
sein könnte, was sich durch Parallelen aus Israel, wo die Weltherrschaft
Jahwes wichtiger Bestandteil der religiösen Verkündigung ist, und vor
allem aus der religiösen Ideologie des Islams stützen liesse. Dagegen ist
jedoch zu bemerken, dass den authentischen Inschriften Sargons Hinweise
auf eine bewusst angestrebte Weltherrschaft nicht zu entnehmen sind. Er
führt keinen Titel, der auf Weltherrschaft hinweist, und in seinen sonstigen
Aussagen ist er sogar eher zurückhaltender als Lugalzaggisi. Eine deutliche
Hervorkehrung universaler Herrschaftsaspirationen treffen wir erst bei
seinem dritten Nachfolger und Enkel Naramsin, der sich «König der vier
Weltufer» nennt, das ist ein Titel, der ganz unmissverständlich auf Weltherrschaft

anspielt, ganz gleich, welches die genauere Vorstellung ist, die sich

ursprünglich mit den vier Ufern verbunden hat. Naramsin ist auch der
erste Herrscher, welcher sich vergöttlichen liess. Es entsteht der Eindruck,
dass die Vorstellung der Weltherrschaft sich erst allmählich in der Dynastie
ausbildete und dass erst mit der Zeit ein Selbstbewusstsein entstand, das

die Stellung des Königs so hoch über die gewöhnlichen Menschen erhob,
dass schliesslich nur noch die Erhebung zum Gott den Abstand bezeichnen
konnte. Diese an der Titulatur abzulesende Entwicklung spricht wohl gegen
die Annahme einer von Anfang an religiösen Fundierung.

681



Das Reich der Akkadherrscher hat die Regierung von Naramsins Sohn
nicht überdauert. Aber ihr in der Titulatur ausgedrückter Weltherrschaftsanspruch

blieb für die Könige späterer Epochen, der sumerischen der Ur-
III-Zeit und der Isin-Larsa-Zeit wie auch der semitischen der Hammurabi-
Dynastie, Vorbild. Allerdings versuchten diese Herrscher eine Realisierung
des Anspruches nie, sei es aus Schwäche, sei es aus weiser Zurückhaltung.
Wir brauchen uns deshalb mit diesem Traditionsstrang nicht weiter zu
beschäftigen.

Die Assyrer

Von ungleich grösserer Bedeutung ist die Entwicklung im Norden
Mesopotamiens, in Assyrien. Dass das frühere Grossreich dort unvergessen war,
zeigt allein die Tatsache, dass zwei Könige der sogenannten altassyrischen
Periode (sie gehörten im übrigen nicht der gleichen Dynastie an) Sargon
und Naramsin heissen, also die Namen der grossen Könige der Akkadzeit
tragen. Wichtiger als diese beiden, von denen wir sehr wenig wissen, war
der Usurpator Samsiadad, der gegen das Ende des 19. vorchristlichen
Jahrhunderts den Thron bestieg. Vielleicht weil er ein Usurpator war, nahm er
Titel an, die ihm den Anschein der Legitimität verleihen sollten. Am
wichtigsten von diesen ist für uns sar kissatim, «König der Gesamtheit». Man
sieht darin wohl mit Recht eine Anspielung auf den altsumerisehen Titel
des «Königs von Kis», mit dem in altsumerischer Zeit der Anspruch auf
Hegemonie über die Städte Sumers verbunden gewesen war. Sicher lag
darin aber auch ein aussenpolitisches Programm — «Gesamtheit» müsste
doch eigentlich die Welt meinen —, ein Programm allerdings, das sich
damals nicht verwirklichen liess. Schon unter Samsiadads Sohn zerfiel das

Reich Assyrien und geriet unter die Herrschaft der Hurriter. Erst die
Zerstörung des hurritischen Mitannireiches durch die Hethiter im 14.

Jahrhundert machte Assyrien wieder frei, und bereits am Anfang des 13.

Jahrhunderts nahm ein König Adadnirari I. den Titel sar kissatim wieder auf,
deutlich an Samsiadad anknüpfend. Sein Enkel Tukultininurta I. nennt
sich auch wieder «König der vier Weltufer». Damit beginnt der langsame,
oft von Rückschlägen unterbrochene Aufstieg Assyriens, das zum zweiten
Mal in der Weltgeschichte den Weltherrschaftsgedanken als politische
Ideologie kannte und zu verwirklichen versuchte.

Der erwähnte Adadnirari ist auch der erste Herrscher, der einen
göttlichen Befehl als Grund für die Durchführung eines Feldzuges anführt und
von besonderer göttlicher Hilfe im Krieg spricht; das ist ein Vorstellungskreis,

der zu einem wesentlichen Zug der assyrischen Grossmachtsideologie
werden sollte. Der König fühlte sich — wie auch schon frühere Herrscher

682



des Zweistromlandes — als Vertreter der Götter, vor allem des assyrischen
Stadt- und Reichsgottes Assur, und er hatte die Aufgabe, die Feinde des

Reiches, welche Feinde des Assur waren, der Herrschaft seines Gottes zu
unterwerfen. Er wurde von den Göttern aufgefordert, den Krieg zu beginnen,

und es waren die Götter, die ihn zur Weltherrschaft beriefen. So
führten denn die assyrischen Könige fast ununterbrochen Krieg, und wir
begegnen hier einem echten Imperialismus, der keine Schranken kennt und
der eindeutig auf religiöser Grundlage zu beruhen scheint. Dennoch darf
man ihn aber kaum zu den religiösen Weltherrschaftsideologien aus Israel
und aus Arabien in Beziehung setzen, und zwar deshalb nicht, weil die

Assyrer des mittleren und des neuen Reiches sich im Hinblick auf die kriegerische

Haltung von ihren Ahnen in den ersten Jahrhunderten des 2.
Jahrtausends deutlich unterscheiden. Damals traten die Assyrer vor allem als

Kaufleute auf, und ihr Gott Assur zeigte keine Züge eines Kriegsgottes. Den
offensichtlichen Wandel in der Mentalität schreibt man wohl mit Recht dem
Einfluss der Hurriter zu, die Assyrien lange Zeit mit harter Hand
niederhielten. Diese bittere Erfahrung, ferner eine gewisse blutmässige Vermischung
mit der hurritischen Bevölkerung sowie die steten Kämpfe gegen die
Bergvölker und gegen die Aramäer in den ersten Jahrhunderten der Selbständigkeit

der Assyrer riefen die kriegerische Gesinnung hervor, welche das spätere
Assyrertum kennzeichnet. Hier scheint mir die Theorie von Joseph Schumpeter

anwendbar, wonach kriegerische Instinkte, die sich in einer bestimmten
historischen Situation ausgebildet hatten, weiterwirkten, auch wenn diese

Situation nicht mehr bestehe. So entsprang der assyrische Militarismus der
assyrischen Geschichte vom 16. bis zum 13. Jahrhundert v. Chr., und er
verband sich mit der von Samsiadad aus Akkad übernommenen
Weltherrschaftsideologie. Beide Elemente zusammen vermochten ein Weltreich
aufzubauen, das trotz zeitweiligen Rückschlägen alle bisherigen an Stabilität
übertraf, bis schliesslich seine Träger am Ende des 7. Jahrhunderts völlig
aus der Geschichte verschwanden.

Ägypten

Ehe wir die Entwicklung weiter verfolgen, werfen wir kurz einen Blick auf
den zweiten grossen Kulturbereich der Alten Welt, auf Ägypten. Auch dort
existierte der Weltherrschaftsgedanke, aber in einer eigentümlichen
Ausprägung. Die «splendid isolation», in welcher sich Ägypten dank seiner
geographischen Lage befand, erweckte in seinen Bewohnern von Anfang an das

Gefühl, in einer in sich geschlossenen Welt zu leben. Der Pharao als der
Herr von Ober- und Unterägypten beherrschte ipso facto die Ökumene.

Kriege wurden vorwiegend zur Abwehr der Fremden geführt, und die Gren-

683



zen Ägyptens wurden nur bei der Verfolgung eingedrungener Feinde und zur
Verbesserung der Abwehrmöglichkeiten erweitert. In diesem Sinne ist auch
die Expansionspolitik zu verstehen, welche die Pharaonen vor allem des

neuen Reiches in der Richtung auf Syrien hin führten. Wenn in den Texten
hervorgehoben wird, der Pharao habe alle Länder besiegt und herrsche
bis an die Enden der Welt, dienen solche Äusserungen mehr der Erhöhung
des Königs und der Hervorhebung seiner übermenschlichen Grösse, als dass

damit ein wirklicher, militärisch durchzusetzender Anspruch verbunden
gewesen wäre. Bezeichnenderweise steht ja am Ende der Eroberungsperiode
der berühmte Vertrag mit den Hethitern, durch den zum ersten Mal in der
Weltgeschichte ein Gleichgewichtszustand der Grossmächte herbeigeführt
wurde. Die ägyptische Form des Weltherrschaftsgedankens gehört also nicht
in die hier verfolgte Linie.

Die Achämeniden

Kehren wir zum Sturz des assyrischen Reichs zurück. Dessen Erben waren
die Meder und die Neubabylonier. Sie brauchen hier nicht weiter betrachtet
zu werden : Die Neubabylonier sahen in Fortführung der alten babylonischen
Tradition Hammurabis ihren Ruhm in Friedenstaten, auch wenn sie durchaus

die Macht des Reiches durch Feldzüge zu halten und zu mehren trachteten.

Mehr hätten wir vermutlich über die Meder zu sagen, waren sie es doch,
die älteres kulturelles und politisches Gedankengut ihren Nachfolgern, den
Persern, vermittelten. Leider versagt aber hier die Überlieferung nahezu
vollständig, und so können wir uns gleich den persischen Herrschern aus dem
Haus des Achämenes zuwenden.

Dass diese einen universalen Herrschaftsanspruch vertreten haben, wird
allgemein angenommen, in erster Linie aufgrund der Aussagen der altpersischen

Königsinschriften. Zuerst lesen wir davon auf den in babylonischer
Sprache verfassten Inschriften des Reichsgründers, des ältesten Kyros: Er
nennt sich «König der Gesamtheit» und «König der vier Weltufer», und
es wird ausdrücklich gesagt, dass die Götter ihn zur Herrschaft über die
Welt berufen hätten. Trotz dem altorientalischen Gewand sind aber nicht
einfach Formulierungen eines älteren Hofstiles übernommen worden; dies
zeigen die Inschriften der späteren Herrscher, vor allem des Dareios. Hier
heisst es zum Beispiel, Ahuramazda habe Dareios zum König über die ganze
Erde gemacht; an einer anderen Stelle nennt sich Dareios «König dieser

grossen Erde auch weithin» und er sagt auf einer der Inschriften an seinem
Grabe ausdrücklich: «Als Ahuramazda diese Erde in Unruhe sah, gab er
sie mir, machte mich zum König.» Die Achämeniden fühlten sich also
berufen, im Auftrag Ahuramazdas die Welt zu beherrschen, und man kann

684



nicht bezweifeln, dass die Perser auch ohne unmittelbare Abhängigkeit von
der Tradition des Zweistromlandes den Weltherrschaftsanspruch kannten,
und zwar auf einer religiös bestimmten Grundlage.

Die Problematik ergibt sich von zwei Seiten. Erstens fragen wir uns, wie
weit die Perser diesen Weltherrschaftsanspruch tatsächlich zu verwirklichen
suchten. Die Antwort muss sich ergeben aus der Interpretation der Taten
der persischen Könige, und da ist es natürlich bedauerlich, dass uns diese

Taten fast nur aus fremder, das heisst griechischer Überlieferung bekannt
sind. Betrachtet man diese als zuverlässig, so scheint allerdings die Weltherrschaft

das ernsthaft angestrebte Ziel der Achämeniden gewesen zu sein,
wobei es ihnen tatsächlich darum ging, die unbekannten Länder dem Reich
anzuschliessen und die Reichsgrenzen mit den Grenzen der Ökumene
gleichzusetzen. Die griechischen Quellen lassen eine so deutliche Gleichartigkeit
des persischen Vorgehens in den verschiedensten Situationen erkennen, dass

kaum anzunehmen ist, es sei überall nur die griechische Tendenz, dem Feind
Hybris zuzuschreiben, gewesen, die hinter allen Aktionen der Perser den

Totalitätsanspruch vermutete.
Eine zweite Frage stellt sich im Hinblick auf die tieferen Wurzeln der

Ideologie. Entstammte sie allein iranischem Denken, oder war sie beeinflusst

von älteren Vorstellungen, und zwar nicht im Hinblick auf die äussere Form,
wie man dies bei Kyros vermuten könnte, sondern in bezug auf ihr eigentliches

Wesen? Hatten die Perser, und dann wahrscheinlich durch Vermittlung

der Meder, assyrisches Gedankengut von der Weltherrschaft Assurs
übernommen, so wie sie in der Verwaltung des Reiches in manchen assyrischen

Vorbildern folgten? Eine Antwort ist nicht leicht zu finden. Aus dem
Glauben an die Macht und die Erhabenheit des einen Gottes Ahuramazda
konnte sich von selbst der Wille einstellen, diesem einen Gott die ganze Erde
Untertan zu machen. Anderseits ist aber auch zu beachten, dass das Symbol
Ahuramazdas, das aufzahlreichen achämenidischen Reliefs über dem König
schwebt, die Flügelsonne, aus welcher sich der Oberkörper eines alten Mannes
erhebt, offensichtlich den Assyrern entlehnt ist. Wenn aber in der offiziellen
Symbolik ein Zusammenhang zwischen den beiden Kulturbereichen evident
scheint, so darf man mindestens mit der Möglichkeit rechnen, dass auch von
der ihr zugrundeliegenden Ideologie einiges aus Assyrien zu den Persern
geflossen ist, vielleicht sogar mehr, als man sich gewöhnlich vorstellt.

Alexander der Grosse

Bekanntlich erlag das Reich der Achämeniden innerhalb weniger Jahre dem
Ansturm Alexanders von Makedonien, und damit wurde der Weltherrschaftsgedanke

von Asien nach Europa übertragen. Hier war er vorher ja keines-

685



wegs heimisch gewesen. Die Griechen hatten entsprechend ihrer ganzen
Auffassung vom Staat niemals zu der Vorstellung gelangen können, die
Ökumene sei in irgend einer Form politisch zusammenzuschliessen. Wenn nun
aber Alexander wirklich der Repräsentant des Weltherrschaftsgedankens ist,
der er für das Altertum zweifellos war, so liegt es nahe, in seiner
Reichsschöpfung orientalische Einflüsse wirksam zu sehen. Allerdings hält es

schwer, über die Motive des Handelns Alexanders und über seine Absichten
Klarheit zu gewinnen, und dementsprechend weichen in der modernen
Forschung die Meinungen beträchtlich voneinander ab. Die eine Richtung
behält das traditionelle Alexanderbild im wesentlichen bei und ist, was unser
Problem angeht, überzeugt, dass Alexander wirklich die Weltherrschaft
anstrebte und zwar mit einem Totalitätsanspruch, wie er vorher nie und nachher

kaum je wieder vertreten worden ist. Die andere Richtung leugnet jede
universalistische Tendenz und sieht alle Unternehmungen Alexanders, die
gemeinhin auf den Willen zur Welteroberung zurückgeführt werden, durch
politische und militärische Notwendigkeiten bedingt, die sich aus der
jeweiligen Situation ergaben. Wir können uns hier mit dieser Problematik
nicht beschäftigen.

Dennoch scheint es mir möglich zu sein, einen festen Standpunkt zu
gewinnen. Es kann meines Erachtens keinem Zweifel unterliegen, dass Alexander

von einem bestimmten Moment an, der hier nicht näher definiert sein

soll, das Perserreich erobern und an die Stelle des achämenidischen Königs
treten wollte (allerdings ist auch das bestritten). Weiter ist es sehr wahrscheinlich,

dass für Alexander Asien mit dem Perserreich mehr oder weniger identisch

war. Man hat zwar darauf hingewiesen, dass bereits Ktesias, der Arzt,
der um 400 v.Chr. jahrelang am persischen Hof geweilt hatte, Indien als einen
Teil Asiens betrachtet habe, indem er erklärte, Indien sei ebenso gross wie
das übrige Asien. Man hat aber dabei zu wenig berücksichtigt, dass Ktesias
Indien mit ähnlichen Fabelwesen bevölkerte, wie wir sie zum Beispiel bei
Herodot ausserhalb der Ökumene im Gebiet nördlich des Skythenlandes
finden. Das heisst aber, dass für Ktesias Indien weitgehend ausserhalb der
zivilisierten Welt lag und dass Asien, soweit es zur Ökumene gehörte, im
wesentlichen eben doch identisch war mit dem Perserreich, umso mehr als

von diesem zeitweise auch die westlichen Teile Indiens abhängig waren.
Wenn diese Überlegungen richtig sind, dann bedeutete für Alexander
Eroberung des Perserreiches Eroberung der östlichen Ökumene. Von da

gewinnt der Plan einer völligen Unterwerfung Indiens, nachdem man im
Osten Irans dessen wirkliche Ausdehnung erfahren hatte, wie auch einer für
später vorgesehenen Einbeziehung der Ökumene im Westen durchaus an
Glaubwürdigkeit. Zugleich ist damit gesagt, dass die Weltherrschaftsidee,
wie sie im Perserreich verkörpert war, tatsächlich von diesem auf Alexander
überging. Es ist eine müssige Frage, ob Alexander auch ohne das persische

686



Vorbild auf eine Welteroberung ausgegangen wäre. So wie die Dinge liegen,
führte der Wille, den persischen Gegner zu besiegen, fast notwendigerweise
zur Idee der Welteroberung, und damit ist Alexander der Nachfolger der
orientalischen Weltreichsherrscher, auch abgesehen davon, dass er die
persische Reichsorganisation weitgehend übernahm. Seine unmittelbaren Nachfolger

haben dann allerdings, teilweise offenbar ganz bewusst, auf die universalen

Aspirationen verzichtet.

Die Römer

Das letzte Imperium, dem wir uns hier zuwenden, ist das Reich der Römer.
Wir wollen nicht fragen, welche inneren Kräfte es diesen ermöglichten, ihre
Herrschaft auszubauen. Die meisten Forscher sind sich heute darüber
einig, dass von einem römischen Imperialismus, einer Neigung zu
schrankenloser Ausdehnung, mindestens bis ins 2. Jahrhundert v.Chr.
hinein, keine Rede sein kann. Noch zur Zeit der sogenannten hellenistischen
Kriege war es vor allem das Streben nach Sicherheit, freilich oft in einer
übersteigerten Form, welches das römische Verhalten bestimmte. Dass
daneben ein immer wachsendes Selbstgefühl Rom dazu führte, sich an jeder
Stelle möglichst grossen Einfluss zu sichern, und dass schliesslich oft ganz
einfach materielle Interessen ausschlaggebend waren, muss sicher anerkannt
werden.

Wenn wir so in der Politik Roms lange Zeit keine imperialistischen Züge
erkennen können, so ist doch spätestens im 2. Jahrhundert v. Chr. die
römische Weltherrschaft als eine Tatsache festgestellt worden. Wir treffen
die ersten Belege dafür allerdings nicht bei den Römern selbst, sondern bei
den Griechen. Der erste, der eindeutig die Herrschaft Roms über die
Ökumene im Sinne eines vollendeten Faktums hervorhebt, ist der griechische
Geschichtsschreiber Polybios, der im Jahr 168 als Geisel nach Rom kam,
dort mit römischen Adeligen in enge Beziehungen trat und so griechische
Bildung mit einer genauen Kenntnis des römischen Staates und dessen
Geschichte vereinigen konnte. Sein Geschichtswerk befasst sich in erster Linie
mit der Frage, wie die Römer die Herren der Welt geworden seien. Gewiss
hatten damals auch schon Römer gesehen, dass Rom die einzige Macht war,
die wirklich zählte. Aber als Herrschaft über die Ökumene wurde Roms
Imperium erst von Polybios der Mitwelt zum Bewusstsein gebracht.

Diese somit von den Griechen geprägte Vorstellung ist dann, ohne dass

wir den Vorgang im einzelnen verfolgen können, auch in das Denken der
Römer übergegangen. Entsprechende Äusserungen in lateinischer Sprache
finden sich seit sullanischer Zeit. Wenn frühere Belege fehlen, so könnte dies

mit der Überlieferungssituation der römischen Literatur zusammenhängen.
Immerhin tauchen ungefähr in derselben Zeit auch erstmals Darstellungen

687



des Globus als eines Zeichens der Weltherrschaft auf römischen Münzen
auf, und so wird man annehmen dürfen, dass im zweiten Viertel des 1.

Jahrhunderts v. Chr. das Wissen um Roms Weltherrschaft Allgemeingut geworden

war.
In den gleichen Jahrzehnten lässt sich auch eine direkte Einwirkung der

Persönlichkeit Alexanders des Grossen deutlicher feststellen. Zwar waren der
bedeutendste Herrscher der griechischen Vergangenheit und sein Reich
schon früher zum römischen Imperium in Beziehung gesetzt worden:
Polybios verglich das Römische Reich mit der Herrschaft der Makedonen,
andere Griechen benützten Alexanders Gestalt in romfeindlicher Tendenz,
indem sie sich vorstellten, was geschehen wäre, wenn sich Rom mit
diesem mächtigen Gegner hätte messen müssen. Den Römern selber war
Alexander als Feldherr wohl vertraut und es scheint sogar, dass er den
Beinamen «der Grosse» von ihnen erhalten hat. Züge der Alexanderlegende
wurden bereits auf Scipio Africanus übertragen, den Besieger Hannibals und
zugleich den ersten Römer, der als Träger ausserordentlicher Machtbefugnisse

zum Vorläufer der Kaiser geworden ist. Als im 1. Jahrhundert solche

Ausnahmegewalten immer grössere Bedeutung erlangten, zeichnete sich
auch die Alexandernachahmung schärfer ab. Am klarsten zeigt sie sich bei
Pompeius, der schon als junger Mann militärische Erfolge errang, die zu
einem Vergleich mit Alexander geradezu herausforderten. Als er nach dem
Sieg über Mithradates auf dem Höhepunkt seines Ruhmes stand, fühlte er
sich vollends auf der Bahn seines Vorgängers. Wir hören wiederum von
Wundererzählungen, wie sie für die Alexanderlegende typisch sind, und es

fehlen auch nicht die Zeichen bewusster Anknüpfung, am deutlichsten in der
Gründung griechischer Städte wie der beiden Pompeiupoleis, welche an
Alexandreia erinnern sollten. Eher umstritten ist die Alexandernachahmung
bei Caesar. Tatsächlich ist sie nicht so klar fassbar wie bei seinem Gegner
Pompeius. Aber Monarchie und Vergöttlichung Caesars tragen doch
eindeutig die Züge des von Alexander geprägten Herrschertypus, und auch die
angestrebte Verbindung zwischen einer republikanischen Scheinverfassung
in Rom und einem unverhüllten Königtum ausserhalb Italiens entspricht
ziemlich genau der Doppelstellung Alexanders, der makedonischer König
und Hegemon des korinthischen Bundes einerseits und absoluter Herrscher
über die Gebiete Asiens anderseits war.

Weltherrschaftsgedanke und Alexandernachahmung sind also für die

späte Republik recht gut belegt. Schwieriger zu beurteilen ist die Frage, wie
weit der Weltherrschaftsgedanke sich nicht einfach auf einen erreichten
Status bezog, sondern auch ein Ziel anstrebte, das heisst ob die römische
Politik in dieser späteren Zeit bewusst auf eine Eroberung der noch nicht
angeschlossenen Teile der ganzen Ökumene ausgerichtet war. Das Problem
stellt sich begreiflicherweise vor allem bei Caesar, und die moderne Forschung

688



ist darüber noch nicht einig geworden. Ging es Caesar im Gallischen
Krieg primär um ein innenpolitisches Ziel, um die Gewinnung der nötigen
Macht und des nötigen Ruhmes, die ihm in Rom eine hervorragende
Stellung verschaffen und sichern sollten, oder handelte er von Anfang an
mit einer klaren aussenpolitischen Konzeption, die natürlich auch innenpolitisch

bedingt und verzahnt war, die aber doch wesentlich dem Willen zur
Weltherrschaft entsprang Und beabsichtigte er mit dem geplanten Partherkrieg,

die seit der Niederlage des Crassus unbefriedigende Situation an der
Ostgrenze zu bereinigen, oder erstrebte er eine eigentliche Eroberung des

Partherreiches Mit dem uns zur Verfügung stehenden Material wird eine

überzeugende Antwort in der einen oder der andern Richtung kaum möglich
sein. Immerhin liefert Caesars Bericht über den Gallischen Krieg beachtliche
Argumente für die Annahme, dass Caesar zwar bei der Begründung seines

Eingreifens altrömische Motive, wie Schutz der Bundesgenossen usw. geltend
macht, daneben aber in seinem Denken doch weitgehend durch die
zeitgenössische Weltherrschaftsidee bestimmt wird.

Die Wirren nach der Ermordung Caesars verhinderten für mehr als ein
Jahrzehnt eine eigentliche römische Aussenpolitik, bis Augustus im Jahr 31

Alleinherrscher über das Reich wurde. Untersuchungen über den
Weltherrschaftsgedanken bei Augustus müssen sich in erster Linie auf sein
Selbstzeugnis, das sogenannte Monumentum Ancyranum, stützen. Darin ist zu
lesen, dass er die Grenzen der Randprovinzen erweitert habe; seine Flotte
und seine Heere seien bis zu den entferntesten Völkern vorgestossen, und
Herrscher entfernter Nationen hätten seine Freundschaft und seinen Schutz
angerufen. Danach ist klar, dass sich das Reich des römischen Volkes unter
Augustus bis an den Rand der Ökumene erstreckte, nicht durch unmittelbare

Besitzergreifung des Territoriums, wohl aber durch den Ruhm seiner
Waffen und den Respekt, den es und sein Princeps überall genossen.
Augustus hat also mindestens in seinen Kundgebungen am Weltherrschaftsgedanken

festgehalten. Dasselbe Bild, nur noch farbiger ausgemalt, gewinnt
man aus der augusteischen Dichtung.

Bekanntlich entsprach dem die Wirklichkeit nicht ganz. In Germanien
müsste Augustus die an sich schon begrenzten Ziele nach der Niederlage im
Teutoburgerwald zurückstecken, die Parther blieben gefährliche Rivalen,
und anderes, was Augustus in seinem Bericht erwähnt, war zum vornherein
ephemer. Aber obschon sich bereits bei Augustus die Brüchigkeit der Ideologie

erwiesen hatte, wurde in der Folge auf sie nicht verzichtet: Rom blieb
die Hauptstadt der Welt, und das Reich umschloss die Ökumene all die
Jahrhunderte der Kaiserzeit hindurch. So wurde der Weltherrschaftsgedanke zur
Romidee. Und als der Zusammenbruch des Reiches offensichtlich wurde,
entstand die Lehre von der translatio imperii, die es ermöglichte, auch in
dunkeln Jahrhunderten das Ideal weiterzutragen.

689



Ein Überblick über das Ganze ergibt keine sicheren Anhaltspunkte für
eine Kontinuität des Weltherrschaftsgedankens in dem Sinne, dass die
Entstehung des späteren Reiches auf gewollte Nachahmung des früheren
zurückgeführt werden müsste. Gerade Roms Imperium verdankt seine
Entstehung ganz anderen Grundlagen. Dass aber der Gedanke als solcher der
Kontinuität unterliegt und dass das jüngere Reich in seiner Ideologie und
teilweise auch in seiner Ausgestaltung durch die ältere Reichsbildung beein-
flusst wird, scheint mir unverkennbar zu sein. Und dann besteht doch die
Möglichkeit, dass auch der Gedanke an sich, einmal übernommen, das praktische
Handeln eines Staatsmannes oder Feldherrn beeinflussen kann; das wäre
zum Beispiel im Fall Caesars denkbar.

Es ist am Platze, nun noch einmal auf den Weltfriedensgedanken
zurückzukommen, der nach seinem ersten Auftreten zusammen mit dem
Weltherrschaftsgedanken bei Lugalzaggisi hier nicht weiter verfolgt worden ist.
Über ihn wäre im Zusammenhang mit dem Achämenidenreich einiges zu
sagen gewesen. Sehr wichtig wurde er denn vor allem für die römische
Weltreichsideologie, da altrömische Vorstellungen vom bellum iustum und
griechische Theorien zur Rechtfertigung der Herrschaft über Menschen
verschmolzen zu der Anschauung, Rom habe seine Macht nicht zu eigennützigen

Zwecken erhalten, sondern um auf der Welt Friede und Gesittung zu
verbreiten. Wie weit die Realität dabei der Ideologie entsprach, ist eigentlich
bedeutungslos, denn die wesentlichste Folge der Verbindung von Kratos
und Ethos in dieser seit Cicero und den augusteischen Dichtern fassbaren
Ideologie ist nicht so sehr ihre unmittelbare Auswirkung auf die römische
Politik, sondern ihre Ausstrahlung in der Folgezeit. Dabei ist nicht zu
vergessen, dass im späteren Altertum noch einmal ein kräftiger, unmittelbarer
Strom des orientalischen Weltherrschafts- und Friedensgedankens sich damit
vereinigte, als nämlich das Christentum sich dem römischen Staatsaufbau
einzufügen begann und geistig die Führung übernahm.

In dieser Form hat der Romgedanke, der Erbe des antiken
Weltherrschaftsgedankens, weitergedauert und seinen Einfluss ausgeübt, und zwar
bis in unsere Epoche hinein — in jene Epoche, in der die Weltherrschaft im
vollen Sinne zum ersten Mal möglich und, gibt man dem Wort
«Herrschaft» die erweiterte Bedeutung von rechtlicher Ordnung, auch zum ersten
Mal eine eigentliche Notwendigkeit geworden ist.

Nach einer am 2j. November 1967 an der Universität Zürich gehaltenen Antrittsvorlesung.

690


	Der Weltherrschaftsgedanke im Altertum

