
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast"

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

FRAGEZEICHEN HINTER DEN INDUSTRIELLEN «FORTSCHRITT»

Hinweise auf Herbert Marcuse und Wolfgang Abendroth

Eine romantische Tragödie hat Alfred
Grosser in der Hamburger «Zeit» die
Pariser Krisenwochen vom vergangenen
Mai genannt. Romantisch, weil sie von
Jugendlichen geschaffen und getragen wurden,

deren Absichten edel, deren
Begeisterung gross und deren Ziele verschwommen,

widersprüchlich und unerreichbar
waren. Mittlerweile ist aus dem drohenden,
fast von allen Auguren vorausgesagten
Zusammenbruch des gaullistischen Staates
die stärkste der bisherigen Gaullisten-
Fraktionen in der französischen
Nationalversammlung hervorgegangen. Das Rätselraten

über die Motive der Rebellen hat der
Gewissheit Platz gemacht, dass sie in keiner

Weise den Motiven der überwiegenden
Bevölkerungsmehrheit entsprechen; diese
Mehrheit scheint, kaum erst mit den ersten
Auswirkungen des Macht-Vakuums
konfrontiert, ihr Heil in der schnellstmöglichen

Konsolidierung dieser Macht gesucht
zu haben. Um die Wortführer der Revolte
dagegen ist es still geworden. Die Ereignisse

wickelten sich zur Zufriedenheit all
jener ab, die der internationalen Kaskade
von Studentenunruhen ohnehin nur ein
Kopfschütteln abgewonnen hatten.

Indes brennt die Frage, aus was für
Beweggründen die erstaunlich verwandten
Demonstrationen jugendlicher Intellektueller

von Berkeley bis Berlin schöpften,
manchem kritischen Zeitgenossen weiterhin

und erst recht auf den Nägeln.
Deutungsmodelle bieten sich in grosser Zahl
an; meist verrät ihr Denkansatz Herkunft
und Interessenlage seines Verfassers schon
nach wenigen Sätzen. Unterzieht man die
Fülle der Kommentare einer ersten
Grobgliederung, so könnte man vielleicht
unterscheiden zwischen den Anwälten des indu¬

striellen Konflikts auf der einen Seite,
jenen des demokratischen Konsumismus
auf der andern. Mit andern Worten
zwischen Beobachtern, die gegenüber den
Entwicklungsmerkmalen der modernen
Industriegesellschaft einen tiefliegenden
Argwohn hegen, und solchen, die überzeugt
sind, dass die Bilanz der wirtschaftlichen
und sozialen Errungenschaften der letzten
zwanzig Jahre nur eine positive sein kann.

Zwei prominenten Vertretern der
«kritisch-argwöhnischen» Gruppe, die vor
allem im deutschen Sprachgebiet Reputation

erlangt haben, gelten die nachfolgenden

Hinweise: Herbert Marcuse, dessen
Notorietät wohl in keinem Verhältnis
steht zur Bekanntheit seiner philosophischen

Schriften; Wolfgang Abendroth,
Professor für wissenschaftliche Politik in
Marburg, dessen Name in den Unruhe-Diskussionen

westdeutscher Studenten ebenfalls

zu den vielzitierten zählte.
Von beiden Verfassern sind in der Reihe

«Soziologische Texte» des Hermann
Luchterhand Verlags Beiträge erschienen, die
man als Quintessenz ihres Denkens werten
darf. (Herbert Marcuse, Der eindimensionale

Mensch, Band 40; Wolfgang Abendroth,

Antagonistische Gesellschaft und
politische Demokratie, Band 47.) Der
Vorrang gebührt im Rahmen dieser
Besprechung Marcuses «Erfolgswerk», da es

eine umgreifende Theorie der fortgeschrittenen

Industriegesellschaft skizziert, während

Abendroth in seinem Sammelband
über zwanzig teils recht unzusammenhängende

Aufsätze zur politischen Soziologie

der Bundesrepublik vorlegt. Immerhin
lässt sich versuchen, das Gemeinsame im
Ideengut der beiden Verfasser anhand
bestimmter Problemkreise darzustellen.

646



Problemkreis 1: Das Fortbestehen der
Unfreiheit in der fortgeschrittenen
Industriegesellschaft

Es ist kaum übertrieben, wenn man
feststellt, dass in allen industriellen Demokratien

der westlichen Welt nach 1945 ein
Selbstverständnis zunehmender Freiheit
Platz gegriffen hatte. Im Anblick der sich
rasch ausbreitenden kommunistischen
Diktatur hat dieses westliche Selbstverständnis
reichlich Nahrung gefunden, ohne sich
allzusehr an den Tatsachen innerhalb des

eigenen Systems beglaubigen zu müssen.
Eine vertiefte Auseinandersetzung mit den
Ideen von Karl Marx schien schon deshalb
nicht geboten, weil sich der Ost-West-
Konflikt bis zum Abschluss der stalinistischen

Ära praktisch auf der militärischen
Ebene abspielte.

Eine wesentlich andere politische
Konfiguration bietet sich heute dar. Nicht nur
hat auf beiden Seiten des Eisernen
Vorhanges eine deutliche Pluralisierung der
Konzepte und Machtgruppierungen eingesetzt,

sondern die Grossmacht, die gleichsam

als Leitbild der westlichen Freiheitsund

Prosperitätsvorstellungen gedient hatte,
die USA, ist nun durch mannigfaltige
innen- wie aussenpolitische Verstrickungen
in hohem Masse «verdächtig» geworden.
Sie ist es insbesondere für die junge
europäische Generation, deren Erinnerung in
keiner Weise durch die Emotionen der
Kriegs- und Nachkriegszeit belastet ist.
Hinzu kommt, dass sich gerade in den
fortgeschrittensten Industriedemokratien,
am Ende einer relativ problemlosen
Mengenkonjunktur, qualitative Umstrukturierungen

aufdrängen, die sowohl wirtschafts-
als auch staatstheoretische
«Selbstverständlichkeiten» der letzten Jahrzehnte in
Frage stellen.

Sicher scheint, dass die so
«freiheitsgewohnten» Industriedemokratien des
Westens damit in eine selbstkritischere
Phase eingetreten sind. Vielleicht erklärt
dies zum Teil die Re-Aktualisierung des
Marxschen Gedankengutes in Kreisen, die
sich deswegen noch lange nicht als
Sympathisanten des Kommunismus verstehen.

Das Sensorium für die zahlreichen Formen
der Unfreiheit «im eigenen Lager» hat sich
geschärft. Wolfgang Abendroth geht in
einem seiner Aufsätze («Ist der Marxismus
überholt?», S. 347ff., a.a.O.) so weit,
zu behaupten, die von Marx und Engels
formulierte Grundproblematik des
arbeitenden Menschen in der industriellen
Gesellschaft, seine «Entfremdung» und «Ver-
dinglichung» also, sei unverändert geblieben.

Unsere gegenwärtige Situation mache
immer wieder deutlich, «dass gesellschaftliche

Institutionen — sowohl sozialökonomische

Gegebenheiten, die der
gesellschaftliche Arbeitsprozess des Menschen
erzeugt, als auch politische Organisationen
und Rechtsnormen — sich als
verselbständigte Mächte über die Menschen
erheben und eine unabhängige Macht
bilden. Solange diese Lage besteht, wird
also die Aufgabe bleiben, den Menschen
dadurch zum Herrn seiner eigenen
Geschichte zu machen, dass er diese Ent-
fremdungs- und Verdinglichungserschei-
nungen erkennt und auflöst. Das ist jedoch
das Grundproblem marxistischen Denkens,
das mindestens insofern seine Aktualität
nicht eingebüsst hat».

Wesentlich subtiler analysiert Herbert
Marcuse das, was er als die Unfreiheit der
modernen Industriegesellschaft versteht.
Eine «komfortable, reibungslose, vernünftige,

demokratische Unfreiheit» herrscht
nach seinen Worten vor, ja Unfreiheit
korreliert geradezu mit dem System, welches
die zunehmende Befriedigung von Bedürfnissen

sicherstellt. Infolge der Art, wie sie

ihre technische Basis organisiert hat,
tendiert die gegenwärtige Industriegesellschaft
zum Totalitären, weniger durch eine
terroristische politische als durch die ökonomische

technische Gleichschaltung, die sich
in der Manipulation von Bedürfnissen durch
althergebrachte Interessen geltend macht.

Die wirksamste Form des Kampfes
gegen die Befreiung, schreibt Marcuse,
bestehe darin, den Menschen Bedürfnisse
einzuimpfen, welche die veralteten Formen
des Kampfes ums Dasein verewigen. Alle
Befreiung, die diesen Namen verdient,
müsste demgegenüber beginnen im Be-

647



wusstsein der Knechtschaft ; nur wird diese
Bewusstwerdung durch das Vorherrschen
von Bedürfnissen behindert, mit denen sich
die Menschen schon weitgehend identifizieren.

Hierin sieht Marcuse einen der
beunruhigendsten Aspekte der heutigen
Zivilisation: ihre Produktivität und
Leistungsfähigkeit; ihr Vermögen,
Bequemlichkeiten zu erhöhen, Verschwendung in
Bedürfnis zu verwandeln; das Ausmass, in
dem diese Zivilisation die Objektwelt in
eine Verlängerung von Geist und Körper
des Menschen überführt, macht selbst den
Begriff der Entfremdung fragwürdig. Die
Menschen erkennen sich ja in ihren Waren
wieder. Der Mechanismus selbst, der das
Individuum an seine Gesellschaft fesselt,
hat sich geändert; die soziale Kontrolle
ist in den neuen Bedürfnissen verankert,
die sie hervorgebracht hat.

Problemkreis 2: Die Gesellschaft ohne
Opposition

An dieser Stelle führt Marcuse jenes
antagonistische Grundmuster ein, von dem
sein ganzes Werk beherrscht ist. Es geht
ihm um die «innere Freiheit», um jenen
privaten Raum, worin der Mensch «er
selbst» werden und bleiben kann. Durch
die technologische Wirklichkeit und deren
heutige Organisation werde dieser private
Raum beschnitten. Es schwinde die innere
Dimension des Geistes, in der eine Opposition

gegen den Status quo Wurzeln
schlagen kann. Der Verlust dieser Dimension,

in der die Macht negativen Denkens
— die kritische Macht der Vernunft —
ihre Stätte hat, ist das ideologische Gegenstück

zu dem sehr materiellen Prozess, in
dem die fortgeschrittene Industriegesellschaft

die Opposition zum Schweigen und
mit sich in Einklang bringt. «Unter ihrer
handgreiflichen Dynamik ist diese Gesellschaft

ein völlig statisches System des
Lebens: sie reproduziert sich stets aufs
neue in ihrer unterdrückenden Produktivität

und Gleichschaltung. Die Eindämmung
des technischen Fortschritts geht Hand in
Hand mit seinem Anwachsen in der
festgelegten Richtung. Ganz abgesehen von

den politischen Fesseln, die der Status quo
dem Menschen auferlegt, wird dieser an
Leib und Seele gegen die Alternative
organisiert ...»

Hier wäre, im Sinne der kritischen
Auseinandersetzung, auf das Problem der
politischen Willensbildung in den
fortgeschrittenen industriellen Demokratien
näher einzugehen. Es klingt zunächst recht
einfach, wenn man das Wesen der Demokratie

damit umschreibt, dass in ihr Identität

von Regierenden und Regierten bestehe.
In einem seiner Aufsätze weist Abendroth
(«Das Problem der innerparteilichen und
innerverbandlichen Demokratie in der
Bundesrepublik», S. 272ff., a. a. O.) auf
die Gefahr hin, dass sich die Selbstbestimmung

des Volkes in blosse Auswahlmöglichkeit

beliebig entscheidender Führer
auflöst. Soziologisch gesehen drohe die
Monopolisierung der politischen Willensbildung

durch oligarchische Führungszentren

in Parteien und Verbänden. Diese
Führungsgruppen neigen dazu, sich mit
andern (gesellschaftlichen und ökonomischen)

Machtzentren zu verbinden.
Demokratische Entwicklung beruht jedoch nach
wie vor auf der Existenz einer kritischen
öffentlichen Meinung. In der gegenwärtigen
gesellschaftlichen Situation kann aber das
öffentliche Räsonnement nach liberalem
Modell, die Diskussion zwischen den
Individuen einer relativ homogenen
gesellschaftlichen Schicht, offenkundig nicht
mehr funktionieren; die Kommunikation
zwischen den institutionalisierten Gruppen
hat den Raum besetzt, und sie ist, nach
Abendroth, weitgehend manipulativ. Deshalb

hat Jürgen Habermas mit Recht darauf

hingewiesen, dass eine Meinung nur in
dem Masse «öffentlich» heissen dürfe, in
dem sie zugleich aus einer organisationsinternen

Öffentlichkeit des jeweiligen
Mitgliederpublikums als auch aus der zwischen
den gesellschaftlichen Organisationen und
den staatlichen Institutionen selber sich
diskutant herstellenden Öffentlichkeit
hervorgeht.

Doch selbst angenommen, diese
Wechselwirkung zwischen organisationsinterner
und öffentlicher Meinungsbildung sei

648



intakt: wäre damit die Fortentwicklung
des gesellschaftlichen Systems im Hinblick
auf das Optimum an individueller Entfaltung

gesichert? Wiederum setzt Marcuse
in seiner kritischen Analyse den Hebel
tiefer an. Nach seiner Auffassung
unterbindet die fortgeschrittene Industriegesellschaft

jeden echten sozialen Wandel
dadurch, dass sie diejenigen Kräfte integriert,
die bislang ihre Rolle als Ort der Opposition

gespielt hatten. Der Proletarier auf
früheren Stufen des Kapitalismus war das
Lasttier, das durch die Arbeit seines Körpers

für die Lebens- und Luxusbedürfnisse
sorgte, während er in Dreck und Armut
lebte. So hatte ihn Marx erlebt, als lebendige

Absage an die herrschende Gesellschaft.

Demgegenüber verkörpert der
organisierte Arbeiter in den fortgeschrittenen

Bereichen der technologischen Gesellschaft

diese Absage weniger deutlich, die
negative Position der arbeitenden Klasse
ist damit entscheidend geschwächt worden.
Dieser Trend, schreibt Marcuse, verstärkt
sich durch die Auswirkung der technologischen

Organisation auf Seiten der
Betriebsführung. Herrschaft wird in Verwaltung

überführt. In der umfassenden Hierarchie

geschäftsführender Ausschüsse, die
sich weit über das Einzelunternehmen
hinaus auf das wissenschaftliche
Forschungsinstitut, die nationale Regierung
und das nationale Interesse erstrecken,
verschwindet die reale Quelle der Ausbeutung

hinter der Fassade objektiver
Rationalität. Hass und Enttäuschung werden
ihres spezifischen Ziels beraubt, und der
technologische Schleier verhüllt die
Reproduktion von Ungleichheit und Versklavung.

Mit dem technischen Fortschritt als
ihrem Instrument wird Unfreiheit — im
Sinne der Unterwerfung des Menschen
unter seinen Produktionsapparat — in
Gestalt vieler Freiheiten und Bequemlichkeiten

verewigt. Denn in Wirklichkeit wiegt
weder die Anwendung eher administrativer

als physischer Kontrollen noch die
Änderung des Charakters schwerer Arbeit,
noch die Angleiehung der Berufsgruppen,
noch die Gleichstellung im Konsumbereich
die Tatsache auf, dass die Entscheidung

über Leben und Tod, über persönliche und
nationale Sicherheit von Stellen aus
getroffen werden, über welche die Individuen
keine Kontrolle haben. Jedoch: es besteht
kein Grund, auf Selbstbestimmung zu
dringen, wenn das verwaltete Leben das

bequeme und sogar «gute» Leben ist. Das
ist der Grund für die Vereinigung der
Gegensätze, für eindimensionales politisches

Verhalten, für das mehr und mehr
sichtbare Einverständnis von Kapital und
organisierter Arbeiterschaft.

Problemkreis 3: Ansätze zur gesellschaftlichen

Therapie

In nahezu allen Kommentaren, die ich
bisher zum Gedankengut Marcuses zu
lesen bekam, überwiegt der Negativismus,
eine fast hasserfüllte Abneigung des

deutsch-amerikanischen Denkers gegen die
Früchte der Wohlstandsgesellschaft.
Tatsächlich fällt es auf Anhieb nicht leicht, den
kritischen Betrachtungen des Autoren
einen konstruktiven Zug abzugewinnen.
Und doch umreisst Marcuse schon auf den
ersten Seiten seines Buches die wertgeladenen

Prämissen, an die seine kritische
Theorie der Gesellschaft anknüpft: erstens
die Prämisse, dass das menschliche Leben
lebenswert ist oder vielmehr lebenswert
gemacht werden kann und soll. Dieses

Werturteil, stellt Marcuse fest, liegt aller
geistigen Anstrengung zu Grunde, seine

Ablehnung würde einer Ablehnung der
Gesellschaftstheorie als solcher
gleichkommen.

Zweitens gilt nach Marcuse die
Prämisse, dass in einer gegebenen Gesellschaft
spezifische Möglichkeiten zur Verbesserung
des menschlichen Lebens bestehen: der
etablierten Gesellschaft steht eine
nachweisbare Quantität und Qualität geistiger
und materieller Ressourcen zur Verfügung.
Die Frage muss lauten: wie können diese
Ressourcen für die optimale Entwicklung
und Befriedung individueller Bedürfnisse
und Anlagen bei einem Minimum an
schwerer Arbeit und Elend ausgenutzt
werden?

649



Es scheint wichtig zu sein, diese
therapeutische Intention im Denken des oft nur
negativ zitierten (und wohl meist nicht
gelesenen) Philosophen hervorzuheben,
eine Intention, die durchaus darauf zielt,
soziale Wirklichkeit zu verändern und nicht
im Raum der leeren Abstraktion hängen zu
bleiben. Die Objektwelt, schreibt Marcuse,
ist die Welt eines spezifisch geschichtlichen
Entwurfs und ist niemals ausserhalb
dieses geschichtlichen Entwurfs erreichbar.
«Transzendent» wird denn auch dieser
Entwurf nur insofern genannt, als es
darum geht, eine etablierte, von partikularen

Mächten beherrschte gesellschaftliche
Ordnung zu überschreiten, jedoch unter
deutlich bezeichneten Bedingungen:

1. Der transzendente Entwurf muss mit
den realen Möglichkeiten
übereinstimmen, die auf dem erreichten Niveau
der materiellen und geistigen Kultur
offen sind.

2. Um die je bestehende Totalität als
falsch zu erweisen, muss der transzendente

Entwurf seine eigene höhere
Rationalität in dem dreifachen Sinne
belegen, dass er
a) die Aussicht bietet, die produktiven

Errungenschaften der Zivilisation zu
erhalten und zu verbessern;

b) die bestehende Gesellschaft in ihrer
Wesensstruktur, ihren Grundtendenzen

und -beziehungen bestimmt;
c) der Verwirklichung einer Befriedung

des Daseins eine grössere Chance
bietet im Rahmen von Institutionen,
die der freien Entwicklung der
menschlichen Bedürfnisse und
Anlagen eine grössere Chance bieten
(S. 232ff., a. a. O.).

Damit wird deutlich, dass für die
äusserst kritische Einstellung Marcuses zur
technologischen Gegenwart weder elitäres
Anrennen wider die «Massengesellschaft»
noch Fixierung in einem vortechnischen
Natürlichkeitsdenken im Spiel sind. Wenn
die angestrebte Vollendung des
technologischen Entwurfs einen Bruch mit der
herrschenden technologischen Rationalität
notwendig macht, dann hängt «dieser

Bruch wiederum vom Fortbestehen der
technischen Basis selbst ab». Denn eben
diese Basis hat die Befriedigung der
Bedürfnisse und die Verringerung harter
Arbeit ermöglicht — sie bleibt die wahrhafte

Basis aller Formen menschlicher
Freiheit. Die qualitative Änderung liegt
mithin im Umbau der Basis, das heisst in
ihrer Entwicklung im Hinblick auf andere
Zwecke.

Den Nachweis freilich, wo innerhalb
der bestehenden Gesellschaft dieser «Umbau

im Hinblick auf andere Zwecke»,
diese Befreiung des Bewusstseins von
«repressiven Zielen» ansetzen könnte,
bleibt uns Marcuses kritische Theorie
schuldig. Was früheren Theorien, etwa der
Marxschen Lehre, möglich war, nämlich
die konkrete Bezugnahme auf die Anliegen
und Bedürfnisse einer bestimmten Klasse,
das gerade ist dem neuen kritischen
Entwurf verwehrt: «Das Volk, früher das
Ferment gesellschaftlicher Veränderung,
ist aufgestiegen, um zum Ferment
gesellschaftlichen Zusammenhalts zu werden.»
Deshalb die Unwirksamkeit der traditionellen

Mittel und Wege des Protests. Deshalb

das fruchtlose Ansinnen, die Anliegen
der Studenten mit dem (nicht mehr
vorhandenen) oppositionellen Bewusstsein der
Arbeiter zu koppeln. Deshalb das wider
Erwarten «banale Ende» der französischen
Mai-Krise, von der diese Rezension
ausgegangen ist.

Die «Eindimensionalität» unseres Daseins,
die in der kritischen Diagnose Herbert
Marcuses den roten Faden der Betrachtungen

liefert, kann als weitere Variante
zum oft angeführten «Unbehagen im
Wohlstand», zum «helvetischen Malaise»
(das gar kein «helvetisches», sondern wohl
eben ein industrie-demokratisches ist),
vielleicht auch ganz grundsätzlich zum
«unglücklichen Bewusstsein» als Wesensteil

der menschlichen Existenz aufgefasst
werden. In einem seiner lesenswertesten
Kapitel weist Marcuse auf die «transzen-
dierenden» Eigenschaften von Literatur
und Kunst in der vortechnischen Kultur

650



hin, auf ihre Unvereinbarkeit mit der erlebten

Wirklichkeit. Ihre Wahrheit, schreibt
er, bestand wesentlich darin, den Widerspruch

auszuhalten und zu bewahren —
das unglückliche Bewusstsein der gespaltenen

Welt, der vereitelten Möglichkeiten,
der unerfüllten Hoffnungen, der verratenen
Versprechen. Sie waren eine Kraft der
Erkenntnis, die eine Dimension von
Mensch und Natur biossiegte, die in der
Wirklichkeit unterdrückt und Verstössen
wurde.

Zu sagen, diese Spannung zwischen dem
Wirklichen und dem Möglichen sei durch
die heutige gesellschaftliche Ordnung ge¬

ringer geworden als in früheren Jahrhunderten,

wäre wohl zumindest voreilig geurteilt.

Wie die Spannungen und Konflikte
der Gegenwart fruchtbringend auszutragen
sind, das freilich bleibt die Aufgabe. Uns
dünkt, die arrivierte Generation hätte viel
zu gewinnen, wenn sie sich um ein
vertieftes Verständnis der auch heute
virulenten Konfliktherde im gesellschaftlichen
Zusammenleben bemühen würde. Die
Namen Marcuse und Abendroth dürften
im Rahmen eines solchen Unterfangens
kaum übergangen werden.

Edmond Tondeur

GESCHLOSSENE RÄUME

Kritische Variationen des menschlichen Zusammenlebens in der neuesten deutschen Literatur

Alte und neue Spielarten des politischen
Romans

Vom politischen Engagement des Schriftstellers

ist nie häufiger gesprochen worden
als heute, und es hat sich auch im
letzten Jahr deutlich und eindeutig
manifestiert. Man lese etwa die neueste, in
alljährlicher Folge geplante Anthologie des
Klaus Wagenbach Verlages, «Tintenfisch»
benannt1: neben literarischen Texten im
engeren Sinn nehmen hier publizistische
Äusserungen der Schriftsteller zum
Tagesgeschehen oder zu politischen Grundsatzfragen

einen ungewöhnlich grossen Raum
ein. Da findet sich Reinhard Lettaus Rede
«Von der Servilität der Presse», Max
Frischs den Zürchern bekannte Brunneninschrift,

Martin Walsers Rede zum
internationalen Vietnam-Tag «Amerikanischer
als die Amerikaner» und Peter Rühmkorfs
Aufsatz «Das Gedicht als Lügendetektor».

Und die Nummer 13 der von Hans Magnus
Enzensberger herausgegebenen Zeitschrift
« Kursbuch » ist dem Thema « Die Studenten
und die Macht» gewidmet und vermittelt
Information über die Studentenbewegung

in der ganzen Welt, mit einem Nachwort
von Hans Magnus Enzensberger (in dem
er das deutsche Establishment als einen
«Neuen Faschismus» darstellt)2.

Wer sich, von diesen Texten herkommend,

den erzählenden Neuerscheinungen
des letzten Jahres zuwendet, wird zwar
darin eine grundsätzliche Opposition gegen
das Etablierte finden, die der von Enzensberger

geäusserten durchaus entspricht,
aber, und das mag zunächst erstaunen,
wenig direkte Beziehung zum politischen
Tagesgeschehen.

So dürfte es kein Zufall sein, dass der
einzige im engeren Sinne politische Roman
von einem ostdeutschen Autor stammt:
«Die Tage in W.» von Rolf Schneider,
schon 1962 geschrieben, aber erst 1967 im
Westen veröffentlicht3.

Sein Thema ist die Zeit vor der
nationalsozialistischen Machtergreifung; sein
Inhalt lässt sich leicht resümieren: ein junger
Journalist, ein gutwilliger, durchschnittlich
begabter, unpolitischer junger Mann gerät,
einem vielversprechenden Auftrag folgend,
auf die Spuren eines politischen Mordes —
er will ihn aufdecken, aber scheitert am

651



zähen Widerstand der kleinen Stadt. Ein
gut geschriebener, spannender — und
konventioneller Roman, ein politischer Roman,
gewiss, mit Einschlägen des Abenteuerlichen

und der weltanschaulichen Besinnung,

mit dem üblichen Schema des guten
Armen und des schlechten Reichen.

Aber die einfachen Fronten, die sich
aus den dreissiger Jahren herauskristallisieren

lassen (hier das Gute: der
Kommunismus — dort das Schlechte: die
Anhänger oder Dulder des Nationalsozialismus),

sind nicht einfach auf die Gegenwart
übertragbar. So sind die «Tage in W.»
zwar ein gewissermassen politisches Buch,
aber ohne Beziehung zu Fragen der Gegenwart,

weder zu ostdeutschen noch zu
westdeutschen — es ist — so nahe die beschriebene

Zeit uns heute Lebenden auch sein

mag, letztlich (und also in Übereinstimmung

mit der konservativen Formgebung!)
ein historischer Roman.

Sollte man vielleicht Horst Bieneks
Roman «Die Zelle» als westdeutschen
Antipoden dieses ostdeutschen Werkes
bezeichnen — diesen Roman, in dem der fast
vierzigjährige Autor (er ist der Älteste in
dieser Reihe) aus seiner Erfahrung der
russischen Gefangenschaft heraus eine
literarische Gestaltung der menschlichen
Gefangenschaft schlechthin herauswachsen
lässt4? Vertritt er die westliche Spielart
des politischen Romans? Dem Fortschrittsglauben

der ostdeutschen Seite stände dann
der Hinweis auf die Opfer dieses
Fortschritts gegenüber, dem Glauben an die
Widerstandsmöglichkeiten des Einzelnen
die Einsicht in seine Schwäche, dem
althergebrachten Roman der Antiroman aus
Becketts Einflusssphäre

Das letzte zum mindesten, die obige
Gleichung möge sonst so fragwürdig sein,
wie sie wolle, stimmt: Bieneks Buch, weit
vom konventionellen Roman entfernt, enthält

einen konsequent durchgeführten inneren

Monolog, in Abschnitte gegliedert, aber
fast ohne Punkte, einen einheitlichen
Ablauf, nein, ein Kreisen um immer dasselbe
in allen seinen Ausstrahlungen: um die
Zelle, mehr noch um das Zellen-Bewusst-
sein des Gefangenen.

Dabei ist das einzig Kritisierbare an
diesem starken, dichten Buch die örtliche
Fixierung des Inhalts an die DDR. Soll
sie dem Westen ein Alibi verschaffen oder,
wahrscheinlicher, dem Werk einen Rest
konkreten greifbaren Hintergrunds Mehr
als ein Ansatzpunkt auf jeden Fall ist sie

nicht; denn der ostdeutsche Zeichenlehrer,
der eines Tages verhaftet wird (vielleicht
weil auf seiner Schule westliche Zeitungen
und Bücher auflagen) und nun auf sein
Verhör wartet, ist zugleich, und auf jeder
Seite des Buches, der Gefangene schlechthin:

der zuerst noch in Erinnerungen lebt,
sich auflehnt, auf Entlassung wartet,
Gefängnisspiele und -tricks beherrscht, mit
einem Zellennachbarn Freundschaft
schliesst — bis er nachgibt, akzeptiert, zu
einem Zellenbewohner wird: kontaktlos,
mit Geschwüren bedeckt, leidend und
todesbereit; der mehr und mehr alles
verliert, was zum Menschen gehört, zuletzt
auch das Bewusstsein seiner Identität. Ist
er wirklich der liberale bürgerliche Zeichenlehrer,

oder ist er der Kommunist, der den
Kardinal ermorden sollte, oder ist er
vielleicht der Lustmörder, der dreissig Jahre
lang nicht entdeckt wurde Seine Identität
verliert sich, Realität und Halluzination
vermischen sich um so mehr, je näher er
dem Tod kommt. Nur eines bleibt fest,
die Zelle, «ein Ende, das nicht Schluss ist»:
sie erscheint ihm schliesslich als Ziel, als
Grundform seiner Existenz: «Ich glaube,
in jedem Fall, die Zelle hat auf mich
gewartet, ich trug sie in mir, von Anfang an,
so etwas soll es geben, und ich erinnere
mich auch, dass mich früher, wenn ich an
Gefängnissen oder Kasernen vorüberkam,
ein seltsames, unerklärliches, fiebriges
Gefühl überfiel, ich habe das für Mitleid
gehalten, mit denen, die hinter den Mauern
eingesperrt waren, heute weiss ich, es war
mehr ...»

So entwickelt sich hier, gewissermassen
vor der Kulisse des politischen Romans,
eine Tragödie der menschlichen Hilflosigkeit;

wird Zeugnis abgelegt — gewiss nicht
von dem, was der Mensch ist, wohl aber
von dem, was, unter dem Druck der Gewalt,
aus ihm werden kann.

652



Eine Provokation der Gesellschaft oder der
Literatur?

Von einem solchen Rückzug des Menschen
in die Zelle der Einzelhaft und Hilflosigkeit

scheint das Werk des um ein Jahrzehnt
jüngeren Peter Handke weit entfernt. Wer,
wie Handke, ein Theaterstück
«Publikumsbeschimpfung» nennt und es auch als eine
solche beginnen lässt, der hat es offensichtlich

darauf abgesehen, das althergebrachte
Verhältnis zwischen Autor und Publikum
gründlich zu verändern5. Aber das Sprechstück,

das dergestalt als Beschimpfung der
Gesellschaft beginnt, enthält in seinem
Kern — vielleicht zum nicht geringen
Erstaunen des eingangs beschimpften
Publikums — weniger eine Herausforderung
der Gesellschaft als einen Kampf gegen
die (bereits seit langem erschütterten) Formen

des Theaters; es ist ein Manifest also
mehr einer literarischen als einer
gesellschaftlichen Revolution.

Das gleiche gilt für die Romane Hand-
kes, vor allem für den zweiten, «Der
Hausierer», der die Form des Kriminalromans

einerseits in einer scharfsinnigen
Analyse auf ihre Elemente zurückführt,
andrerseits in oft zusammenhanglosen
Sätzen eine Musterkarte möglicher
Durchführungen präsentiert6. Ein Experiment,
das fasziniert, Bewunderung weckt und —
schliesslich langweilt. Am eindrücklichsten
ist vielleicht das Kapitel «Die falsche
Entlarvung», das der Verdächtigung der
Hausiererfigur vorangeht. Aus der Analyse
der Formelemente blitzt hier, plötzlich,
eine kritische Analyse gesellschaftlichen
Verhaltens auf, etwa in einer Aufzählung
von Menschen, die Verdächtigungen
anziehen: «Die Person ist als guter Schütze
bekannt. Die Person hat ein fliehendes
Kinn. Die Person hat gehetzte Augen. Die
Person gehört einem andern Volk an
Die Person tut, als sage sie die Wahrheit.
Die Person hat keinen festen Wohnsitz.
Die Person geht keiner geregelten Arbeit
nach. Die Person hat einen schlechten Ruf.
Die Person tut unschuldig. All das sind
Schuldbeweise. »

Wenn über Handke einmal gesagt

wurde, mit ihm sei «entweder der grösste
Bluff erschienen oder der spannende Prozess

einer Verselbständigung von all dem,
was in der Luft liegt», so ist eine solche
Bemerkung ein Hinweis auf die Unsicherheit,

die den Leser gerade diesem Autor
gegenüber befällt, und begründeterweise
befällt. Denn die von Handke ausgehende
Provokation sucht, in seltsamer Verkehrung,

zwischen dem Leser und dem Werk
eine Distanz zu schaffen, die nur durch
einen entschlossenen Widerstand des
irritierten Lesers überwunden werden kann.

Das neueste Buch Handkes, eine Sammlung

von Prosatexten unter dem Titel
«Begrüssung des Aufsichtsrats», wird
allerdings den Leser weniger irritieren als die
Romane, weil die Kurzgeschichte dem
Autor nicht die Möglichkeit gibt, sein
Thema bis zum Ende durchzuexerzieren,
sondern ihn an immer andern, wenigstens
scheinbar andern, Themen unablässig auf
die Probe stellt7. Das Grundmuster der
Erzählungen bleibt sich freilich gleich: ihr
Thema ist, ausnahmslos, Grausamkeit,
Gewalt, Unrecht, ausgeübt von Einzelnen
oder Gruppen — und immer ist die Tonart
kühl sachlich, juristisch distanziert,
unbeteiligt — als bemühe sich der Autor, den
grösstmöglichen Gegensatz zwischen Stil
und Inhalt zu finden, als sei zu
demonstrieren, dass über Kafkas Sachlichkeit
hinaus noch eine Steigerung möglich sei.

Oder: als sei das Thema der Gewalttätigkeit
und des Unrechts nur durch grösst-

mögliche Kühle zu meistern, das Publikum
nur zu erreichen, indem man alle
herkömmlichen Formen des Kontakts umgeht.

In der Zeit der kurzen Röcke undhohen Stiefel

Was für ein Gegensatz zwischen dem Werk
des bereits arrivierten Peter Handke und
dem eines Romandebütanten dieses Jahres :

Rolf Dieter Brinkmanns «Keiner weiss
mehr8»! Nicht Abstraktion der Sprache,
keine segmentierten Sätze finden wir hier,
sondern einen nicht endenwollenden
Redestrom, nicht gefühlvoll, schon gar nicht
sentimental, eher schnoddrig, aber nahe
der unmittelbaren Erfahrung; eine Fülle

653



von beobachteten Details, von Gedankenfetzen,

Gesehenem, Gehörtem mit sich
schleppend, in Sätzen, die sich verwickeln,
stolpern, weiterstossen — halb Psycho-
gramm, halb Rechenschaftsbericht.

Ein Roman über eine junge Ehe, der
sich gibt, als sei noch kein Roman über
junge Ehen geschrieben worden. Und
tatsächlich dürfte es ein Buch über eine solche

junge Ehe noch kaum geben : die geschlossen

wurde ohne rechte Absicht und ohne
rechten Widerstand, die scheitert ohne
Grund («Dabei hatte sich im Grunde noch
immer nichts zwischen ihnen verändert»),
die weitergeht, weil es keine bessere
Möglichkeit gibt und weil tatsächlich eine
Bindung da ist, die einer Fesselung gleicht.
Dies alles festgehalten vom Manne, nur
von ihm aus gesehen, ohne Absicht der
Deutung, mit dem Willen zur Änderung,
aber ohne Fähigkeit, die angebotenen
Allerweltsrezepte anzunehmen.

Eine in sich geschlossene Welt ohne
Alternative, eine «Zelle» gewissermassen
auch sie, in welcher der Mensch
eingeschlossen bleibt, selbst wenn er sich räumlich

entfernt. Zwei Freunde des Mannes
treten als Randerscheinung auf und bilden
eine dauernde Quelle der Beunruhigung
und des hilflosen Vergleichs, sonst bleibt
die Welt geschlossen, eine Welt aus drei
Menschen, namenlos sie alle: ein redender
«Er», seine Frau, das Kind. Personen,
Menschen sind das nicht: das Kind ein
laufgitterbewohnendes, klötzchenwerfendes
Etwas, die Frau («sie»), attraktiv und nicht
dumm, wie die Freunde ihm beruhigend
sagen, beschrieben in momentanem
Aussehen, Gegenständen, die ihr gehören,
Bruchstücken des Verhaltens; der Mann,
ein junger Schriftsteller noch vor dem
Erfolg, ja vor der eigentlichen Arbeit, ein
registrierendes Bewusstsein und Gegenstand

dieses Registrierens zugleich. Sich
hineinbohrend, hineinwühlend in seine Ehe,
unablässig beschäftigt mit seiner Frau
(vielleicht «aus Angst, sich einmal Klarheit

über sich zu verschaffen»), betrachtet
er die Dinge mit bohrendem Nahblick, der
nichts erhellt, vielmehr alles in Teilstücke
zerfallen lässt.

Die Krankheitsgeschichte einer Ehe,
aufgezeichnet, ohne etwas auszulassen, mit
peinlicher Genauigkeit das Sexuelle
beschrieben als Exempel und Ursprung der
Entfremdung — ein Sonderfall also, privat
und zeitlos? Ein Sonderfall, gewiss, aber
der Sonderfall eines Heutigen, eines jungen
Zeitgenossen. Das Buch ist tatsächlich so
etwas wie ein Zeitroman, allerdings sehr
besonderer Art : datierbar nicht nach
politischen Ereignissen, sondern nach modischen

Neuigkeiten; er spielt nicht, mit Max
Frischs Brunneninschrift zu sprechen, «zur
Zeit des Krieges in Vietnam», sondern in
den Jahren der kurzen Röcke, hohen Stiefel

und zopfmustergestrickten Pullover.
Das Angebot der Konsumwelt überflutet
das Bewusstsein des Mannes mit Bildern,
zusammenhanglos, sexbestimmt verlok-
kend: und er trägt die davon geweckten
Wünsche und Vorstellungen an seine Ehe,
an seine Frau heran, ohne diesen Kreis
ändern oder sich daraus entfernen zu können:

«Was er dauernd von draussen
mitbrachte, waren andere Bilder, voller als die,
die er von ihr hatte, spürte sie, durch diese

anderen, fremden Bilder in die Enge
gedrängt und dadurch in eine abwehrende
Haltung ihm gegenüber getrieben.» Nach
aussen gewandt und begierig, dieses Aussen
aufzunehmen, bleibt er doch kontaktlos, in
sich selbst eingeschlossen: ein halb
revoltierender, halb resignierender Zeitgenosse.
Und das Buch, der ihm zugeschriebene
Rechenschaftsbericht, ist zwar gewiss ein
Stück Literatur, aber mehr noch das
Dokument eines verzweifelten Versuchs, sich
in einer Umwelt von Bildern anzusiedeln.

Ein Erziehungsexperiment

Das erste umfangreichere Buch von Renate
Rasp, «Ein ungeratener Sohn» genannt,
ebenfalls als ein Dokument zu bezeichnen,
wäre gewiss falsch ; es ist eher ein Bravourstück

einer erstaunlichen und erschreckend
geradlinigen Schreib-Begabung9. «Vielleicht

bleibt die Bestie lebendig in ihr»,
schrieb ein deutscher Kritiker. «Dann
braucht die lesende Mitwelt sich über die
literarische Zukunft der Renate Rasp keine

654



Sorge zu machen.» Ein Satz, der das Werk
charakterisiert—aber mehr noch den
gegenwärtigen literarischen Markt. Sowie frühere
Zeiten das «Schöne, Gute und Wahre»
als obersten Wert schätzten (und einiges
an Verlogenheit dafür in Kauf nahmen
so ist heute ganz offensichtlich die «Bestie»
gefragt, und der junge Autor tut, diese

Marktlage bedenkend, gut daran, sie in
sich lebendig zu halten. Und teuflisch,
freilich, dies sei zuzugeben, ist der Einfall,
der diesem Werk zugrunde liegt : ein Stiefvater

will aus seinem Stiefsohn einen —
Baum machen; er zwingt ihn zu einer
unmöglichen Diät, zu strengen Übungen,
nimmt ihn aus der Schule, pflanzt ihn
schliesslich im Garten ein und schneidet
seine Hände ab, damit Zweige ausschlagen
können. Das Scheitern des Planes aber
deutet er als Versagen des Jungen. Ein
teuflischer Einfall — und eine nicht minder
teuflische, nämlich eine unbeugsam
konsequente Durchführung: nicht nur exakt,
sondern liebevoll wird jedes Detail
beschrieben, da bleibt keine Lücke, kein
Raum für Geheimnisse; geredet wird präzis,

klipp und klar, ohne Schwankungen
im Tonfall.

Soll dies eine Parabel sein für die
autoritäre Erziehung oder für die
Manipulation des Menschen in einer obrigkeitlich

konzipierten Gesellschaft? Auf jeden
Fall ein höchst zeitgemässes Buch,
gewissermassen ein literarisches Pendant zu den
gegenwärtigen Studentenunruhen. Nur dass
das Opfer hier weit entfernt ist von Revolte,
vielmehr leistet es seinem Erzieher (seinem
Peiniger und Henker) beflissen und willig
Gehorsam, so dass tatsächlich schwer zu
entscheiden ist, wo Renate Rasp den
Schwerpunkt der Satire haben will: ob auf
dem Onkel, der ein Teufel ist in Gestalt
des sorglich rechnenden Kleinbürgers und
unter der Maske des Gutmeinens («An
Kuno wird nicht gespart» — «Selbstverständlich

kann jeder nach seinem Gusto
leben») oder auf dem Opfer, das seinen
Peiniger zwar durchschaut, aber unfähig
ist, Widerstand zu leisten, angebotene
Rettungsmöglichkeiten zu nutzen, das
willenlos einen fremden Willen als den seini¬

gen annimmt und nur heimlich wünscht,
die Faust in der Tasche machen zu können!

Die Nähe zu Kafka ist unübersehbar:
in der Verbindung des irreal-irrsinnigen
Motivs mit den streng realistischen Mitteln

einer raffinierten Psychologie. Die
Grausamkeit der «Strafkolonie» erscheint
transponiert in den intimen Familienrahmen

der «Verwandlung» und ist dort
nur um so schrecklicher: die Familie wird
gesehen als Stätte der Entmenschung, als

Gefängnis und Folterkammer. Ein
bösartiges, ein höchst unbehagliches Buch
also, und doch, als literarische Leistung,
l'art pour l'art genommen, bewundernswert,

vielleicht sogar zu bewundernswert.
Denn dies ist vielleicht das Unheimlichste
(und das eigentlich Fragwürdige) an Renate
Rasps Erzählwerk: dass hier Grausamkeit
dargestellt wird nicht nur mit Kühle (wie
bei Handke), sondern mit einer fast
demonstrativen, bravourösen Kunstfertigkeit.

Sehnsucht nach dem, «was Spass macht»

Auch das Erstlingswerk der 27jährigen
Österreicherin Barbara Fhschmuth, «Die
Klosterschule», spielt in einem geschlossenen

Raum, und auch es kreist um das
Thema der Erziehung10. Aber die
Unterschiede zwischen den beiden Büchern sind
ungleich grösser als die thematische
Ähnlichkeit. Der Stil Barbara Frischmuths
ist, im Gegensatz zu der scharfen Diktion
Renate Rasps, differenziert und weich,
versehen mit halb ironischen Zwischentönen
und von einer sanft hinterhältigen
Liebenswürdigkeit. Eine Litanei gut eingelernter
Frömmigkeit, mit leiser Stimme vorgetragen,

mühelos und anmutig dahingleitend
— und doch gerade durch den immer
gleichen, sanft gefügigen Tonfall sich selber

ironisierend; eine melodische Folge
von pädagogisch-religiösen Allerweltsphra-
sen, ein lückenloses System der Weisheit
und Religiosität, so perfekt, dass es sich
schliesslich selber ad absurdum führt.

Die erzählende Stimme (es wird immer
aus der Perspektive einer Schülerin erzählt)
scheint mit den gelernten Regeln in Ein-

655



klang zu stehen, sie rekapituliert geduldig
die Lehre der Schule. Auch hier findet sich
kein Versuch offener Auflehnung und nur
am Schluss der Gedanke an Flucht — aber
freilich ununterbrochen der Versuch, in
den Lücken des Systems das eigene
Vergnügen unterzubringen: kindliche Spiele,
Reden über die unbekannte Welt («Ansonsten

interessieren uns noch die Tiere des

Urwalds, etwas Geheimnisvolles und
Geschichten aus dem Leben»), Liebschaften,
geheime Wünsche, die auf alles zielen, was
es in der Schule nicht gibt.

Die Welt des Klosters wird allerdings
nicht von Unmenschen regiert, sondern
von einer Gruppe beliebter und unbeliebter

Schwestern; Strenge gibt sich manchmal

fast freundlich, Sorge um das Seelenheil

paart sich mit Sorge um das körperliche

Wohlergehen (da einmal einer Schülerin

mit einem Schirm ein Auge
ausgestochen wurde, tragen die Schwestern beim
täglichen Spaziergang Hornkappen über
ihren Schirmspitzen!). Alles ist streng und
freundlich, wie es im Lehrbuch steht —
und gerade in dieser Mischung, im scheinbaren

Abdecken von Härten unserer
pädagogischen Wirklichkeit näher als die
unerbittliche Parabel von Renate Rasp.

Was freilich in dieser sanften Zucht an
Härte versteckt ist, wird nur in einzelnen
Kapiteln offenbar — und die Angst, die in
den Zöglingen geweckt wird, nur in einem
als «Chimäre» bezeichneten Fiebertraum.
Wenn hier die Schülerin auf dem Gipfel
der Angst ausruft: «Lieber Teufel, um
Gottes willen, hilf», so entlarvt dieser
paradoxe Satz die Frömmigkeit als blossen
Deckmantel einer ängstigenden Macht, vor
der schliesslich nur der Teufel retten kann.

Dazu ist ein anderer Satz zu stellen, den
die Erzählerin, kritischer und wacher
geworden, aber noch immer kindlich genug,
in einem Brief an ein Mädchen richtet, das
die Schule verlassen hat. «Und vor allem
musst du mir schreiben, ob du tust, was
dir Spass macht, und wenn du es nicht
tust, warum du es nicht tust. Ich würde
es ganz bestimmt tun, wenn ich frei wäre,
so wie du.» — «Tun, was Spass macht» —
obgleich beladen mit der als christlich be¬

zeichneten Furcht, dass das schlecht sei,

was man gern tut, Wunschtraum des allzu
behüteten, streng geleiteten, eingehegten
Menschen.

Nicht «das Gewürge von Abhängigkeit und
Verpflichtung und Fortdauer»

Auch Hubert Fichte hat, vor vier Jahren,
ein Buch über eine katholische Erziehungsstätte

geschrieben, über das «Waisenhaus»,
in das der kleine Detlev, sein literarischer
Doppelgänger, während der Kriegszeit
gesteckt wurde: unter den Einfluss eines

strengen Katholizismus, in die Qualen
einer von Macht und Grausamkeit
einzelner Schüler dirigierten Kindergemeinschaft.

Es ist nicht sinnlos, sich an diesen
literarischen Erstling zu erinnern, wenn
man den neuen Roman des heute dreiund-
dreissigjährigen Fichte betrachtet. Denn
der erfolglose Schauspieler, Kunstkritiker,
Schriftsteller Jäcki (auch er ein alter ego
des Autors), dessen Weg durch die « Palette »
wir verfolgen, ist der grossgewordene Detlev

des Waisenhauses, und die «Palette»
selbst, literarisches Abbild eines Hamburger

Gammlerlokals, ist, wie Waisenhaus
und Klosterschule, eine Welt für sich, eine
eigenen Gesetzen gehorchende Gruppierung

von Menschen11.
Ist dies der Ort, den man aufsucht,

wenn man, uneheliches Kind eines
verschollenen jüdischen Vaters, seine Kindheit

im Terror eines Waisenhauses
zugebracht hat Eine solche Verallgemeinerung
wäre lächerlich — aber die Gegenüberstellung

doch nicht sinnlos. Denn die
«Palette» ist konzipiert nicht nur als

Gegenwelt zu Waisenhaus und Klosterschule,

sondern zu den offiziellen Institutionen

unserer Gesellschaft schlechthin.
Man könnte sie, mit der Klosterschülerin
Barbara Frischmuths, als den Ort bezeichnen,

«wo man tut, was einem Spass macht».
Eine wirre Triebwelt lebt sich hier aus,
Grausamkeit steht am Rande, mehr als

Teil der Umwelt, denn als Teil der
Palettenwelt, und rückt am Schluss bedrohlich
nahe; in der Palette aber herrscht zunächst
das Gesetz eines halb gleichgültigen Gel-

656



tenlassens. Jäcki betritt sie, getrieben von
Neugier so gut wie von seiner
homosexuellen Veranlagung, wird beim dreizehnten

Besuch mit Namen gegrüsst, schliesslich

dazu gerechnet, «dazuer, als er sich
selbst rechnete». «Ich greife nicht ein»,
heisst es in einem vorläufigen Fazit seiner
Besuche. «Ich mache mich nicht lustig
über die andern. Niemand wird bei mir
eingreifen, und käme ich im Taucheranzug
oder im Abendkleid.» Diese Sätze bezeichnen

nicht nur sehr genau die Haltung
Jäckis, der immer ein Beobachter bleibt,
sondern auch den Lebensstil der «Palette»,
der kein «Gewürge von Abhängigkeit und
Verpflichtung und Fortdauer» ist — aber
auch ohne Unterdrückung und
Beherrschung.

Nicht eingreifen, nicht verspotten: das
scheint, als Norm des Zusammenlebens,
recht armselig zu sein — ist es aber durchaus

nicht, wenn wir bedenken, dass die
«Palette» von all den bisher geschilderten
Räumen menschlichen Zusammenlebens
der einzige ist, in dem der «Andere» nicht
die Hölle ist, kein «Huit-clos» im Sinne
Sartres, der einzige Ort auch, den man
verlassen kann, wenn man will, ja der sich
am Schluss selber auflöst. Hier wird keine
«Zelle» beschrieben, der Mensch nicht
als Gefangener anderer oder seiner selbst:
die Palette ist ein Raum mit durchlässigen
Mauern : Zeitgeschichte dringt herein,
Bildungsfragen, Wissenschaft, Springerpresse,
Ostermärsche (eine grossartige Darstellung

eines Ostermarsches aus
Palettenperspektive!), Vergangenheit, unbewältigte,
nicht zu bewältigende Vergangenheit, staut
sich an, und man darf wohl sagen, dass
Fichte in der Brechung der Gammlerwelt
eine bizarre Form des Zeitromans
geschrieben hat.

Dem entspricht auch eine wahre
Entfesselung der Sprache, die im «Waisenhaus»

differenziert und diszipliniert war,
jetzt fast explosiv aufbricht in einem
Reichtum, der in der gegenwärtigen
Literatur seinesgleichen sucht, in Sprachspiel,
alphabetischer Anreihung, Inventarisierung,

Parodie, in unmittelbarem Dialog
und stichwortartigem Bericht.

«Wo soll man anfangen, sagt
Fensterputzerkarl. Es ist soviel. Alle die Gebiete
und das eine hängt mit dem anderen
zusammen. Das eine ist nicht zu verstehen
ohne das andere Ich bin zu alt. Ich
kann doch nicht mehr alles lesen. Vielleicht
können mir die, die schon auf Vorrat
gelesen haben, ein bisschen helfen. Deshalb
hab ich mein Notizbuch immer dabei.»

Dies Erschrecken vor einem übergrossen
Stoff entspricht, mutatis mutandis, der
Haltung des Autors zu seinem Gegenstand.

Auch er hat gewissermassen sein
Notizbuch dabei — es wächst sich zu einem
dicken Roman an, und trotzdem muss er
am Schluss bekennen, dass er damit nicht
zu Rande kommt. So ist die Grunderfahrung,

die dieses Buch bestimmt, nicht
die Gefangenschaft und Enge (wie bei
Bienek und, anders, bei Renate Rasp) und
auch nicht die Leere unter dem Ansturm
einer Bilderflut wie bei Brinkmann,
sondern eine verwirrende Fülle, die nicht zu
bewältigen ist. Auch dieser Zug gehört
zum Lebensgefühl einer unruhigen, suchenden

Generation.

Elsbeth Pulver

1 Tintenfisch 1, Jahrbuch für Literatur,
Verlag Klaus Wagenbach, Berlin 1968. —
2 Kursbuch 13, Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1968. — 3Rolf Schneider,
Die Tage in W., Piper Verlag, München
1967. — "Horst Bienek, Die Zelle, Hanser
Verlag, München 1968. — 5 Peter Handke,
Publikumsbeschimpfung, edition suhrkamp
177, Frankfurt 1966. — «Peter Handke,
Der Hausierer, Suhrkamp Verlag, Frankfurt

1967. — 'Peter Handke, Begrüssung
des Aufsichtsrats, Residenzverlag, Salzburg
1967. — 8 Rolf Dieter Brinkmann, Keiner
weiss mehr, Kiepenheuer und Witsch, Berlin
1968. — 9Renate Rasp, Ein ungeratener
Sohn, Kiepenheuer und Witsch, Berlin
1967. — "Barbara Frischmuth, Die
Klosterschule, Suhrkamp Verlag, Frankfurt
1968. — "Hubert Fichte, Die Palette,
Rowohlt Verlag, Hamburg 1968. Das
Waisenhaus, Rowohlt 1965 (rororo Taschenbuch

1968).

657


	Bücher

