
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast"

Artikel: Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit

Autor: Domin, Hilde

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit

Aktuelles und Grundsätzliches

HILDE DOMIN

Lasst sie aus ihren Wolken kippen.
Brennt ihnen Verse auf die Haut.
Schlagt ihnen Lieder auf die Lippen.
Sagt ihnen, wer die Welt versaut

fordert Volker von Törne in einem «Zeitgespräch» mit Christoph Meckel1.

Ich rede vom hölzernen Schwert und vom fehlenden Zahn
vom Protestgedicht.
Wie Stahl seine Konjunktur hat, hat Lyrik ihre Konjunktur.
Aufrüstung öffnet Märkte für Antikriegsgedichte.
Die Herstellungskosten sind gering
Denn mittelgrosse Gefühle gegen den Krieg
sind billig zu haben

schreibt, skeptischer, Günter Grass2; beide 1967.

Ist das politische Gedicht ein «hölzernes Schwert»? Lässt es die
Menschen «aus den Wolken kippen», aufprallen auf den harten Boden der
Realität?

Mit der — sehr unterschreibbaren — Forderung Volker von Törnes
und der — nicht ohne weiteres zu widerlegenden — Bestandesaufnahme von
Grass sind die Grenzen der Situation abgesteckt. Hierzu, in Kürze, einige
Bemerkungen, statt eines Essays.

1. Die politischen Gedichte, die Leser oder Zuhörer «aus den Wolken
kippen» lassen, sind gezählt. Wie gute Gedichte, Verse, die «auf der Haut
brennen», immer gezählt sind. Nur dass die Serienherstellung von
Protestgedichten, Massenproduktion als handle es sich um ein beliebiges Konsumgut,

ihre Unzulänglichkeit überdeutlich macht.
2. Der Leerlauf wirkt letzthin auch auf die Schreibenden ermüdend.

Eine Abkehr von dem Schema des Protestgedichts (es ist aufs Schema

heruntergekommen) ist leicht vorherzusagen.

626



3. Wenn auch Grass nicht ganz unrecht hat damit, dass das «Unbehagen
an Zuständen» als «Vehikel benutzt» wird («sie kommen ans Ziel, sie

kommen ans Ziel: / zuerst ins Feuilleton und dann in die Anthologie»), so
hat er wiederum nicht ganz recht. Denn es geht hier nicht nur um die Frage
des literarischen Ehrgeizes, des Mitmachenwollens, obwohl es auch darum
geht, natürlich. Aber das Wichtigere ist doch wohl die Frage des Alibis.
Die Söhne und Enkel einer Generation, die mitschuldig geworden ist
(soweit sie nicht schuldig wurde), wehren sich dagegen, Mitschuldige zu
sein. Sie wollen nicht schweigend dem Unrecht zusehen. Sie «begehren,
nicht schuld daran zu sein». Auch wo sie nichts ändern können, geben sie

es lauthals zu den Akten, dass sie dagegen sind. Dass man sie überfährt und
nicht um ihre Meinung fragt, obwohl sie den Stimmzettel haben. Und dass

die Welt «versaut» wird.
Insofern sind die Protestgedichte eine ethische Pflichtübung, auch wenn es

nur «mittelgrosse Gefühle» sind, die hier zur Sprache kommen. Und wenn
das Ganze den Charakter von mehr oder weniger geschickt erledigten
Schulaufgaben annimmt. Sie sind also «verantwortlich». Oder wollen zumindest
verantwortlich sein. Das ist nicht nur ihre beste, sondern oft auch ihre
einzige gute Eigenschaft. Wieweit sie Literatur sind, und wieweit sie

politisch wirkungsvoll sind, ist eine andere Frage.
4. Es ist interessant, die neueren deutschen Protestgedichte, die sich in

der Mehrzahl wohl seit Erich Frieds Und Vietnam und3 datieren, die aber
keinesfalls von der sie auslösenden politischen Entwicklung dieser Jahre zu
trennen sind — nicht von der innenpolitischen Enttäuschung der « Grossen
Koalition» und nicht von der Ausweglosigkeit des Vietnamkriegs und von
all den andern, täglich manifesteren «Ausweglosigkeiten» —, mit den

politischen Gedichten der 50er Jahre zu vergleichen. Etwa mit Enzensber-

gers Landessprache oder Schaum. Für solche Gedichte hat Krolow mit
Recht die umfassendere Bezeichnung «öffentliche» vorgeschlagen. Die
öffentlichen Gedichte Enzensbergers, der Bachmann (Wo Deutschlands
Erde den Himmel schwärzt, oder Alle Tage, aus der Gestundeten Zeit) oder

gar der Nelly Sachs, oder auch die Todesfuge waren nicht die lyrische
Aufbereitung von Tagesnotizen. Oder, um es positiver zu formulieren, der
Wunsch — das Programm, im Unterschied zur spontanen Notwendigkeit —,
die Tagespolitik den Leuten «auf die Haut zu brennen». Sie entsprangen
dem Ungenügen, dem Leid, der Verzweiflung eines Menschen, der diese

Welt : die historische Wirklichkeit, Deutschland, die Nähe der Morde und
der Mörder, oder auch das Manipuliertwerden nicht ertrug. Hier handelte
es sich nicht um «mittelgrosse Gefühle» oder um ein literarisches oder auch

politisches Soll. Hier handelte es sich um überhaupt kein Soll. Sondern um
ein Muss. Um ein «Ich kann nicht anders». Enzensbergers Gedichte fahren
wie ein grosser Sturm daher, Windstärke zehn, die Worte vor sich her-

627



treibend. Diese Angst vor dem Verschlucktwerden durch die konformierenden

Mächte des Ambientes, die den Menschen sanft und freundlich
abzuschaffen drohen. Und die unser aller Angst ist. Oder doch sein müsste.

Hier stehe ich täglich
knietief im schäumenden status quo,

unter Vergasern und ampeln.
horch

wer ruft grüssgott aus dem schäum

wer heisst mich hoffen und warum hoffen
wer reicht mir die klebrige bruderhand?
loslassen loslassen ich bin keiner von euch
und keiner von uns: ich bin zufällig geboren

woher die möblierten herren, die unter die teppiche kriechen
und das geflammte furnier und die Stellenangebote zerbeissen?
woher? und wohin mit ihnen? wohin mit den witwen?
wohin mit den kommunisten wohin mit dem,

was da sagt hölderlin und meint himmler
hinaus, hinaus in den regen

in den tiefen ranzigen schäum, in die Irrenhäuser,
in die gefängnisse, in die kongresshallen,
wo der Speichel der lügner von den wänden rinnt,
wohin denn sonst in die gusseisernen krematorien,
und in die hundertfältig verfluchten Zollämter,
hauptzollämter und Zollaufsichtsbehörden
und wohin mit uns?...

loslassen finger weg! zufällig lebe ich noch!
zufällig bin ich geboren ...4.

Ein Protest, ein Hilfe- und Protestruf mit solcher Stimme! 1960 war das

erst, dass einer so schreiend durch die Welt fuhr, dass er die Leser «aus
den Wolken kippen» liess (um Törnes Massstab hier anzulegen). Und das

trotz der unleugbaren Redundanz, die dieser pathetische Wörtersturm mit
sich führt. Selbst die intelligentesten und gekonntesten Gedichte Erich Frieds
wirken daneben wie bemühte Sonntagspredigten. Und dabei sind sie ja
sprachlich gekonnt und von einer mehr als nur oberflächlichen Gewissenhaftigkeit.

Von einer Gewissenhaftigkeit, die es im Hauptberuf ist. Und der
es vielleicht an Vehemenz, gewiss nicht an ethischem Elan gebricht. Sie

sind Programmgedichte, oft im besten Sinne. Aber eben nicht mehr.
Mobilisieren sie Erkenntnis und Protest Vielleicht. Mehr als die Zeitung, kann
sein. Weniger als die Fernsehreportagen.

628



Eines der gezählten Vietnamgedichte (ich kenne nicht alle, natürlich),
die neben den grossen öffentlichen Gedichten der 50er Jahre standhalten,
scheint mir Karsunkes Kilroy war hier zu sein5. Was unterscheidet dies

Gedicht? Dass es durch das Nadelöhr dieses einen Menschen, eben des

Autors, ins Allgemeine geht. Dass es nicht nur Wissen und Sollen ist,
sondern eine Grunderfahrung wiedergibt : die Enttäuschung einer Generation
an ihren Vorbildern. Eine neue Generation lernt (wenn auch weniger hart),
dass Vorbilder nicht Wort halten. Die Amerikaner, die Befreier.

Kilroy, der beste freund, den ich hatte

als ich 11 war waren
das drei goldene worte
«Kilroy is here»

fast so schön wie die drei
der french revolution
von der er erzählte
freiheit und gleichheit und brüderlichkeit

als ich 11 war hatten
meine eitern
mich falsch erzogen
Kilroy gab sich die mühe
erklärte mir menschenrechte

Es ist eine Liebeserklärung an das Verlorene. Und zugleich eine Absage.
Der Verlust ist glaubhaft. Eine Liebeserklärung wie diese, was für eine

Liebeserklärung :

selbst an Shakespeare-sonetten
noch den brooklyn-akzent

Hier spricht ein persönlicher und zugleich muster-hafter Schmerz, die

Absage ist nicht leichthin gesagt, es ist die Absage an die eigene Kindheit:

jetzt steht

auf den rauchschwarzen resten von dörfern
«Kilroy is here»

Dass es hier um einen erlittenen und ganz realen Kummer geht, das
unterscheidet dies Gedicht von den nur — gut oder auch weniger gut — gemachten

Serienfabrikaten. Diese persönlichste Absage ist aber zugleich die
Absage einer Generation.

5. Nicht eingegangen werden soll hier auf die unleugbare Tatsache, dass

der Blickwinkel der Protestdichter ein relativ enger, ideologisch genau

629



abgesteckter ist. Napalm in Biafra z. B. ist nicht Gegenstand von
Aufregung und Protest. Als kürzlich ein Gedicht über Napalm in Biafra in der
ZEIT zu lesen war, ein Gedicht im Stile der gängigen Protestgedichte, aber
mit geänderter Geographie, fiel es sehr auf. Der Autor war Meckel ; es war,
wie manchen Lesern entging, Meckel senior. (Er war gerade Zuhörer gewesen
bei einer Tagung «Für und wider die zeitgenössische Literatur», bei der die

Frage, warum Vietnam ja, aber nicht der Genozid in Biafra zum Engagement

verpflichte, zu Zwischenrufen und Gegenprotesten geführt hatte.)
Hier ergäbe sich nun durchaus die Frage, wieweit das « Aus-den-Wolken-

Kippen » auch wirklich den Aufprall auf die harte Wirklichkeit oder nur auf
einen ideologisch bestimmten Ausschnitt meint. Wenn diese Frage nicht
vorweg beantwortet wäre durch die Feststellung, dass ein «Aus-den-Wol-
ken-Kippen» ohnehin nur stattzufinden scheint, wenn für den Autor die
allgemeine Sache zur eigenen Sache wird. So eigen wie der eigene Tod oder
das eigene Ersticktwerden oder Verbrennen. Oder Tötenmüssen.

6. Wer sich vornimmt, die allgemeine Sache als allgemeine, nur so, zum
Gegenstand des Gedichts zu machen, dem wird es gehen wie dem jungen
Lyriker, der sich beklagt «Für alle wollte ich sprechen und konnte nicht
sprechen für mich»6. Im Augenblick, wo diese sehr persönliche, diese

Erfahrung eigenen Versagens ausgesprochen wird, schlägt sie sofort um
ins Paradigmatische : Kaum spricht er sie aus, kaum verzichtet er darauf,
«für die andern zu sprechen», so spricht er auch schon für sie mit. Das ist
die innere Dialektik der Dichtung, in der nichts ohne seine Gegenseite ist,
und in der man nichts «wollen» darf und auf alles verzichten muss ausser
auf den Mut zur Wahrhaftigkeit.

7. Keineswegs ist dem Lyriker eine ersthändige Erfahrung im Sinne

biographischer oder topographischer Belegbarkeit abzuverlangen ; jede
Erfahrung, auch die fernste, kann für den Lyriker zur «ersthändigen» werden,
wenn er sie als Schock erfährt, etwas, das ihm zustösst, jenseits seines

Programms. Erkenntnis ist Voraussetzung, aber sie reicht nicht. Nur was ihm
«auf der Haut brennt», wird andern «auf der Haut brennen». Das
politische Gedicht, wie jedes Gedicht, ist daher so virulent, wie es als «Gedicht»
virulent ist. Dem Lyriker muss also die Erfahrung des « Aus-den-Wolken-
Kippens» selber eignen. Sonst ist er ein schwächerer Konkurrent
publizistischer Analyse oder des Fernsehens.

8. Hier also kommen wir wieder zurück auf die Frage des Alibis. Ob
denn Gedichte überhaupt etwas ändern.

Da gab es kürzlich ein «Gedicht», das kam auf einer roten oder gelben
Postkarte ins Haus — irgendeine Einladung zu einer Veranstaltung — und
forderte auf, «diese Karte zu verbrennen wie Vietnam verbrennt». Ein
Gedicht, das kein Gedicht ist, ruft zu einer Tat auf, die keine Tat ist. «War
Ihnen wohler, als Sie das Stück Papier verbrannt hatten?» fragte ich die

630



Veranstalter. «Aber das tut doch keiner», sagten sie. Redundanz, happening,
ein Pseudo-Alibi. (Von hier aus geht es weiter zum Autodafé eines lebendigen

Schäferhunds, der dann aber doch vorher chloroformiert werden
soll. Ein happening, verkleidet als politischer Akt.) Das Pseudo-Alibi lässt
sich leicht als solches entlarven. Es stellt kein Problem ausser dem der
Eitelkeit seiner Veranstalter.

9. Die Frage der Wirkung von Kunst, ob Gedichte etwas «ändern», ist
weit komplizierter.

Skeptischer als Brecht (Lyrik soll die Wirklichkeit verändern), zuversichtlicher

als Benn (Lyrik, Kunst, ist folgenlos), frage ich : Handelt es sich
zumindest um ein Höherlegen der Schwelle der Manipulierbarkeit? Der
Schwelle, hinter der der Mensch nicht mehr «etwas aus dem macht, was

man aus ihm gemacht hat», sondern etwas «aus sich machen lässt»8? Wie
steht es um die Steigerung des Menschen zu seinen eigenen Möglichkeiten,
als Voraussetzung einer menschlicheren Welt

Um ehrlich zu sein, es steht schlecht. Hat etwa der Lyriker, hat der Lyrikleser

zu denen gehört, die sich besonders bewähren, wenn die «Proben»
kommen? Widersteht er den geheimen — oder durchaus nicht geheimen —
Verführern9 diesseits und jenseits des Eisernen Vorhangs besser als die
meisten? Wenn Lyrik den Menschen sich selbst zurückgibt, wenn sie ihn
anhält zur Wahrhaftigkeit, mussten der Lyriker und sein Leser nicht
verantwortungsfreudiger sein als andere

Die hohe Identität mit sich selbst, die das Gedicht auslöst (beim Schreiben,

beim Lesen), ist eine Identität auf Augenblicke. Punktuelle Ekstasen10.

Derartige Augenblicke tragen ihr Alibi in sich. Die Katharsis, diese
Bereinigung zwischen Innen und Aussen, zwischen Wirklichkeit und
Gegenwirklichkeit, vollzieht sich in der «Sphäre der Entlastung» (Gehlen), ist als
solche in der Tat «folgenlos»11.

Diese Sphäre ist aber nicht aufgehängt im Nichts und Nirgends, auch

wenn es sich um «Zeitinseln» handelt, um «Punkte». Die Instanz, die
«innehält» und sich zu sich beurlaubt,bringt sich selbst nicht alsAbstractum,
sondern als Concretum mit, und damit auch das Paket ihrer Erfahrungen,
von denen sie sich gerade «entlastet», indem sie sie in ihr Modellhaftes
auflöst. Die Summe dieser das Ich intensivierenden Augenblicke, auch wenn
jeder einzelne folgenlos ist, d. h. in sich verpufft (oder verpuffen würde),
müsste eine «innere Linie» ergeben und rückwirken auf die «Instanz», die
sich dieser Steigerung ihres Bewusstseins von sich selbst und der Welt
aussetzt. Also auf den Menschen, der mehr ist als der zufällige Treffpunkt von
Reizen. Wie bei der Häufigkeit einer débauche, würde es im Prinzip von der

Häufigkeit dieser Reinigung abhängen, wie sehr ein Mensch davon geprägt
wird, und wie sehr er demnach bei sich selbst und «da ist»: für sich und
die andern. Und um wievieles weniger «steuerbar». Obwohl dies eine heikle

631



und statistisch unbeweisbare Hypothese ist. Die «punktuelle Ekstase»,
diese «sich kurzschliessende Erfahrungskette», ist sie ein ganz sich schlies-
sender Ring?

Was befreit, kann nicht wirken? Je befreiender, je erregender Kunst ist,
um so folgenloser wäre sie? Der «Innehaltende» in diesem — auf jeden Fall
«produktiven» — Augenblick des Innehaltens, seiner punktuellen Ekstase,
ist «herausgetreten» aus Zeit und Aktivität. Obwohl er sich gerade der
Wirklichkeit, der Essenz der Wirklichkeit seiner Erfahrung, zuwendet und
in diesem Augenblick frei ist von jedem korrumpierenden «Interesse», das

Tun verhindert oder verbiegt. Doch ist dieser Augenblick der Freiheit kein
Augenblick der Tat. Und nicht praktischer « Herstellung richtigeren Lebens ».

Wiederum, das ist die Dialektik des Widerstands, bleibt im «Innehalten»
als Freiheit virulent, was in der Anwendung um sich selbst gebracht würde.
Aus diesem Zirkel kommen wir nicht heraus. Zumindest nicht in der Theorie.

Und doch wird aus dieser Sphäre der «Entlastung», des vom Handeln
abgewandten Antriebs heraus, immer erneut auf die Wirklichkeit zugehalten,

die, aus der abstrahiert und sublimiert worden ist, um des «es soll
anders sein» willen, um des Traumbilds dieser Wirklichkeit, das sich täglich
mehr entfernt. Dieser sich immer mehr erweiternde Riss zwischen der Realität

und ihrer Möglichkeit erzeugt den Sprung und den Vorstoss, das Sich-
nicht-Abfinden, Sich-nicht-Einpassen. Das immer neue Aufreissen des

Gegensatzes zwischen dem, was ist, und dem, was sein sollte, zwischen
Wirklichkeit und Gegenwirklichkeit (dem ou-topos, dem, was nicht «statt»
hat, dem Traum). Immer erneut macht der Lyriker diesen Riss schmerzhaft
virulent, für sich und die andern, realisiert ihn und überwindet ihn, auf einen
Atemzug, im Gedicht. Und so bleibt aus all diesen Augenblicken höchster
Identität und höchster Objektivierung vielleicht doch eine Art Residuum,
eine potentielle Kontinuität im Lebendigen — Kontinuität der Diskontinuität

—, die «trägt» oder auch nicht trägt, je nachdem. Wenig, wie es ist,
gehört es zum Besten, was wir haben. Zu dem, was den Menschen rettet,
in seinem Menschsein, ihn befreit von den Zugriffen, gleichgültig, in welcher
Gesellschaftsform er zu leben haben wird. Denn alles muss in den Menschen
zurückverlegt werden, wenn überhaupt etwas « gerettet » werden soll, in dieser
Krise der bisher versuchten Lebensmodelle (die bei gänzlich verschiedener
Oberfläche eine fatale Ähnlichkeit der Struktur aufweist in Ost und West).

Die Möglichkeit der Verantwortung wäre also nicht sowohl im Inhalt
des Mitgeteilten, in der Themenwahl des Gedichts, sondern im wesentlichen
in der Identität des Sich-Zurücknehmens aus der Welt des Funktionierens,
auf den archimedischen Punkt ausserhalb dieser Zweckbezogenheiten12.

Ob wir etwas «ändern» oder nicht, es geht um die mögliche
Verantwortung eines jeden, in einer Zeit, deren wesentliches Erlebnis die Ohnmacht
des Einzelnen ist. Um das Paradox des Festhaltens an der unmöglichen

632



Verantwortung. Und vor allem auch um die Verantwortung dessen, der die
gemeinsame Erfahrung zu objektivieren hat, um die Verantwortung des

Dichters, die «richtigen Namen zu nennen». Um — Mindestforderung —
das wahrhaftige Benennen unserer Welt.

Immer von neuem registriert der Lyriker den Riss zwischen dem, was
«ist», und dem, was sein «sollte» und vielleicht sein könnte, um ihn zur
Sprache zu machen, ihn zu benennen.

10. Der Lyriker hält die Sprache, die in einem immerwährenden Ab-
schleifungsprozess begriffen ist, scharf und lebendig. Jedes Gedicht, das

Sprache erneuert, ist auch von daher grundsätzlich wichtig, gleichgültig,
was es zum Inhalt hat. Ein Wortkaleidoskop, wie Herzerro tut mehr für
die Kommunikation zwischen den Menschen als die meisten Protest-
gedichte13.

11. Das Alibi jedes Gedichts ist ein post festum. Ich hätte weitere Alibis
parat. Man lernt immer, bei jeder Rechtfertigung: über das Wesen des

Gerechtfertigten. Gedichte sind unnütz und unverzichtbar zugleich, wie
alles, worauf es in Wahrheit ankommt.

12. Gedichte werden geschrieben, weil sie geschrieben werden. Von
Menschen, die sie schreiben müssen. Soweit ein grosses öffentliches Thema
sie aufregt, wird es grosse Öffentliche Gedichte geben. — Als Vereinigung
des Unvereinbaren, als gestoppter Augenblick, der sich auf Anruf immer neu
ins Fliessen bringen lässt, ist das Gedicht auf jeden Fall das Ereignis einer
Utopie.

1«Die Dummheit liefert uns ans
Messer.» Ein Zeitgespräch in zehn Sonetten
von Christoph Meckel und Volker von
Törne. Friedenauer Presse, Berlin, 1967. —
2Günter Grass, «Ausgefragt». Gedichte
und Zeichnungen. Luchterhand, Neuwied
und Berlin, 1967. — 3 Erich Fried, « und Vietnam

und». Wagenbach, Berlin, 1966. —
4Teilzitat, von mir gekürzt, aus «Schaum»,
«Landessprache», Suhrkamp, 1960. —
5 Kilroy und andere Gedichte, Wagenbach,
Berlin, 1967. — "Peter Hamm, geb. 1937,
«Für alle wollte ich sprechen», in «Lyrik
aus dieser Zeit» 1963/64, München/Esslin-
gen, 1963, S. 128. — 'Ich möchte mich
hier auf das beziehen, was ich über das
Paradox der Katharse, über Innensteuerung

und Utopie bereits formuliert habe.
«Wozu Lyrik heute. Dichtung und Leser in
der gesteuerten Gesellschaft», Piper, 1968,
S. 24ff. — »Sartre, L'Arc, 30, 1966, S. 95.

— 9Vance Packard, «Die geheimen Ver¬

führer», Düsseldorf, 1965. — 10Der
moderne Mensch habe nur noch punktuelle
Ekstasen. Harry Buckwitz, Vortrag über
Brecht, gehalten an der Universität Heidelberg,

1965. — Der Begriff des Punktuellen
als Charakteristikum des Kunsterlebnisses,
bei Arnold Gehlen, «Anthropologische
Forschung», Hamburg, 1961, S. 119

(«Gefühlsstösse») und S. 123ff. — uUnd
ist die Zeitungslektüre, die zur allmorgendlichen

Katharsis der Empörung führt, nicht
häufig, auf einem niedereren Plan, ebenso

«Alibi», gerade wenn die Empörung eine
intensive war, und in sich selbst folgenlos
— 12Aus diesem Grunde geht auch die
erbitterte Diskussion über Sittlichkeit und
Ästhetik, die sich immer erneut an Staigers
inhaltlich begründeten Postulaten entzündet,

ihrerseits von einer ebenso
vordergründigen Vorstellung von Katharsis aus
wie Staiger selbst. — 13 Franz Mon,
«Herzzero», Luchterhand, 1968.

633


	Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit

