Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast"

Artikel: Das politische Gedicht und die Offentlichkeit
Autor: Domin, Hilde

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das politische Gedicht und die Offentlichkeit

Aktuelles und Grundsdtzliches

HILDE DOMIN

Lasst sie aus ihren Wolken kippen.
Brennt ihnen Verse auf die Haut.
Schlagt ihnen Lieder auf die Lippen.
Sagt ihnen, wer die Welt versaut

fordert Volker von Torne in einem « Zeitgesprach» mit Christoph Meckel 1.

Ich rede vom hélzernen Schwert und vom fehlenden Zahn
vom Protestgedicht.

Wie Stahl seine Konjunktur hat, hat Lyrik ihre Konjunktur.
Aufriistung offnet Mdrkte fiir Antikriegsgedichte.

Die Herstellungskosten sind gering . . .

Denn mittelgrosse Gefiihle gegen den Krieg

sind billig zu haben . . .

schreibt, skeptischer, Giinter Grass?; beide 1967.

Ist das politische Gedicht ein «holzernes Schwert» ? Lisst es die Men-
schen «aus den Wolken kippen», aufprallen auf den harten Boden der
Realitit?

Mit der — sehr unterschreibbaren — Forderung Volker von Tornes
und der — nicht ohne weiteres zu widerlegenden — Bestandesaufnahme von
Grass sind die Grenzen der Situation abgesteckt. Hierzu, in Kiirze, einige
Bemerkungen, statt eines Essays.

1. Die politischen Gedichte, die Leser oder Zuhorer «aus den Wolken
kippen» lassen, sind gezdhlt. Wie gute Gedichte, Verse, die «auf der Haut
brennen», immer gezdhlt sind. Nur dass die Serienherstellung von Protest-
gedichten, Massenproduktion als handle es sich um ein beliebiges Konsum-
gut, ithre Unzuldnglichkeit iiberdeutlich macht.

2. Der Leerlauf wirkt letzthin auch auf die Schreibenden ermiidend.
Eine Abkehr von dem Schema des Protestgedichts (es ist aufs Schema
heruntergekommen) ist leicht vorherzusagen.

626



3. Wenn auch Grass nicht ganz unrecht hat damit, dass das « Unbehagen
an Zustinden» als «Vehikel benutzt» wird («sie kommen ans Ziel, sie
kommen ans Ziel: / zuerst ins Feuilleton und dann in die Anthologie»), so
hat er wiederum nicht ganz recht. Denn es geht hier nicht nur um die Frage
des literarischen Ehrgeizes, des Mitmachenwollens, obwohl es auch darum
geht, natiirlich. Aber das Wichtigere ist doch wohl die Frage des Alibis.
Die Sohne und Enkel einer Generation, die mitschuldig geworden ist
(soweit sie nicht schuldig wurde), wehren sich dagegen, Mitschuldige zu
sein. Sie wollen nicht schweigend dem Unrecht zusehen. Sie «begehren,
nicht schuld daran zu sein». Auch wo sie nichts dndern konnen, geben sie
es lauthals zu den Akten, dass sie dagegen sind. Dass man sie tiberfahrt und
nicht um ihre Meinung frigt, obwohl sie den Stimmzettel haben. Und dass
die Welt «versaut» wird.

Insofern sind die Protestgedichte eine ethische Pflichtiibung, auch wenn es
nur «mittelgrosse Gefiihle» sind, die hier zur Sprache kommen. Und wenn
das Ganze den Charakter von mehr oder weniger geschickt erledigten Schul-
aufgaben annimmt. Sie sind also «verantwortlich». Oder wollen zumindest
verantwortlich sein. Das ist nicht nur ihre beste, sondern oft auch ihre
einzige gute Eigenschaft. Wieweit sie Literatur sind, und wieweit sie poli-
tisch wirkungsvoll sind, ist eine andere Frage.

4. Es ist interessant, die neueren deutschen Protestgedichte, die sich in
der Mehrzahl wohl seit Erich Frieds Und Vietnam und?® datieren, die aber
keinesfalls von der sie ausldsenden politischen Entwicklung dieser Jahre zu
trennen sind — nicht von der innenpolitischen Enttduschung der « Grossen
Koalition» und nicht von der Ausweglosigkeit des Vietnamkriegs und von
all den andern, tdglich manifesteren «Ausweglosigkeiten» —, mit den
politischen Gedichten der 50er Jahre zu vergleichen. Etwa mit Enzensber-
gers Landessprache oder Schaum. Fiir solche Gedichte hat Krolow mit
Recht die umfassendere Bezeichnung «offentliche» vorgeschlagen. Die
offentlichen Gedichte Enzensbergers, der Bachmann (Wo Deutschlands
Erde den Himmel schwirzt, oder Alle Tage, aus der Gestundeten Zeit) oder
gar der Nelly Sachs, oder auch die Todesfuge waren nicht die lyrische Auf-
bereitung von Tagesnotizen. Oder, um es positiver zu formulieren, der
Wunsch — das Programm, im Unterschied zur spontanen Notwendigkeit —,
die Tagespolitik den Leuten «auf die Haut zu brennen». Sie entsprangen
dem Ungeniigen, dem Leid, der Verzweiflung eines Menschen, der diese
Welt: die historische Wirklichkeit, Deutschland, die Ndhe der Morde und
der Moérder, oder auch das Manipuliertwerden nicht ertrug. Hier handelte
es sich nicht um «mittelgrosse Gefiihle» oder um ein literarisches oder auch
politisches Soll. Hier handelte es sich um iiberhaupt kein Soll. Sondern um
ein Muss. Um ein «Ich kann nicht anders». Enzensbergers Gedichte fahren
wie ein grosser Sturm daher, Windstirke zehn, die Worte vor sich her-

627



treibend. Diese Angst vor dem Verschlucktwerden durch die konformieren-
den Michte des Ambientes, die den Menschen sanft und freundlich abzu-
schaffen drohen. Und die unser aller Angst ist. Oder doch sein miisste.

Hier stehe ich tdaglich . . .

knietief im schaumenden status quo,
unter vergasern und ampeln.

horch!
wer ruft griissgott aus dem schaum?
wer heisst mich hoffen? und warum hoffen?
wer reicht mir die klebrige bruderhand?
loslassen ! loslassen! ich bin keiner von euch
und keiner von uns: ich bin zufillig geboren . . .
woher die moblierten herren, die unter die teppiche kriechen
und das geflammte furnier und die stellenangebote zerbeissen?
woher ? und wohin mit ihnen? wohin mit den witwen?
wohin mit den kommunisten? wohin mit dem,
was da sagt héolderlin und meint himmler . . .

hinaus, hinaus in den regen!
in den tiefen ranzigen schaum, in die irrenhduser,
in die gefdngnisse, in die kongresshallen,
wo der speichel der liigner von den wdnden rinnt,
wohin denn sonst? in die gusseisernen krematorien,
und in die hundertfdltig verfluchten zolldmter,
hauptzollamter und zollaufsichtsbehiorden !
und wohin mit uns?. ..
loslassen! finger weg ! zufdllig lebe ich noch!
zufdllig bin ich geboren! . . .4.

Ein Protest, ein Hilfe- und Protestruf mit solcher Stimme! 1960 war das
erst, dass einer so schreiend durch die Welt fuhr, dass er die Leser «aus
den Wolken kippen» liess (um Tornes Massstab hier anzulegen). Und das
trotz der unleugbaren Redundanz, die dieser pathetische Wortersturm mit
sich fiihrt. Selbst die intelligentesten und gekonntesten Gedichte Erich Frieds
wirken daneben wie bemiihte Sonntagspredigten. Und dabei sind sie ja
sprachlich gekonnt und von einer mehr als nur oberflichlichen Gewissen-
haftigkeit. Von einer Gewissenhaftigkeit, die es im Hauptberuf ist. Und der
es vielleicht an Vehemenz, gewiss nicht an ethischem Elan gebricht. Sie
sind Programmgedichte, oft im besten Sinne. Aber eben nicht mehr. Mobi-
lisieren sie Erkenntnis und Protest? Vielleicht. Mehr als die Zeitung, kann
sein. Weniger als die Fernsehreportagen.

628



Eines der gezdhlten Vietnamgedichte (ich kenne nicht alle, natiirlich),
die neben den grossen Gffentlichen Gedichten der 50er Jahre standhalten,
scheint mir Karsunkes Kilroy war hier zu sein3. Was unterscheidet dies
Gedicht? Dass es durch das Nadelohr dieses einen Menschen, eben des
Autors, ins Allgemeine geht. Dass es nicht nur Wissen und Sollen ist,
sondern eine Grunderfahrung wiedergibt: die Enttduschung einer Generation
an ihren Vorbildern. Eine neue Generation lernt (wenn auch weniger hart),
dass Vorbilder nicht Wort halten. Die Amerikaner, die Befreier.

Kilroy, der beste freund, den ich hatte

als ich 11 war waren

das drei goldene worte

«Kilroy is here»

fast so schén wie die drei

der french revolution

von der er erzdhlte

freiheit und gleichheit und briiderlichkeit

als ich 11 war hatten

meine eltern

mich falsch erzogen

Kilroy gab sich die miihe
erkldrte mir menschenrechte

Es ist eine Liebeserklirung an das Verlorene. Und zugleich eine Absage.
Der Verlust ist glaubhaft. Eine Liebeserklirung wie diese, was fiir eine
Liebeserklarung:

selbst an Shakespeare-sonetten
noch den brooklyn-akzent . ..

Hier spricht ein personlicher und zugleich muster-hafter Schmerz, die
Absage ist nicht leichthin gesagt, es ist die Absage an die eigene Kindheit:

jetzt steht . ..
auf den rauchschwarzen resten von dorfern
«Kilroy is here»

Dass es hier um einen erlittenen und ganz realen Kummer geht, das unter-
scheidet dies Gedicht von den nur — gut oder auch weniger gut — gemach-
ten Serienfabrikaten. Diese personlichste Absage ist aber zugleich die
Absage einer Generation.

5. Nicht eingegangen werden soll hier auf die unleugbare Tatsache, dass
der Blickwinkel der Protestdichter ein relativ enger, ideologisch genau

629



abgesteckter ist. Napalm in Biafra z. B. ist nicht Gegenstand von Auf-
regung und Protest. Als kiirzlich ein Gedicht iiber Napalm in Biafra in der
ZEIT zu lesen war, ein Gedicht im Stile der gingigen Protestgedichte, aber
mit gednderter Geographie, fiel es sehr auf. Der Autor war Meckel; es war,
wie manchen Lesern entging, Meckel senior. (Er war gerade Zuhorer gewesen
bei einer Tagung «Fiir und wider die zeitgenossische Literatur», bei der die
Frage, warum Vietnam ja, aber nicht der Genozid in Biafra zum Engage-
ment verpflichte, zu Zwischenrufen und Gegenprotesten gefiihrt hatte.)

Hier ergibe sich nun durchaus die Frage, wieweit das « Aus-den-Wolken-
Kippen» auch wirklich den Aufprall auf die harte Wirklichkeit oder nur auf
einen ideologisch bestimmten Ausschnitt meint. Wenn diese Frage nicht
vorweg beantwortet wiare durch die Feststellung, dass ein « Aus-den-Wol-
ken-Kippen» ohnehin nur stattzufinden scheint, wenn fiir den Autor die
allgemeine Sache zur eigenen Sache wird. So eigen wie der eigene Tod oder
das eigene Ersticktwerden oder Verbrennen. Oder Totenmiissen.

6. Wer sich vornimmt, die allgemeine Sache als allgemeine, nur so, zum
Gegenstand des Gedichts zu machen, dem wird es gehen wie dem jungen
Lyriker, der sich beklagt «Fiir alle wollte ich sprechen und konnte nicht
sprechen fiir mich»%. Im Augenblick, wo diese sehr personliche, diese
Erfahrung eigenen Versagens ausgesprochen wird, schlidgt sie sofort um
ins Paradigmatische: Kaum spricht er sie aus, kaum verzichtet er darauf,
«fiir die andern zu sprechen», so spricht er auch schon fiir sie mit. Das ist
die innere Dialektik der Dichtung, in der nichts ohne seine Gegenseite ist,
und in der man nichts «wollen» darf und auf alles verzichten muss ausser
auf den Mut zur Wahrhaftigkeit.

7. Keineswegs ist dem Lyriker eine ersthdndige Erfahrung im Sinne
biographischer oder topographischer Belegbarkeit abzuverlangen; jede Er-
fahrung, auch die fernste, kann fiir den Lyriker zur «ersthindigen» werden,
wenn er sie als Schock erfihrt, etwas, das ihm zustosst, jenseits seines Pro-
gramms. Erkenntnis ist Voraussetzung, aber sie reicht nicht. Nur was ihm
«auf der Haut brennt», wird andern «auf der Haut brennen». Das poli-
tische Gedicht, wie jedes Gedicht, ist daher so virulent, wie es als « Gedicht»
virulent ist. Dem Lyriker muss also die Erfahrung des « Aus-den-Wolken-
Kippens» selber eignen. Sonst ist er ein schwicherer Konkurrent publi-
zistischer Analyse oder des Fernsehens.

8. Hier also kommen wir wieder zuriick auf die Frage des Alibis. Ob
denn Gedichte iiberhaupt etwas dndern.

Da gab es kiirzlich ein «Gedicht», das kam auf einer roten oder gelben
Postkarte ins Haus — irgendeine Einladung zu einer Veranstaltung — und
forderte auf, «diese Karte zu verbrennen wie Vietnam verbrennt». Ein
Gedicht, das kein Gedicht ist, ruft zu einer Tat auf, die keine Tat ist. «War
Ihnen wohler, als Sie das Stiick Papier verbrannt hatten?» fragte ich die

630



Veranstalter. « Aber das tut doch keiner», sagten sie. Redundanz, happening,
ein Pseudo-Alibi. (Von hier aus geht es weiter zum Autodaf¢ eines leben-
digen Schiferhunds, der dann aber doch vorher chloroformiert werden
soll. Ein happening, verkleidet als politischer Akt.) Das Pseudo-Alibi ldsst
sich leicht als solches entlarven. Es stellt kein Problem ausser dem der
Eitelkeit seiner Veranstalter.

9. Die Frage der Wirkung von Kunst, ob Gedichte etwas «dndern», ist
weit komplizierter.

Skeptischer als Brecht (Lyrik soll die Wirklichkeit verdndern), zuversicht-
licher als Benn (Lyrik, Kunst, ist folgenlos), frage ich: Handelt es sich zu-
mindest um ein Hoherlegen der Schwelle der Manipulierbarkeit? Der
Schwelle, hinter der der Mensch nicht mehr «etwas aus dem macht, was
man aus ihm gemacht hat», sondern etwas «aus sich machen Ildsst»8? Wie
steht es um die Steigerung des Menschen zu seinen eigenen Moglichkeiten,
als Voraussetzung einer menschlicheren Welt?

Um ehrlich zu sein, es steht schlecht. Hat etwa der Lyriker, hat der Lyrik-
leser zu denen gehort, die sich besonders bewidhren, wenn die «Proben»
kommen ? Widersteht er den geheimen — oder durchaus nicht geheimen —
Verfiihrern® diesseits und jenseits des Eisernen Vorhangs besser als die
meisten? Wenn Lyrik den Menschen sich selbst zuriickgibt, wenn sie 1hn
anhilt zur Wahrhaftigkeit, miissten der Lyriker und sein Leser nicht verant-
wortungsfreudiger sein als andere?

Die hohe Identitdt mit sich selbst, die das Gedicht auslost (beim Schrei-
ben, beim Lesen), ist eine Identitdt auf Augenblicke. Punktuelle Ekstasen19.
Derartige Augenblicke tragen ihr Alibi in sich. Die Katharsis, diese Berei-
nigung zwischen Innen und Aussen, zwischen Wirklichkeit und Gegen-
wirklichkeit, vollzieht sich in der «Sphire der Entlastung» (Gehlen), ist als
solche in der Tat «folgenlos» 11,

Diese Sphire ist aber nicht aufgehiingt im Nichts und Nirgends, auch
wenn es sich um «Zeitinseln» handelt, um «Punkte». Die Instanz, die
«innehilt» und sich zu sich beurlaubt, bringt sich selbst nicht als Abstractum,
sondern als Concretum mit, und damit auch das Paket ihrer Erfahrungen,
von denen sie sich gerade «entlastet», indem sie sie in ihr Modellhaftes
auflost. Die Summe dieser das Ich intensivierenden Augenblicke, auch wenn
jeder einzelne folgenlos ist, d. h. in sich verpufft (oder verpuffen wiirde),
miisste eine «innere Linie» ergeben und riickwirken auf die «Instanz», die
sich dieser Steigerung ihres Bewusstseins von sich selbst und der Welt aus-
setzt. Also auf den Menschen, der mehr ist als der zuféllige Treffpunkt von
Reizen. Wie bei der Hiufigkeit einer débauche, wiirde es im Prinzip von der
Hiufigkeit dieser Reinigung abhdngen, wie sehr ein Mensch davon geprigt
wird, und wie sehr er demnach bei sich selbst und «da ist»: fir sich und
die andern. Und um wievieles weniger «steuerbar». Obwohl dies eine heikle

631



und statistisch unbeweisbare Hypothese ist. Die «punktuelle Ekstase»,
diese «sich kurzschliessende Erfahrungskette», ist sie ein ganz sich schlies-
sender Ring?

Was befreit, kann nicht wirken? Je befreiender, je erregender Kunst ist,
um so folgenloser wire sie ? Der «Innehaltende» in diesem — auf jeden Fall
«produktiven» — Augenblick des Innehaltens, seiner punktuellen Ekstase,
ist «herausgetreten» aus Zeit und Aktivitit. Obwohl er sich gerade der
Wirklichkeit, der Essenz der Wirklichkeit seiner Erfahrung, zuwendet und
in diesem Augenblick frei ist von jedem korrumpierenden «Interesse», das
Tun verhindert oder verbiegt. Doch ist dieser Augenblick der Freiheit kein
Augenblick der Tat. Und nicht praktischer « Herstellung richtigeren Lebens».
Wiederum, das ist die Dialektik des Widerstands, bleibt im «Innehalten»
als Freiheit virulent, was in der Anwendung um sich selbst gebracht wiirde.
Aus diesem Zirkel kommen wir nicht heraus. Zumindest nicht in der Theorie.

Und doch wird aus dieser Sphire der « Entlastung», des vom Handeln
abgewandten Antriebs heraus, immer erneut auf die Wirklichkeit zugehal-
ten, die, aus der abstrahiert und sublimiert worden ist, um des «es soll
anders sein» willen, um des Traumbilds dieser Wirklichkeit, das sich tdglich
mehr entfernt. Dieser sich immer mehr erweiternde Riss zwischen der Reali-
tat und ihrer Moglichkeit erzeugt den Sprung und den Vorstoss, das Sich-
nicht-Abfinden, Sich-nicht-Einpassen. Das immer neue Aufreissen des
Gegensatzes zwischen dem, was ist, und dem, was sein sollte, zwischen
Wirklichkeit und Gegenwirklichkeit (dem ou-topos, dem, was nicht «statt»
hat, dem Traum). Immer erneut macht der Lyriker diesen Riss schmerzhaft
virulent, fir sich und die andern, realisiert ihn und iiberwindet ihn, auf einen
Atemzug, im Gedicht. Und so bleibt aus all diesen Augenblicken hdchster
Identitit und hochster Objektivierung vielleicht doch eine Art Residuum,
eine potentielle Kontinuitdt im Lebendigen — Kontinuitit der Diskontinui-
tat —, die «tragt» oder auch nicht triagt, je nachdem. Wenig, wie es ist,
gehort es zum Besten, was wir haben. Zu dem, was den Menschen rettet,
in seinem Menschsein, ihn befreit von den Zugriffen, gleichgiiltig, in welcher
Gesellschaftsform er zu leben haben wird. Denn alles muss in den Menschen
zuriickverlegt werden, wenn tiberhaupt etwas « gerettet» werden soll, in dieser
Krise der bisher versuchten Lebensmodelle (die bei gidnzlich verschiedener
Oberfliche eine fatale Ahnlichkeit der Struktur aufweist in Ost und West).

Die Moglichkeit der Verantwortung wire also nicht sowohl im Inhalt
des Mitgeteilten, in der Themenwahl des Gedichts, sondern im wesentlichen
in der Identitit des Sich-Zuriicknehmens aus der Welt des Funktionierens,
auf den archimedischen Punkt ausserhalb dieser Zweckbezogenheiten 12,

Ob wir etwas «dndern» oder nicht, es geht um die mogliche Verant-
wortung eines jeden, in einer Zeit, deren wesentliches Erlebnis die Ohnmacht
des Einzelnen ist. Um das Paradox des Festhaltens an der unmdglichen

632



Verantwortung. Und vor allem auch um die Verantwortung dessen, der die
gemeinsame Erfahrung zu objektivieren hat, um die Verantwortung des
Dichters, die «richtigen Namen zu nennen». Um — Mindestforderung —
das wahrhaftige Benennen unserer Welt.

Immer von neuem registriert der Lyriker den Riss zwischen dem, was
«ist», und dem, was sein «sollte» und vielleicht sein kénnte, um ihn zur
Sprache zu machen, ihn zu benennen.

10. Der Lyriker hilt die Sprache, die in einem immerwidhrenden Ab-
schleifungsprozess begriffen ist, scharf und lebendig. Jedes Gedicht, das
Sprache erneuert, ist auch von daher grundsitzlich wichtig, gleichgiiltig,
was es zum Inhalt hat. Ein Wortkaleidoskop, wie Herzerro tut mehr fiir
die Kommunikation zwischen den Menschen als die meisten Protest-
gedichte 13,

11. Das Alibi jedes Gedichts ist ein post festum. Ich hatte weitere Alibis
parat. Man lernt immer, bei jeder Rechtfertigung: iiber das Wesen des
Gerechtfertigten. Gedichte sind unniitz und unverzichtbar zugleich, wie
alles, worauf es in Wahrheit ankommt.

12. Gedichte werden geschrieben, weil sie geschrieben werden. Von
Menschen, die sie schreiben miissen. Soweit ein grosses 6ffentliches Thema
sie aufregt, wird es grosse Offentliche Gedichte geben. — Als Vereinigung
des Unvereinbaren, als gestoppter Augenblick, der sich auf Anruf immer neu
ins Fliessen bringen lisst, ist das Gedicht auf jeden Fall das Ereignis einer

Utopie.

1«Die Dummbheit liefert uns ans Mes-
ser.» Ein Zeitgesprich in zehn Sonetten
von Christoph Meckel und Volker von
Torne. Friedenauer Presse, Berlin, 1967. —
2Giinter Grass, «Ausgefragt». Gedichte
und Zeichnungen. Luchterhand, Neuwied
und Berlin, 1967. — 3 Erich Fried, «und Viet-
nam und». Wagenbach, Berlin, 1966. —
4Teilzitat, von mir gekiirzt, aus « Schaum»,
«Landessprache», Suhrkamp, 1960. —
SKilroy und andere Gedichte, Wagenbach,
Berlin, 1967. — ®Peter Hamm, geb. 1937,
«Fir alle wollte ich sprechen», in «Lyrik
aus dieser Zeit» 1963/64, Miinchen/Esslin-
gen, 1963, S. 128. — 7Ich mochte mich
hier auf das beziehen, was ich tber das
Paradox der Katharse, uber Innensteu-
erung und Utopie bereits formuliert habe.
«Wozu Lyrik heute. Dichtung und Leser in
der gesteuerten Gesellschaft», Piper, 1968,
S. 24ff. — 8Sartre, L’Arc, 30, 1966, S. 95.
— %Vance Packard, «Die geheimen Ver-

fihrer», Disseldorf, 1965. — 19Der mo-
derne Mensch habe nur noch punktuelle
Ekstasen. Harry Buckwitz, Vortrag Ulber
Brecht, gehalten an der Universitdt Heidel-
berg, 1965. — Der Begriff des Punktuellen
als Charakteristikum des Kunsterlebnisses,
bei Arnold Gehlen, «Anthropologische
Forschung», Hamburg, 1961, S. 119
(«Gefiihlsstésse») und S. 123ff. — 11 Und
ist die Zeitungslektiire, die zur allmorgend-
lichen Katharsis der Emporung fiihrt, nicht
hiufig, auf einem niedereren Plan, ebenso
«Alibi», gerade wenn die Empodrung eine
intensive war, und in sich selbst folgenlos?
— 12Aus diesem Grunde geht auch die
erbitterte Diskussion tiber Sittlichkeit und
Asthetik, die sich immer erneut an Staigers
inhaltlich begriindeten Postulaten entziin-
det, ihrerseits von einer ebenso vorder-
griindigen Vorstellung von Katharsis aus
wie Staiger selbst. — 13 Franz Mon,
«Herzzero», Luchterhand, 1968.

633



	Das politische Gedicht und die Öffentlichkeit

