
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast"

Artikel: Moderne Literatur : eine Provokation?

Autor: Zeltner, Gerda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schmerzbetäubung, Bewusstseinstrübung durch Gebrauch und Missbrauch
von Medikamenten, Psychopharmaka und Rauschmitteln wie durch die

ganze Vergnügungsindustrie sind auf der einen Seite, exzessives Erfolgsstreben

auf der andern Seite die in den Massen mächtigen Konkurrenten
der christlichen Frohbotschaft, welche die Erlösung des Menschen und die
Gottesliebe verkünden. Hier Entscheidungen zu fordern und zu neuen
Bekenntnissen zu führen bleibt die Aufgabe der Kirchen, die sie in jeder
Epoche zu erfüllen hatten und die sie wie einst, so jetzt nur unter Kreuz
und kläglichem Versagen — wenn überhaupt dann durch Gottes Gnade —
leisten.

Moderne Literatur — eine Provokation?

GERDA ZELTNER

Zum neunten Mal fanden dies Jahr die Konstanzer Literaturgespräche
statt, und zwar galten sie dem als Frage vorgebrachten Thema «Moderne
Literatur — eine Provokation ». Über den Verlauf der Diskussionen konnte
man in der Tagespresse lesen sowie auch von dem wehmütigen Fazit, dass

es sich im literarischen Bereich «ausprovoziert» habe. Der Gründe sind
viele; einesteils ist der Provokation der Boden entzogen, weil es in unserer
Gesellschaft keine strengen Tabus noch Dogmen mehr gibt — seien sie

politischer, religiöser, sexueller Natur —, die es zu sprengen gilt; des andern
aber ist die Provokation, trotz dieses Sachverhaltes, geradezu zum
obligatorischen Ingredienz des Literaturwerks erhoben worden: das heisst, sie

wurde institutionalisiert, kommerzialisiert und verlor damit auch jeden
Wert.

Dieser summarische Befund müsste allerdings auf die sogenannte freie
Welt beschränkt werden. Die Verhältnisse können auch anders liegen; und
ein eminent wichtiger Beitrag der Gespräche war es, dass sie die
Unterschiede wieder einmal genau formulierten. In Ländern, wo die Information
von der Regierung zensuriert, manipuliert wird, kann ein über vertuschte
Sachverhalte aufklärendes Werk einen äusserst provokatorischen Charakter

haben. Zugleich wird niemand sich der Evidenz entziehen, dass hier der

616



menschliche Gehalt, der oft geradezu todesmutige Einsatz, mehr wiegt als
die ästhetische Qualität.

Da die Diskussion jedoch vor allem unter westlichen Teilnehmern verlief,

mag es erstaunen, wie sehr sie, den wiederholten Bemühungen des

Vorsitzenden zum Trotz, sich nur in den Grenzgebieten der Literatur
bewegte, sich mit Politik, Soziologie, Pädagogik, Religion befasste, und wie
wenig mit Literatur.

So wurde man zu der Frage gedrängt, ob das Wort «Provokation»
überhaupt einen tauglichen Ausgangspunkt für eine Literaturbetrachtung ergeben

kann, wenn man es bloss auf die direkte, inhaltliche Aussage des

Autors beschränkt. Würde man dem nachgehen, wie die relevanten heutigen
Autoren zu uns reden, würde man Einzelnes betrachten, statt mit einem
summarischen Image inhaltlicher Herausforderung zu operieren, dann
gäben sich wahrscheinlich von innen her manche literarische Provokationselemente

zu erkennen, ja, es liesse sich möglicherweise eine Art «Poetik der
Provokation» ermitteln. Und dies möchte ich hier, in Ergänzung zu jenen
Gesprächen, andeutungsweise versuchen.

Die heutige verwaltete, hoch technisierte Gesellschaft ist in erschreckend
zunehmendem Mass auf Arbeitsteilung angewiesen und bildet für alles ihre
Spezialisten aus. Damit verknüpft sich ein allgemeines «malaise». Wir alle
leiden an der Spezialisierung, weil sich damit der Überblick und die
Zusammenhänge immer mehr entziehen und der Einzelne auf sich selbst und seine

Einsamkeit zurückgeworfen wird. Unser Wunschbild einer Figur, die über
den Fachgebieten steht und, indem sie sich für das allgemein Menschliche
einsetzt, sozusagen zum Sprachrohr des Weltgewissens wird, projizieren wir
auf den Schriftsteller. Ohne fachliche Schulung, soll er dennoch der
Gewissensführer auf allen Gebieten der öffentlichen Meinungsbildung sein.

Damit hängen wir dem Autor einen vagen und romantischen Mythos
an, dessen erstes Merkmal es ist, dass er ihn überfordert. Denn, wenn noch
der Schriftsteller des 18. und 19. Jahrhunderts wirkliche und fundamentale
Kenntnisse aller sozialen Fragen haben konnte, so muss der heutige viele
dieser Kenntnisse den Fachleuten überlassen. Allerdings scheint mir, es

lassen sich heute immer deutlicher Gegenzüge erkennen. In vielen Schriftstellern

ist ein neues politisches Bewusstsein erwacht, der Wille, die
Verantwortung an unserer Zeit bewusst und aktiv mitzutragen. So wächst die Zahl
derer, die in der Presse zum Tagesgeschehen direkt Stellung nehmen, ständig

an. Ganz unverkennbar liegt darin aber auch ein Geständnis; das
Geständnis nämlich, dass in der eigentlichen literarischen Schöpfung heute
kein Raum mehr bleibt zur direkten Verarbeitung sozialer oder politischer
Themen noch zur wörtlichen Formulierung eines Engagements.

Im literarischen Werk ist der Autor mit der Situation der heutigen
Literatur verwoben. Und auch diese Situation ist mehr als früher von der

617



Spezialisierung betroffen. Sehr leicht liesse sich belegen, dass der Autor
heute mehr als je sich auf die Sprache zurückgezogen hat, oder, genauer
gesagt, auf sie zurückgedrängt wurde. Ein historischer Abriss — zu dem
hier kein Raum ist — würde zeigen, wie sehr die Eigenentwicklung der
Form in diese Richtung geht. Man denke beispielsweise nur daran, wie
uns — im Gegensatz zu früheren Epochen oder zu diesbezüglich weniger
begünstigten Ländern — jede Möglichkeit zur vielseitigen Information
offensteht. Die Aufgabe der Mitteilung und Aufklärung, die zum Teil auch
vom Spielfilm und der Trivialliteratur übernommen wurde, hat sich dem
Schriftsteller entzogen. Und dadurch wird das «Wie» (der Sprachgebrauch)
gegenüber dem «Was» (dem Sprachinhalt) an Raum gewinnen. Damit wird
es jedoch legitim, den Schriftsteller — ohne dabei einem sterilen «l'art pour
l'art» Vorschub zu leisten — bei dem zu nehmen, was sein Fach und sein
Werkstattmaterial ist, die Sprache.

Unsere Möglichkeit zu direkter Orientierung hat auch weitere Konsequenzen.

Wir sind durch die Massenmedien mit dem grenzenlosen Informationspotential

abgestumpft. Wie sollen wir die Quantität an täglicher
Benachrichtigung verarbeiten Wir werden gezwungen, eine Art inneres Abschirmsystem

anzulegen, das die Fülle aufhält und ihr verwehrt, in unseren
Gefühlsbereich einzudringen: Wir nehmen uns, statt zu Herzen, alles
möglichst nur zur Kenntnis.

Sind wir aber nicht misstrauisch geworden gegen den Klartext überhaupt?
Alle Informationen, Pamphlete, Aufrufe, Vorschriften, alle Meldungen und
Falschmeldungen sind — wenigstens der Form nach — Klartexte. Ihnen
vor allem gilt unser Abwehrreflex; und es mag dabei eine weitere Ahnung
mitspielen: es wird in uns der Verdacht immer dringender, dass menschliche

Wahrheit nicht in eine Reihe logischer Sätze gepresst werden kann;
dass sie sich wohl nur um die Ecke herum und zusammen mit dem Schweigen

zu ergeben vermag.
In allen Epochen war der Schriftsteller da, um diese vom Schweigen

begleitete Sprache zu finden. Was heute dazukam, ist die Forderung, dass
diese sich so weit wie möglich von den Klartextrednern entferne, um den

abgestumpften, abwehrenden Zeitgenossen zu erreichen und wieder
aufhorchen zu lassen.

Zur Illustration sei eine einfache Gegenüberstellung angeführt. In seinen
«Entretiens avec Bernard Pingaud» sagt Brice Parrain: «La guerre m'avait
appris qu'on ne peut pas être individualiste dans un monde industriel...
L'individu est devenu très faible et par là même plein de prétentions. » Das
ist an sich ein durchaus richtiges Wort, das von zahlreichen Zeitdiagnosen
bestätigt wird. Indem es sich aber bequem zur blossen Kenntnis nehmen und

618



rationell ins Museum unseres Wissens einreihen lässt, entbehrt es der explosiven

Kraft: es fordert nicht unmittelbar zu der Selbstbefragung und Selbstkritik

heraus, die eigentlich in ihm angelegt sind.
Dazu nun ein einfaches Gegenbeispiel: dem Leser Nathalie Sarrautes

ist bekannt, wie ihre Texte mit Fürwörtern durchzogen sind. Statt
Eigennahmen steht «il, elle, elles, ils»: auf wen bezieht sich das? Jeder wird
zugeben, dass es ihn irritiert, wenn er über viele Seiten hin nicht weiss, von
wem eigentlich die Rede sei; oder, wie in «Les fruits d'or» und «Entre la
vie et la mort», es überhaupt nie erfährt und schliesslich in lauter
Hypothesen sich selber zusammenbuchstabieren muss. Ob man das «Provokation»
nennen will, ist nebensächlich, wichtig aber, dass durch die Irritation, die
auf den affektiven Bereich einwirkt, das rationale Abwehrsystem ein wenig
erschüttert wird und dass etwas in unser Inneres dringt. Diese unbequemen,
nach einer Identität suchenden Fürwörter, die an unser Mitmachen appellieren,

rufen in uns eine gefühlsmässige Vorstellung von dem zuvor bloss
gemeldeten Schwachsein des Individuellen wach.

Könnte es sich dabei aber nicht auch um eine Falschmeldung handeln
Dafür gibt es Kriterien. Ginge es nämlich um eine Einzelheit, stünden sie

nicht in bezug zu anderem und würden in einem ganzen dichterischen
Weltentwurf bestätigt, wären auch diese «il, elle, ils» bald wieder vergessen.
Sie verlieren ihren episodischen Charakter nur dadurch, dass sie ein Detail
sind, ein Beitrag in einer authentischen und eigenwillig neuen Interpretation
des Menschen und seiner Funktion in der Gesellschaft.

Wer eine fremde Sprache lernt, erfährt, dass er damit automatisch auch
eine etwas andere Denkweise einübt. Von der Linguistik her ist längst
bekannt, wie sehr unser Denken von der Sprache her strukturiert und
abgegrenzt wird. Es ist menschenunmöglich, etwas zu denken, was nicht
als Möglichkeit in der sprachlichen Morphologie und Syntax vorgegeben
ist. In unserer Sprache liegt eine Art Vorurteil, eine Vorausinterpretation
von allem, was uns begegnet: Tyrannei des Wortes, zahllose Möglichkeiten,
die wir nicht denken können, weil die Sprache nicht will.

Das Leidigste daran ist, dass die Sprache unseres Alltags, der Zeitung,
des Rundfunks etc. von Wörtern, Begriffen, Metaphern wimmelt, denen

längst keine lebendige Vorstellung mehr entspricht. Sie laufen aus
vergangenen Weltanschauungen oder Ideologien mit, führen eine Art
posthumes Dasein und sind doch unberechenbar gefährlich, weil sie uns unmerklich

den Zugang zur eigentlichen heutigen Realität verbauen.
Hier öffnet sich ein weites Feld der Möglichkeit, uns anhand des

Sprachgebrauchs herauszufordern, mit Sprache Kritik zu üben an den mit Wörtern

619



mechanisch übernommenen und zur Lüge gewordenen Denkstrukturen. Es

gibt bedeutende Texte, die sich in dieser Kritik sozusagen schon erfüllen.
Becketts «Textes pour rien» sind kaum etwas anderes als ein
ununterbrochener Guerillakrieg; ihre befremdenden Wortfolgen sind kleine
fortgesetzte Sabotageakte — mit Verzweiflung und böser Genugtuung zugleich
durchgeführt — gegen die Sprachschranken, die den Blick auf das vermauern,
«wie es ist». Man kann das wörtlich nehmen. Diese Texte zerbrechen die
Sprachschienen, auf denen unser Denken mechanisch einherläuft, sie

beschädigen die Sprachbrücken, die uns ahnungslos und bequem über
Abgründe führen.

Oder ein ganz anderes Buch, Peter Bichsels «Die Jahreszeiten». Sind sie

nicht als Ganzes strukturiert wie eine Suchaktion, die immer wieder in
andere Richtung fahndet? So beispielsweise die Art wie der Autor «ich»
sagt und wieder abbricht, ein «er» erfindet und auch von diesem immer
wieder abkommt, weil es anscheinend in eine Sackgasse führt, oder ins
Leere. Das ist nicht einfach Standpunkttechnik, es bedeutet ein fortwährendes
Abtasten von dem, was man von einem «er» und einem «ich», was man
überhaupt von den Dingen noch sagen könne, ohne zu lügen. Das Sachbuch

zeigt sich dabei noch als das Verlässlichste. «Die Jahreszeiten» sind
unter anderem ein kleiner Protest-Feldzug gegen die überlebten Grimassen
in unserer Sprache. Wem dieser Ausdruck zu militant erscheint, braucht
nur an die Figur Kieningers zu denken : da haben wir also trotz aller
Vorbehalte doch einiges über sie erfahren; und wer fühlte sich da nicht
brüskiert, in seiner Behaglichkeit angegriffen, wenn er plötzlich liest: «Der
Trottel glaubt, er lebe»? Brüskiert, weil wir, ehrlich gesagt, es auch schon
fast glaubten, weil wir in unserem alten Tick, aus jedem Fetzen wieder eine
Gestalt zu zimmern, mit der wir uns gemütlich identifizieren können,
festgefahren sind. Die Lektüre ist offenbar nicht mehr so ganz «ce vice impuni»,
wie Valéry Larbaud sie nannte.

Es ist eine alte Geschichte, dass Robbe-Grillet von diesen Problemen her
seine ganze Poetik ableitete. Ihm erscheint es als eine Erbsünde, dass wir
keine freien Augen hätten, um die Dinge in ihrem faktischen Dasein zu
erfassen. Wir hängen ihnen moralische, psychologische, metaphysische
Kategorien an und verleihen ihnen damit ein beruhigendes Aussehen. Dies
aber ist blosse Ideologie, die nichts mit ihnen zu schaffen hat. Schuld daran
ist vorwiegend unsere Sprache mit ihrem Gewimmel von stereotypen,
gedankenlos verwendeten Wortverbindungen. Wir sprechen von der «Traurigkeit

einer Landschaft», vom «grollenden Donner», der «Gleichgültigkeit
des Steines» und so fort. Darin liegt jedesmal eine verlogene Projektion,
die die Gegenstände vermenschlicht, ein analoges Verhalten von Mensch

620



und Umwelt und damit eine Einheit vortäuscht. Zwar hat die heutige
Wissenschaft und Philosophie längst darüber aufgeklärt, dass diese nicht
besteht, und die allumfassende Ordnung der Schöpfung, worin der Mensch
geborgen wäre, eine falsche Lehre bedeutet. Indem aber diese Illusion
durch unsere Sprache weiterhin in uns umgeht, sind wir in der Begegnung
mit den tatsächlichen Befunden immer wieder der Enttäuschung ausgesetzt,
die — wie Robbe-Grillet meint — direkt zur Tragödie anwachsen kann.

Robbe-Grillets Forderung nach Romantexten, aus denen alle Sprach-
Illusionen, alle Vor-Urteile total verbannt sind, ist demnach auf einfachste
Weise konsequent. Man lese jedoch ein paar Seiten und man wird bestürzt
sein, wie fremd «die Wahrheit» tönt. Jede «stolze Säule», beispielsweise,
könnten wir uns besser vorstellen als jene, die in «La jalousie» gezeigt
wird anhand der genau gemessenen Winkel, welche ihre Schatten über
eine Terrasse wirft.

Indem der Autor die Situation des Menschen in der heutigen Welt nicht
mehr nur beschreibt, sondern in seinen Texten nachvollzieht, entstehen

völlig neue, fast hermetische Sprachmuster. Wir müssen sie sozusagen lesen

lernen, so ungewohnt ist der totale Bildersturm, der hier stattfand.

Hier wird eine Zwischenbemerkung zum Thema Provokation fällig. Wenn
Robbe-Grillet und — obwohl weniger radikal — viele andere Autoren die

Metapher liquidieren, ist das auch ein Hinweis, dass der Literatur eine neue
Funktion aufgegeben wurde. Die Metapher ist ein Stilmittel jeder möglichen
Idealisierung. Die Literaturgeschichte ist voll von Beispielen, wie der
Dichter anhand des Sprachbildes die Welt verklären, Feindliches versöhnen,
im abgründig Scheinenden einen verborgenen Sinn heraufbeschwören kann.

Sind aber die Elemente sprachlicher Weltverklärung oder WeltVerzierung
einmal fortgenommen, bleibt nur noch, die Welt real zu verändern. Man
könnte daher der Frage nachgehen, wie weit die heute so laut gewordene
und sich auch an die Literatur wendende Forderung nach Provokation mit
diesem nur noch direkt vollziehbaren Einwirken zusammenhängt.

Selbstverständlich sind wir hier im Bereich der Utopie. Literatur kann
die Welt nicht direkt verändern. Jedoch in diesen kleinen insistierenden
Schockwirkungen durch den Sprachgebrauch kann sie unser Bewusstsein
allmählich modifizieren. Die extreme bühnenmässige Stilisierung der Be-

wusstseinsänderung durch das Einwirken von Sprache findet sich heute in
Peter Handkes Theaterstück «Kaspar». Vor mehr als zehn Jahren stellte
Michel Butor davon ein faszinierendes Modell her. Sein Roman «La
modification» zeigt vor unseren Augen, wie an seinem Helden durch das
Aufbrechen neuer Sprachschichten, durch die Formulierungen von Inhalten

621



aus dem vorsprachlichen Bereich sich eine totale Wandlung vollzieht. Ein

ganz gewöhnlicher Mann, der sich als eigenständig handlungsfähiges Subjekt

versteht, steigt mit einem genauen Plan in einen Zug. Am Ziel seiner
Reise angelangt, wird ihm das Handeln, das Ausführen seines Vorsatzes
total unmöglich: Ohne dass im Äusseren das Geringste geschah, sank er
fast unmerklich langsam anhand eines Ansturms sprachlicher Bezüge aus
der klischeehaften Vorstellung seiner selbst hinaus ins Bedenkliche und
völlig Unbestätigte.

In der französischen Literatur hat kaum jemand so vielfältig die falschen
Sprachkonventionen demaskiert wie Robert Pinget. Sein jüngster Roman
«Le libera» besteht aus einer Art Plaidoyer, das ein alter Mann formuliert,
weil der Dorfklatsch ihn im Zusammenhang mit einem seit zehn Jahren
unaufgeklärten Verbrechen beschuldigt hat. Beim Aufschlagen des Buches
fallen sogleich — sehr ähnlich wie bei Nathalie Sarraute — die Punktreihen
auf, welche fast refrainhaft die Sätze beschliessen. Beim Lesen wird man
davon fast unablässig irritiert, da sie allemal dort stehen, wo wir das Eigentliche

erwarten. Geradezu methodisch werden wir im Stich gelassen und zu
eigener Vorstellung gezwungen.

Viel wurde schon von den mannigfaltigen Listen gehandelt, mit denen
der moderne Romancier den Leser zum Mitmachen veranlasst. Auch dies
hat mit Provokation, oder sagen wir, mit Ruhestörung zu tun. Es bringt
uns zum Bewusstsein, dass wir in einer Welt leben, ob deren Gefährdung
das behagliche Entgegennehmen, das passive Zuschauen eine Monstruosität
geworden ist.

Es wäre jedoch zu einfach, Pingets enttäuschende Gedankenpunkte als
eine blosse Taktik des Verschweigens hinzustellen. Gewiss hat dieses mit
dem Thema des Romans zu tun, da ja das Plaidoyer so formuliert werden

muss, dass jeder Verdacht hinfällig wird. Aber vor allem meldet sich hier
die Erfahrung, dass, was im Leben geschieht, längst nicht mehr so
überschaubar ist, wie die meistgekauften zeitgenössischen Romane es uns immer
noch vormachen. Die Punkte sind eine der vielen Antworten des Autors
auf die Unfassbarkeit des Wirklichen. So ist vielleicht, was der Leser als

Herausforderung empfindet, nicht selten der Ausdruck von des Autors
eigener Not. Dieser ist darauf angewiesen, dass in die leeren Stellen — die
Stellen, die er nicht füllen kann — von Seiten des Lesers intuitiv ahnungs-
haft etwas einströmt, das zusammen mit den Worten überhaupt erst eine

Wirklichkeit herstellt.
Es gibt eine Reihe Wörter, vor denen man sich heute die Ohren zuhalten

möchte. Etwa das Schlagwort vom unbehausten Menschen, oder von der
verlorenen Mitte, oder der Entfremdung und so fort. Und doch wird nie-

622



mand bestreiten, dass gerade sie mit zentralen Erkenntnissen zu tun haben.
Sie enthüllten einst eine Wahrheit, indem sie sie formulierten, aber in der
schematischen Repetition verloren sie diese wieder. Heute sind sie direkt ein

Alibi, summarische Träger einer scheinbaren Verständigung, die, indem sie

uns das Denken ersparen, ein wirkliches Verständnis verbauen.
Wenn es ein allgemeines Merkmal heutigen Erzählens ist, dass es nicht

mehr linear vorangeht, sich nicht an eine feste Perspektive hält, so wurde
dies doch selten so konsequent durchgeführt wie bei Pinget. Ständig wechselt

der Blickpunkt, ständig der anvisierte Zeitraum. Oft bleibt das wann?
oder wer? überhaupt unbeantwortet. Wir irren im Lesen umher, wir spüren
uns heimatlos in der Zeit und im Raum. So tragen Pingets Texte durch die

unbequeme und schockierende Desorientierung von innen her wieder in
unser Bewusstsein, was jene Schlagwörter ursprünglich entdeckten und was
sich mit ihnen nicht mehr sagen lässt.

Aber auch hier handelt es sich nicht um eine blosse Strategie der
Provokation, die ein Autor, ohne im Spiel zu sein, manipuliert. Gerade indem er
darauf verzichtet, in der fiktiven Art des realistischen Romanciers über dem

Spiel zu thronen, wird seine Welt undurchsichtig und fragmentarisch.
Durch die Meander seiner Syntax hindurch zeichnet er seine eigene Erfahrung

von der unmöglich gewordenen Orientation und sein eigenes
Ausgeliefertsein in Zeit und Ort.

«Une nuit de douceur...
Une nuit de juillet sur les petits jardins de chez nous, la lune qui éclaire

un pan de mur comme on dit ou un couple qui rêve sur un banc ou...»
Dies ist eine zufällig aufgeschlagene Stelle ; sie tönt zunächst heimatlich,

Julinacht über kleinen Gärten, wem greift das nicht ein wenig ans Herz.
Aber auf Heimatliches ist kein Verlass mehr. Der Mond noch und dann,
beiläufig, ein «wie man sagt», und damit wird das Vorgebrachte auch als
das Verbrauchte, als Schablone denunziert. Das Bild vom träumenden
Paar bestätigt nur noch, dass wir uns im Bereich eines sentimentalen
Schnickschnacks befinden.

Anschliessend ist von einem Bewohner dieser Nacht die Rede : « Mortin
à sa fenêtre penserait à quelque chose comme sa vie, l'échec sur toute la
ligne, la mort qui gagne du terrain, les affections perdues, l'image qu'il
s'était faite de soi et qui n'est plus que fumée, bref, tout ce qu'on peut
dire de plat...»

Ähnliches Schwelgen des Sentiments, in der Wehmut, diesmal; und
wieder nur ein paar Wörter, die alles in die Negativität befördern, indem
sie es gelassen als Cafard-Rhetorik demaskieren.

Auch hier bestätigt die Ganzheit der Romankonzeption die Einzelzüge.
Wenn «Le libera» das wimmelnde, meist traurige und lächerliche Leben
eines imaginären Dorfes evoziert, dann ist eine unermüdliche Demystifi-

623



zierung durch Sprachgebrauch am Werk. Wer beispielsweise sich hier an
Pingets Antiklerikalismus stösst, wird sogleich zugeben müssen: es ist ein
Antiklerikalismus aus Sprachgefühl. Eine an den Formellitaneien, den

Stelzengängen der Wörter und deren salbungsvoller Gestik leidende
Sensibilität erfindet sich als Opfer einen Dorfpfarrer, an dem es in der Tat viel
zu lachen gibt.

Wenn der Autor des weitern einen unverkennbaren Spass hat, Unsittliches

zu insinuieren und es in einem halb prüd bigotten, halb sensationslüsternen

Dorfgetratsch kommentieren zu lassen, wird dabei nicht eine
menschliche Schwäche lächerlich gemacht, sondern die Heuchelei dieser
Kommentare. Es geht überhaupt nur darum, um des Menschlichen willen,
wie immer es sei, die Schablonen zu denunzieren, in denen es erstickt.
Unter den verhöhnten Klischees aber erwachen die Themen zum Leben:
ganz alltägliche Themen, verschüttete und in kleinbürgerlichen
Moralvorstellungen versauerte Grundverhältnisse des Daseins, Schuld und
Unschuld, Oben und Unten, Gott und Teufel...

Kehren wir zu unserem Zitat zurück. «L'image qu'il s'était faite... bref,
tout ce qu'on peut dire de plat... » Auch hier wird nicht einfach die Wehmut
des Herzens verhöhnt, es wird nur gemeldet, dass man sie so nicht mehr
sagen kann, dass der Gemeinplatz das Gefühl von seiner Wirklichkeit
abtrennt. In zahllosen ähnlichen kleinen Schocks führt das Buch uns zu der
unbequemen Erkenntnis, dass wohl alles, was so gemeinhin Gefühlsleben
heisst, befragt und neu formuliert werden müsste, um sich wieder den
wahren menschlichen Befunden zu nähern.

Allerdings reicht Pingets Thematik weiter. Die Parodie auf Mortins
Cafard besagt auch, dass der Jammer des Einzelnen über sein vertanes
Leben in der heutigen Welt privat geworden und daher auch keiner echten
literarischen Mitteilung mehr fähig ist. Die andere Provokation, die oft
durch Pingets Klischeeverhöhnung hindurch mitläuft, gilt jener Prätention
des Individuums, von der Brice Parrain berichtete; sie ist indirekte Kunde
davon, dass das Innere des Einzelnen heute nichts mehr über die Welt
vermag.

Pinget ist nur ein besonders lebendiges Beispiel, wie vielstimmig die
Provokation sein kann, die dem heutigen Autor anhand des Sprachlichen
offensteht und wie dabei eine Sicht freigegeben wird: eine Sicht, die nicht
einfach ins Leere führt. Es genügt nicht, dass ein Autor verblüffend anderes

um der blossen Verblüffung willen herbeischafft und sich des Weitern über
das Schicksal der Welt hinwegsetzt. Das Nur-Neue wird, indem keine
grösseren Zusammenhänge es tragen und indem es mit keiner Aussage über

624



unsere innere oder äussere Situation verbunden ist, sehr bald zufällig und
belanglos tönen.

Dass die Sorge um diese Situation unterschwellig in ihr umgeht, dass

sie hinter der schockierenden Herausforderung einer erahnten Wahrheit
nachtastet, das unterscheidet die echte Provokation — den wirklichen
Appell an den Leser — von der Falschmünzerei des Bluffs.

Nach diesem langen Plaidoyer für das durch den Autor geschärfte
zweifelnde Bewusstsein muss ich zum Schluss auch die anfänglichen
summarischen Annahmen befragen und beispielsweise die Behauptung, unsere
Gesellschaft hätte die Tabus überwunden, berichtigen. Für jedes abgesetzte,
mit Majuskeln geschriebene Tabu haben sich in Wahrheit Dutzende kleiner
Unantastbarkeiten eingeschlichen, die, einer wirklichen Freiheit zuliebe,
wiederum demaskiert werden müssen.

Ferner muss ich die optimistische Feststellung, die Information sei bei
uns nicht manipuliert, ergänzen. Auch in der freien Welt ist überall Manipulation

im Spiel, vielleicht nicht so sehr beabsichtigte als auf vertrackten
Wegen sich selbst vollziehende: in der Weise, dass nach dem Prinzip von
Angebot und Nachfrage die Informationsmedien uns möglichst das sagen,
war wir zu hören wünschen, und, weiter noch, dass wir selber das heraushören,

was wir, um nicht gestört zu werden, wahrhaben möchten.
Wenn aber jemand uns veranlasst, auf die Worte zu horchen, macht er

uns auch hellhöriger für viele Mechanismen der menschlichen Bequemlichkeit.

In seinem Einwirken auf die Sprache und der damit verbundenen Be-

wusstseinsänderung kommt dem Autor der Jetztzeit nun doch wieder ein

ganz fundamentales Führeramt zu. Die in der Gruppe der Lesenden provozierte

Modifikation des Denkens wird auf die Gesellschaft und damit auch
auf Politik, Erziehung, soziale Planung und so fort zurückwirken. Und
gerade indem dieses Wirken so wenig spektakulär und so schwer nachweisbar

ist, bedeutet es, im nichttotalitären Staat, wohl das schwierigste Engagement.

625


	Moderne Literatur : eine Provokation?

