Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast”

Artikel: Moderne Literatur : eine Provokation?
Autor: Zeltner, Gerda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schmerzbetiubung, Bewusstseinstriibung durch Gebrauch und Missbrauch
von Medikamenten, Psychopharmaka und Rauschmitteln wie durch die
ganze Vergniigungsindustrie sind auf der einen Seite, exzessives Erfolgs-
streben auf der andern Seite die in den Massen méachtigen Konkurrenten
der christlichen Frohbotschaft, welche die Erlésung des Menschen und die
Gottesliebe verkiinden. Hier Entscheidungen zu fordern und zu neuen
Bekenntnissen zu fiihren bleibt die Aufgabe der Kirchen, die sie in jeder
Epoche zu erfiillen hatten und die sie wie einst, so jetzt nur unter Kreuz
und kldglichem Versagen — wenn iiberhaupt dann durch Gottes Gnade —
leisten.

Moderne Literatur — eimne Provokation?

GERDA ZELTNER

Zum neunten Mal fanden dies Jahr die Konstanzer Literaturgesprache
statt, und zwar galten sie dem als Frage vorgebrachten Thema «Moderne
Literatur — eine Provokation ?». Uber den Verlauf der Diskussionen konnte
man in der Tagespresse lesen sowie auch von dem wehmiitigen Fazit, dass
es sich im literarischen Bereich «ausprovoziert» habe. Der Griinde sind
viele; einesteils ist der Provokation der Boden entzogen, weil es in unserer
Gesellschaft keine strengen Tabus noch Dogmen mehr gibt — seien sie
politischer, religioser, sexueller Natur —, die es zu sprengen gilt; des andern
aber ist die Provokation, trotz dieses Sachverhaltes, geradezu zum obliga-
torischen Ingredienz des Literaturwerks erhoben worden: das heisst, sie
wurde institutionalisiert, kommerzialisiert und verlor damit auch jeden
Wert.

Dieser summarische Befund musste allerdings auf die sogenannte freie
Welt beschrankt werden. Die Verhiltnisse konnen auch anders liegen; und
ein eminent wichtiger Beitrag der Gespriche war es, dass sie die Unter-
schiede wieder einmal genau formulierten. In Lindern, wo die Information
von der Regierung zensuriert, manipuliert wird, kann ein iiber vertuschte
Sachverhalte aufkldrendes Werk einen dusserst provokatorischen Charak-
ter haben. Zugleich wird niemand sich der Evidenz entziehen, dass hier der

616



menschliche Gehalt, der oft geradezu todesmutige Einsatz, mehr wiegt als
die asthetische Qualitit.

Da die Diskussion jedoch vor allem unter westlichen Teilnehmern ver-
lief, mag es erstaunen, wie sehr sie, den wiederholten Bemiihungen des
Vorsitzenden zum Trotz, sich nur in den Grenzgebieten der Literatur
bewegte, sich mit Politik, Soziologie, Pidagogik, Religion befasste, und wie
wenig mit Literatur.

So wurde man zu der Frage gedringt, ob das Wort « Provokation» iiber-
haupt einen tauglichen Ausgangspunkt fiir eine Literaturbetrachtung erge-
ben kann, wenn man es bloss auf die direkte, inhaltliche Aussage des
Autors beschriankt. Wiirde man dem nachgehen, wie die relevanten heutigen
Autoren zu uns reden, wiirde man Einzelnes betrachten, statt mit einem
summarischen Image inhaltlicher Herausforderung zu operieren, dann
giben sich wahrscheinlich von innen her manche literarische Provokations-
elemente zu erkennen, ja, es liesse sich moglicherweise eine Art « Poetik der
Provokation» ermitteln. Und dies mochte ich hier, in Ergdnzung zu jenen
Gesprichen, andeutungsweise versuchen.

Die heutige verwaltete, hoch technisierte Gesellschaft ist in erschreckend
zunehmendem Mass auf Arbeitsteilung angewiesen und bildet fiir alles ihre
Spezialisten aus. Damit verkniipft sich ein allgemeines «malaise». Wir alle
leiden an der Spezialisierung, weil sich damit der Uberblick und die Zusam-
menhidnge immer mehr entziehen und der Einzelne auf sich selbst und seine
Einsamkeit zuriickgeworfen wird. Unser Wunschbild einer Figur, die iiber
den Fachgebieten steht und, indem sie sich fiir das allgemein Menschliche
einsetzt, sozusagen zum Sprachrohr des Weltgewissens wird, projizieren wir
auf den Schriftsteller. Ohne fachliche Schulung, soll er dennoch der Gewis-
sensfithrer auf allen Gebieten der 6ffentlichen Meinungsbildung sein.

Damit hdngen wir dem Autor einen vagen und romantischen Mythos
an, dessen erstes Merkmal es ist, dass er ihn tiberfordert. Denn, wenn noch
der Schriftsteller des 18. und 19. Jahrhunderts wirkliche und fundamentale
Kenntnisse aller sozialen Fragen haben konnte, so muss der heutige viele
dieser Kenntnisse den Fachleuten iiberlassen. Allerdings scheint mir, es
lassen sich heute immer deutlicher Gegenziige erkennen. In vielen Schrift-
stellern ist ein neues politisches Bewusstsein erwacht, der Wille, die Verant-
wortung an unserer Zeit bewusst und aktiv mitzutragen. So wichst die Zahl
derer, die in der Presse zum Tagesgeschehen direkt Stellung nehmen, stin-
dig an. Ganz unverkennbar liegt darin aber auch ein Gestindnis; das Ge-
stindnis ndmlich, dass in der eigentlichen literarischen Schopfung heute
kein Raum mehr bleibt zur direkten Verarbeitung sozialer oder politischer
Themen noch zur wortlichen Formulierung eines Engagements.

Im literarischen Werk ist der Autor mit der Situation der heutigen
Literatur verwoben. Und auch diese Situation ist mehr als frither von der

617



Spezialisierung betroffen. Sehr leicht liesse sich belegen, dass der Autor
heute mehr als je sich auf die Sprache zuriickgezogen hat, oder, genauer
gesagt, auf sie zuriickgedriangt wurde. Ein historischer Abriss — zu dem
hier kein Raum ist — wiirde zeigen, wie sehr die Eigenentwicklung der
Form in diese Richtung geht. Man denke beispielsweise nur daran, wie
uns — im Gegensatz zu fritheren Epochen oder zu diesbeziiglich weniger
begiinstigten Lindern — jede Moglichkeit zur vielseitigen Information
offensteht. Die Aufgabe der Mitteilung und Aufkldrung, die zum Teil auch
vom Spielfilm und der Trivialliteratur iibernommen wurde, hat sich dem
Schriftsteller entzogen. Und dadurch wird das « Wie» (der Sprachgebrauch)
gegeniiber dem « Was» (dem Sprachinhalt) an Raum gewinnen. Damit wird
es jedoch legitim, den Schriftsteller — ohne dabei einem sterilen «I’art pour
I’art» Vorschub zu leisten — bei dem zu nehmen, was sein Fach und sein
Werkstattmaterial ist, die Sprache.

*

Unsere Moglichkeit zu direkter Orientierung hat auch weitere Konsequen-
zen. Wir sind durch die Massenmedien mit dem grenzenlosen Informations-
potential abgestumpft. Wie sollen wir die Quantitit an tdglicher Benach-
richtigung verarbeiten ? Wir werden gezwungen, eine Art inneres Abschirm-
system anzulegen, das die Fiille aufhilt und ihr verwehrt, in unseren
Geflihlsbereich einzudringen: Wir nehmen uns, statt zu Herzen, alles
moglichst nur zur Kenntnis.

Sind wir aber nicht misstrauisch geworden gegen den Klartext iiberhaupt ?
Alle Informationen, Pamphlete, Aufrufe, Vorschriften, alle Meldungen und
Falschmeldungen sind — wenigstens der Form nach — Klartexte. Ihnen
vor allem gilt unser Abwehrreflex; und es mag dabei eine weitere Ahnung
mitspielen: es wird in uns der Verdacht immer dringender, dass mensch-
liche Wahrheit nicht in eine Reihe logischer Sitze gepresst werden kann;
dass sie sich wohl nur um die Ecke herum und zusammen mit dem Schwei-
gen zu ergeben vermag.

In allen Epochen war der Schriftsteller da, um diese vom Schweigen
begleitete Sprache zu finden. Was heute dazukam, ist die Forderung, dass
diese sich so weit wie moglich von den Klartextrednern entferne, um den
abgestumpften, abwehrenden Zeitgenossen zu erreichen und wieder auf-
horchen zu lassen.

Zur Illustration sei eine einfache Gegeniiberstellung angefiihrt. In seinen
« Entretiens avec Bernard Pingaud» sagt Brice Parrain: «La guerre m’avait
appris qu’on ne peut pas étre individualiste dans un monde industriel...
L’individu est devenu tres faible et par 1a méme plein de prétentions.» Das
ist an sich ein durchaus richtiges Wort, das von zahlreichen Zeitdiagnosen
bestdtigt wird. Indem es sich aber bequem zur blossen Kenntnis nehmen und

618



rationell ins Museum unseres Wissens einreihen lidsst, entbehrt es der explo-
siven Kraft: es fordert nicht unmittelbar zu der Selbstbefragung und Selbst-
kritik heraus, die eigentlich in ihm angelegt sind.

Dazu nun ein einfaches Gegenbeispiel: dem Leser Nathalie Sarrautes
ist bekannt, wie ihre Texte mit Fiirwortern durchzogen sind. Statt Eigen-
nahmen steht «il, elle, elles, ils»: auf wen bezieht sich das? Jeder wird
zugeben, dass es ihn irritiert, wenn er iiber viele Seiten hin nicht weiss, von
wem eigentlich die Rede sei; oder, wie in «Les fruits d’or» und «Entre la
vie et la mort», es iiberhaupt nie erfihrt und schliesslich in lauter Hypo-
thesen sich selber zusammenbuchstabieren muss. Ob man das « Provokation»
nennen will, ist nebensichlich, wichtig aber, dass durch die Irritation, die
auf den affektiven Bereich einwirkt, das rationale Abwehrsystem ein wenig
erschiittert wird und dass etwas in unser Inneres dringt. Diese unbequemen,
nach einer Identitdt suchenden Fiirworter, die an unser Mitmachen appellie-
ren, rufen in uns eine gefithlsmissige Vorstellung von dem zuvor bloss
gemeldeten Schwachsein des Individuellen wach.

Kd&nnte es sich dabei aber nicht auch um eine Falschmeldung handeln?
Dafiir gibt es Kriterien. Ginge es ndmlich um eine Einzelheit, stiinden sie
nicht in bezug zu anderem und wiirden in einem ganzen dichterischen
Weltentwurf bestitigt, wiaren auch diese «il, elle, ils» bald wieder vergessen.
Sie verlieren ihren episodischen Charakter nur dadurch, dass sie ein Detail
sind, ein Beitrag in einer authentischen und eigenwillig neuen Interpretation
des Menschen und seiner Funktion in der Gesellschaft.

ES

Wer eine fremde Sprache lernt, erfihrt, dass er damit automatisch auch
eine etwas andere Denkweise einiibt. Von der Linguistik her ist ldngst
bekannt, wie sehr unser Denken von der Sprache her strukturiert und
abgegrenzt wird. Es ist menschenunmoglich, etwas zu denken, was nicht
als Moglichkeit in der sprachlichen Morphologie und Syntax vorgegeben
ist. In unserer Sprache liegt eine Art Vorurteil, eine Vorausinterpretation
von allem, was uns begegnet: Tyrannei des Wortes, zahllose Moglichkeiten,
die wir nicht denken kdnnen, weil die Sprache nicht will.

Das Leidigste daran ist, dass die Sprache unseres Alltags, der Zeitung,
des Rundfunks etc. von Wortern, Begriffen, Metaphern wimmelt, denen
langst keine lebendige Vorstellung mehr entspricht. Sie laufen aus ver-
gangenen Weltanschauungen oder Ideologien mit, fithren eine Art post-
humes Dasein und sind doch unberechenbar gefihrlich, weil sie uns unmerk-
lich den Zugang zur eigentlichen heutigen Realitit verbauen.

Hier 6ffnet sich ein weites Feld der Moglichkeit, uns anhand des Sprach-
gebrauchs herauszufordern, mit Sprache Kritik zu iiben an den mit Wortern

619



mechanisch ibernommenen und zur Liige gewordenen Denkstrukturen. Es
gibt bedeutende Texte, die sich in dieser Kritik sozusagen schon erfiillen.
Becketts «Textes pour rien» sind kaum etwas anderes als ein ununter-
brochener Guerillakrieg; ihre befremdenden Wortfolgen sind kleine fort-
gesetzte Sabotageakte — mit Verzweiflung und béser Genugtuung zugleich
durchgefiihrt — gegen die Sprachschranken, die den Blick auf das vermauern,
«wie es ist». Man kann das wortlich nehmen. Diese Texte zerbrechen die
Sprachschienen, auf denen unser Denken mechanisch einherlduft, sie
beschiadigen die Sprachbriicken, die uns ahnungslos und bequem iiber
Abgriinde fiihren.

Oder ein ganz anderes Buch, Peter Bichsels « Die Jahreszeiten». Sind sie
nicht als Ganzes strukturiert wie eine Suchaktion, die immer wieder in
andere Richtung fahndet? So beispielsweise die Art wie der Autor «ich»
sagt und wieder abbricht, ein «er» erfindet und auch von diesem immer
wieder abkommt, weil es anscheinend in eine Sackgasse fiihrt, oder ins
Leere. Das ist nicht einfach Standpunkttechnik, es bedeutet ein fortwdhrendes
Abtasten von dem, was man von einem «er» und einem «ich», was man
iiberhaupt von den Dingen noch sagen konne, ohne zu liigen. Das Sach-
buch zeigt sich dabei noch als das Verlasslichste. « Die Jahreszeiten» sind
unter anderem ein kleiner Protest-Feldzug gegen die iiberlebten Grimassen
in unserer Sprache. Wem dieser Ausdruck zu militant erscheint, braucht
nur an die Figur Kieningers zu denken: da haben wir also trotz aller Vor-
behalte doch einiges iiber sie erfahren; und wer fiihlte sich da nicht briis-
kiert, in seiner Behaglichkeit angegriffen, wenn er pl6tzlich liest: «Der
Trottel glaubt, er lebe» ? Briiskiert, weil wir, ehrlich gesagt, es auch schon
fast glaubten, weil wir in unserem alten Tick, aus jedem Fetzen wieder eine
Gestalt zu zimmern, mit der wir uns gemiitlich identifizieren kdonnen, fest-
gefahren sind. Die Lektiire ist offenbar nicht mehr so ganz «ce vice impuni»,
wie Valery Larbaud sie nannte.

*

Es ist eine alte Geschichte, dass Robbe-Grillet von diesen Problemen her
seine ganze Poetik ableitete. [hm erscheint es als eine Erbsiinde, dass wir
keine freien Augen hitten, um die Dinge in ihrem faktischen Dasein zu
erfassen. Wir hédngen ihnen moralische, psychologische, metaphysische
Kategorien an und verleihen ihnen damit ein beruhigendes Aussehen. Dies
aber ist blosse Ideologie, die nichts mit ihnen zu schaffen hat. Schuld daran
ist vorwiegend unsere Sprache mit ihrem Gewimmel von stereotypen,
gedankenlos verwendeten Wortverbindungen. Wir sprechen von der «Trau-
rigkeit einer Landschaft», vom «grollenden Donner», der « Gleichgiiltigkeit
des Steines» und so fort. Darin liegt jedesmal eine verlogene Projektion,
die die Gegenstinde vermenschlicht, ein analoges Verhalten von Mensch

620



und Umwelt und damit eine Einheit vortduscht. Zwar hat die heutige
Wissenschaft und Philosophie langst dariiber aufgeklart, dass diese nicht
besteht, und die allumfassende Ordnung der Schopfung, worin der Mensch
geborgen wire, eine falsche Lehre bedeutet. Indem aber diese Illusion
durch unsere Sprache weiterhin in uns umgeht, sind wir in der Begegnung
mit den tatsdchlichen Befunden immer wieder der Enttduschung ausgesetzt,
die — wie Robbe-Grillet meint — direkt zur Tragddie anwachsen kann.

Robbe-Grillets Forderung nach Romantexten, aus denen alle Sprach-
Illusionen, alle Vor-Urteile total verbannt sind, ist demnach auf einfachste
Weise konsequent. Man lese jedoch ein paar Seiten und man wird bestiirzt
sein, wie fremd «die Wahrheit» tont. Jede «stolze Saule», beispielsweise,
konnten wir uns besser vorstellen als jene, die in «La jalousie» gezeigt
wird anhand der genau gemessenen Winkel, welche ihre Schatten iiber
eine Terrasse wirft.

Indem der Autor die Situation des Menschen in der heutigen Welt nicht
mehr nur beschreibt, sondern in seinen Texten nachvollzieht, entstehen
vollig neue, fast hermetische Sprachmuster. Wir miissen sie sozusagen lesen
lernen, so ungewohnt ist der totale Bildersturm, der hier stattfand.

Hier wird eine Zwischenbemerkung zum Thema Provokation fillig. Wenn
Robbe-Grillet und — obwohl weniger radikal — viele andere Autoren die
Metapher liquidieren, ist das auch ein Hinweis, dass der Literatur eine neue
Funktion aufgegeben wurde. Die Metapher ist ein Stilmittel jeder mdglichen
Idealisierung. Die Literaturgeschichte ist voll von Beispielen, wie der
Dichter anhand des Sprachbildes die Welt verkldren, Feindliches versohnen,
im abgriindig Scheinenden einen verborgenen Sinn herauf beschworen kann.
Sind aber die Elemente sprachlicher Weltverklirung oder Weltverzierung
einmal fortgenommen, bleibt nur noch, die Welt real zu verdndern. Man
konnte daher der Frage nachgehen, wie weit die heute so laut gewordene
und sich auch an die Literatur wendende Forderung nach Provokation mit
diesem nur noch direkt vollziehbaren Einwirken zusammenhéngt.
Selbstverstdndlich sind wir hier im Bereich der Utopie. Literatur kann
die Welt nicht direkt verindern. Jedoch in diesen kleinen insistierenden
Schockwirkungen durch den Sprachgebrauch kann sie unser Bewusstsein
allmdhlich modifizieren. Die extreme biithnenmaéssige Stilisierung der Be-
wusstseinsinderung durch das Einwirken von Sprache findet sich heute in
Peter Handkes Theaterstiick «Kaspar». Vor mehr als zehn Jahren stellte
Michel Butor davon ein faszinierendes Modell her. Sein Roman «La modi-
fication» zeigt vor unseren Augen, wie an seinem Helden durch das Auf-
brechen neuer Sprachschichten, durch die Formulierungen von Inhalten

621



aus dem vorsprachlichen Bereich sich eine totale Wandlung vollzieht. Ein
ganz gewodhnlicher Mann, der sich als eigenstindig handlungsfihiges Sub-
jekt versteht, steigt mit einem genauen Plan in einen Zug. Am Ziel seiner
Reise angelangt, wird ihm das Handeln, das Ausfithren seines Vorsatzes
total unmoglich: Ohne dass im Ausseren das Geringste geschah, sank er
fast unmerklich langsam anhand eines Ansturms sprachlicher Beziige aus
der klischeehaften Vorstellung seiner selbst hinaus ins Bedenkliche und
vollig Unbestétigte.

In der franzosischen Literatur hat kaum jemand so vielfiltig die falschen
Sprachkonventionen demaskiert wie Robert Pinget. Sein jiingster Roman
«Le libera» besteht aus einer Art Plaidoyer, das ein alter Mann formuliert,
weil der Dorfklatsch ihn im Zusammenhang mit einem seit zehn Jahren
unaufgeklarten Verbrechen beschuldigt hat. Beim Aufschlagen des Buches
fallen sogleich — sehr dhnlich wie bei Nathalie Sarraute — die Punktreihen
auf, welche fast refrainhaft die Sdtze beschliessen. Beim Lesen wird man
davon fast unablassig irritiert, da sie allemal dort stehen, wo wir das Eigent-
liche erwarten. Geradezu methodisch werden wir im Stich gelassen und zu
eigener Vorstellung gezwungen.

Viel wurde schon von den mannigfaltigen Listen gehandelt, mit denen
der moderne Romancier den Leser zum Mitmachen veranlasst. Auch dies
hat mit Provokation, oder sagen wir, mit Ruhestérung zu tun. Es bringt
uns zum Bewusstsein, dass wir in einer Welt leben, ob deren Gefdahrdung
das behagliche Entgegennehmen, das passive Zuschauen eine Monstruositit
geworden ist.

Es wire jedoch zu einfach, Pingets enttduschende Gedankenpunkte als
eine blosse Taktik des Verschweigens hinzustellen. Gewiss hat dieses mit
dem Thema des Romans zu tun, da ja das Plaidoyer so formuliert werden
muss, dass jeder Verdacht hinfillig wird. Aber vor allem meldet sich hier
die Erfahrung, dass, was im Leben geschieht, lingst nicht mehr so iiber-
schaubar ist, wie die meistgekauften zeitgendssischen Romane es uns immer
noch vormachen. Die Punkte sind eine der vielen Antworten des Autors
auf die Unfassbarkeit des Wirklichen. So ist vielleicht, was der Leser als
Herausforderung empfindet, nicht selten der Ausdruck von des Autors
eigener Not. Dieser ist darauf angewiesen, dass in die leeren Stellen — die
Stellen, die er nicht fiillen kann — von seiten des Lesers intuitiv ahnungs-
haft etwas einstromt, das zusammen mit den Worten iiberhaupt erst eine
Wirklichkeit herstellt.

Es gibt eine Reihe Worter, vor denen man sich heute die Ohren zuhalten
mochte. Etwa das Schlagwort vom unbehausten Menschen, oder von der
verlorenen Mitte, oder der Entfremdung und so fort. Und doch wird nie-

622



mand bestreiten, dass gerade sie mit zentralen Erkenntnissen zu tun haben.
Sie enthiillten einst eine Wahrheit, indem sie sie formulierten, aber in der
schematischen Repetition verloren sie diese wieder. Heute sind sie direkt ein
Alibi, summarische Tréiger einer scheinbaren Verstindigung, die, indem sie
uns das Denken ersparen, ein wirkliches Verstindnis verbauen.

Wenn es ein allgemeines Merkmal heutigen Erzihlens ist, dass es nicht
mehr linear vorangeht, sich nicht an eine feste Perspektive hilt, so wurde
dies doch selten so konsequent durchgefiihrt wie bei Pinget. Stindig wech-
selt der Blickpunkt, stindig der anvisierte Zeitraum. Oft bleibt das wann?
oder wer? iiberhaupt unbeantwortet. Wir irren im Lesen umbher, wir spiiren
uns heimatlos in der Zeit und im Raum. So tragen Pingets Texte durch die
unbequeme und schockierende Desorientierung von innen her wieder in
unser Bewusstsein, was jene Schlagworter urspriinglich entdeckten und was
sich mit ihnen nicht mehr sagen lésst.

Aber auch hier handelt es sich nicht um eine blosse Strategie der Provo-
kation, die ein Autor, ohne im Spiel zu sein, manipuliert. Gerade indem er
darauf verzichtet, in der fiktiven Art des realistischen Romanciers iiber dem
Spiel zu thronen, wird seine Welt undurchsichtig und fragmentarisch.
Durch die Meander seiner Syntax hindurch zeichnet er seine eigene Erfah-
rung von der unmoglich gewordenen Orientation und sein eigenes Aus-
geliefertsein in Zeit und Ort.

«Une nuit de douceur...

Une nuit de juillet sur les petits jardins de chez nous, la lune qui éclaire
un pan de mur comme on dit ou un couple qui réve sur un banc ou...»

Dies ist eine zufillig aufgeschlagene Stelle; sie tont zundchst heimatlich,
Julinacht iiber kleinen Gérten, wem greift das nicht ein wenig ans Herz.
Aber auf Heimatliches ist kein Verlass mehr. Der Mond noch und dann,
beildufig, ein «wie man sagt», und damit wird das Vorgebrachte auch als
das Verbrauchte, als Schablone denunziert. Das Bild vom tridumenden
Paar bestdtigt nur noch, dass wir uns im Bereich eines sentimentalen
Schnickschnacks befinden.

Anschliessend ist von einem Bewohner dieser Nacht die Rede: « Mortin
a sa fenétre penserait 4 quelque chose comme sa vie, I’échec sur toute la
ligne, la mort qui gagne du terrain, les affections perdues, 'image qu’il
s’était faite de soi et qui n’est plus que fumée, bref, tout ce qu'on peut
dire de plat...»

Ahnliches Schwelgen des Sentiments, in der Wehmut, diesmal; und
wieder nur ein paar Worter, die alles in die Negativitdt befordern, indem
sie es gelassen als Cafard-Rhetorik demaskieren.

Auch hier bestitigt die Ganzheit der Romankonzeption die Einzelziige.
Wenn «Le libera» das wimmelnde, meist traurige und lacherliche Leben
eines imagindren Dorfes evoziert, dann ist eine unermiidliche Demystifi-

623



zierung durch Sprachgebrauch am Werk. Wer beispielsweise sich hier an
Pingets Antiklerikalismus stosst, wird sogleich zugeben miissen: es ist ein
Antiklerikalismus aus Sprachgefiihl. Eine an den Formellitaneien, den
Stelzengingen der Worter und deren salbungsvoller Gestik leidende Sensi-
bilitit erfindet sich als Opfer einen Dorfpfarrer, an dem es in der Tat viel
zu lachen gibt.

Wenn der Autor des weitern einen unverkennbaren Spass hat, Unsitt-
liches zu insinuieren und es in einem halb priid bigotten, halb sensations-
listernen Dorfgetratsch kommentieren zu lassen, wird dabei nicht eine
menschliche Schwiche ldcherlich gemacht, sondern die Heuchelei dieser
Kommentare. Es geht iiberhaupt nur darum, um des Menschlichen willen,
wie immer es sei, die Schablonen zu denunzieren, in denen es erstickt.
Unter den verhohnten Klischees aber erwachen die Themen zum Leben:
ganz alltidgliche Themen, verschiittete und in kleinbiirgerlichen Moral-
vorstellungen versauerte Grundverhdltnisse des Daseins, Schuld und
Unschuld, Oben und Unten, Gott und Teufel. ..

Kehren wir zu unserem Zitat zuriick. « L’image qu’il s’était faite... bref,
tout ce qu’on peut dire de plat...» Auch hier wird nicht einfach die Wehmut
des Herzens verhohnt, es wird nur gemeldet, dass man sie so nicht mehr
sagen kann, dass der Gemeinplatz das Gefiihl von seiner Wirklichkeit
abtrennt. In zahllosen dhnlichen kleinen Schocks fithrt das Buch uns zu der
unbequemen Erkenntnis, dass wohl alles, was so gemeinhin Gefiihlsleben
heisst, befragt und neu formuliert werden miisste, um sich wieder den
wahren menschlichen Befunden zu ndhern.

Allerdings reicht Pingets Thematik weiter. Die Parodie auf Mortins
Cafard besagt auch, dass der Jammer des Einzelnen iiber sein vertanes
Leben in der heutigen Welt privat geworden und daher auch keiner echten
literarischen Mitteilung mehr fihig ist. Die andere Provokation, die oft
durch Pingets Klischeeverhohnung hindurch mitlduft, gilt jener Pritention
des Individuums, von der Brice Parrain berichtete; sie ist indirekte Kunde
davon, dass das Innere des Einzelnen heute nichts mehr iiber die Welt
vermag.

Pinget ist nur ein besonders lebendiges Beispiel, wie vielstimmig die
Provokation sein kann, die dem heutigen Autor anhand des Sprachlichen
offensteht und wie dabei eine Sicht freigegeben wird: eine Sicht, die nicht
einfach ins Leere fithrt. Es geniigt nicht, dass ein Autor verbliiffend anderes
um der blossen Verbliiffung willen herbeischafft und sich des Weitern tiber
das Schicksal der Welt hinwegsetzt. Das Nur-Neue wird, indem keine
grosseren Zusammenhidnge es tragen und indem es mit keiner Aussage {iber

624



unsere innere oder dussere Situation verbunden ist, sehr bald zufillig und
belanglos tonen.

Dass die Sorge um diese Situation unterschwellig in ihr umgeht, dass
sie hinter der schockierenden Herausforderung einer erahnten Wahrheit
nachtastet, das unterscheidet die echte Provokation — den wirklichen
Appell an den Leser — von der Falschmiinzerei des Bluffs.

Nach diesem langen Plaidoyer fiir das durch den Autor geschéirfte
zweifelnde Bewusstsein muss ich zum Schluss auch die anfanglichen sum-
marischen Annahmen befragen und beispielsweise die Behauptung, unsere
Gesellschaft hitte die Tabus iiberwunden, berichtigen. Fiir jedes abgesetzte,
mit Majuskeln geschriebene Tabu haben sich in Wahrheit Dutzende kleiner
Unantastbarkeiten eingeschlichen, die, einer wirklichen Freiheit zuliebe,
wiederum demaskiert werden miissen.

Ferner muss ich die optimistische Feststellung, die Information sei bei
uns nicht manipuliert, erginzen. Auch in der freien Welt ist iiberall Manipu-
lation im Spiel, vielleicht nicht so sehr beabsichtigte als auf vertrackten
Wegen sich selbst vollzichende: in der Weise, dass nach dem Prinzip von
Angebot und Nachfrage die Informationsmedien uns moglichst das sagen,
war wir zu horen wiinschen, und, weiter noch, dass wir selber das heraus-
horen, was wir, um nicht gestért zu werden, wahrhaben méchten.

Wenn aber jemand uns veranlasst, auf die Worte zu horchen, macht er
uns auch hellhoriger fiir viele Mechanismen der menschlichen Bequemlich-
keit.

In seinem Einwirken auf die Sprache und der damit verbundenen Be-
wusstseinsdnderung kommt dem Autor der Jetztzeit nun doch wieder ein
ganz fundamentales Fithreramt zu. Die in der Gruppe der Lesenden provo-
zierte Modifikation des Denkens wird auf die Gesellschaft und damit auch
auf Politik, Erziehung, soziale Planung und so fort zuriickwirken. Und
gerade indem dieses Wirken so wenig spektakuldr und so schwer nachweis-
bar ist, bedeutet es, im nichttotalitiren Staat, wohl das schwierigste Engage-
ment.

625



	Moderne Literatur : eine Provokation?

