
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast"

Artikel: Die Problemsituation der Kirche heute

Autor: Schoch, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dessen antirussische Verse stürmisch applaudiert wurden. Nach der letzten
Vorstellung am 30. Januar zogen 200 Studenten zum Denkmal des
polnischen Nationaldichters und demonstrierten gegen das Verbot. Nach der
Verhaftung ihrer Anführer Adam Michnik und Henryk Szlajfer versammelten

sich am 8. März 1500 Studenten im Hof der Warschauer Universität,
riefen «Kein Brot ohne Freiheit, kein Studium ohne Freiheit» und
verlangten von den Behörden Gehör für ihre Anliegen. Als Polizei und Miliz
brutal mit Gummiknüppeln und Tränengas eingriffen, schlug die ruhige
Versammlung in offenen Aufruhr um, der tagelang ganz Warschau erfasste.
Studenten in Danzig, Stettin, Posen, Gleiwitz, Lublin, Krakau und Breslau
unterstützten ihre Warschauer Komilitonen mit Demonstrationen und
Sympathiestreiks, denen sich auch Arbeiter in Nova Huta anschlössen und
die zu schweren Zusammenstössen mit der Polizei führten. Etwa 2000
polnische Studenten wurden verhaftet und zu Haft verurteilt, Väter von
Wortführern, darunter hohe Partei- und Staatsfunktionäre gewissermassen im
Sinne einer «Sippenhaft» abgesetzt und zahlreiche Professoren und
Kulturfunktionäre entlassen. Mit diesem harten Zuschlagen vergrösserte das

brüchige Regime Gomulkas nur seine Isolierung. Das intellektuelle Ferment
und die Unruhe unter der Jugend wirken weiter und erhalten durch die

Entwicklung in der Tschechoslowakei Anregung und Vorbild.

Die Problemsituation der Kirche heute

MAX SCHOCH

Kirche als Geschehen

Zur Kirche und ihrer geschichtlichen Gestalt gehört die Nötigung zur
Reformation, seit sie da ist. Ihre Geschichte ist auch die Geschichte ihrer
Verwandlungen. Sie verwirklichte sich unter den Nöten und Schmerzen
geistlich-theologischen Widerstreits. Zur Verwandlung gefordert wurde die
Kirche Christi durch die Welt, mit der sie rang und mit der sie lebte.
Bereits Paulus sah sich durch den Charakter der hellenischen Provinzen
des Römischen Reichs unausweichlich dazu genötigt, den Gemeinden,

608



die er gründete, eine andere Ordnung zu geben, als sie die Gemeinde unter
Jakobus und Petrus in Jerusalem besass. Die ganze Kirchengeschichte
wäre nachzuschreiben, wollte man alle Wandlungskämpfe aufführen,
die der Weg durch die Jahrhunderte und durch die verschiedenen Völker
erforderte. Von grundsätzlicher Bedeutung ist zweierlei, erstens, dass die
Beziehung zur Welt und die Bedeutung, welche die Welt für die Kirche, die
Kirche umgekehrt auch für die Welt besass, die Umformungen verlangte,
zweitens, dass die Bewahrung des Gehalts und des Lebens aus Christus
selbst diese Veränderungen erforderten und ermöglichten. Das Christentum
hat im Rahmen der Religionsgeschichte, die sonst weit mehr von Erstarrung
im Traditionalismus zu berichten weiss, durch seine Veränderungen, ja
Neuschöpfungen eine eigentümliche, von andern unterscheidende Stellung.
Zwar haben auch andere Religionen eine lebendige Entwicklungsfähigkeit
bewiesen. Aber gradmässig werden alle durch die Vielfalt, die das Christentum

aus sich heraus gebar, weit überboten.
Es wäre falsch, den Gestaltwandel nur als Anpassung an die Umwelt zu

deuten. Das Christentum bequemte sich nicht einfach in das Reich
Konstantins oder Karls des Grossen. Es trat vielmehr in eine Wechselwirkung
ein, in der die christlichen Gemeinden und ihre Hirten durchaus einen
aktiven und initiativen Part im Hinblick auf die Welt und ihre Bürger und
Herrscher spielten. Aber wenn solche Welten sich verfestigten und
zerbrachen, wenn sie sich verabsolutierten und revolutioniert wurden, war
auch je und je das Christentum wieder zur Entscheidung von Mitwirkung
und Distanzierung herausgefordert und müsste es sich neu über das
Verhältnis zur Gegenwart und zur Zukunft besinnen. Der christliche Gottesdienst

ist eng verflochten mit der Welt und ist doch nicht an eine bestimmte
Art von Welt und Kultur gebunden. Die Christen sind in ihrem Dienst der
Welt verpflichtet — doch nach den Worten des Johannesevangeliums: in
der Welt, aber nicht von der Welt. Sie verstehen ihren Auftrag zwar für die
Welt, aber glauben an einen Auftraggeber, der als ewiger Wegbereiter,
Herr und Begleiter der Gott der Zukunft ist. Nicht diese oder jene gestrige
oder heutige Epoche ist es, an der man sich orientieren müsste, weil ihre
Welt heutige Welt an sich wäre — auch das Urchristentum nicht —,
sondern vor uns liegt das Gottesreich.

Das ist das Charakteristikum der christlichen Theologie von 1968, dass
sie das Eschaton und seine Bedeutung für den Geschichtscharakter, die
«Geschichtlichkeit» der Kirche Christi herausstreicht. Kirche orientiert
sich nicht an der Vergangenheit, indem sie sich unter die Herrschaft eines

Perfectum begäbe, und wäre es die Reformationszeit oder gar die Zeit des

paulinischen oder jerusalemischen Christentums des 1. Jahrhunderts. Sie
weiss sich mit den Gläubigen jener Zeiten freilich zu gleicher Jüngerschaft
und Bruderschaft verbunden. Sie kann heutige Meinungen und Lösungen

609



nicht behaupten oder vorschlagen, ohne sich mit dem Zeugnis jener zeitlich
Jesus am nächsten stehenden Christen zu vereinen, das heisst nicht ohne es

zu erforschen und aufzunehmen. Aber Gesetz ist ihnen jene Vergangenheit
nicht. Ebensowenig kann ihr Leben und seine Ausdrucksformen der
Überlieferung einer anderen, jüngeren Zeit unterworfen werden. Kirche ist
Geschehen des Heiligen Geistes. Dieses Geschehen und die Gegenwart des

Herrn Jesus Christus ist der Inhalt der Pfingstbotschaft und der
Osterbotschaft. Das Prinzip der Gegenwärtigkeit Jesu im Geist belebt die ersten
Gemeinden. Davon zeugt das Neue Testament. Dieses Geistprinzip bestimmt
die Wandlungsfähigkeit und dauernde Gegenwärtigkeit der Kirche von
ihrem Herrn und in der von ihm geliebten Welt. Gottes Geist und Gottes
Weltliebe, repräsentiert in Christus, machen die Geschichte der Gemeinde.
Wo die Kirche sich selbst verfestigt und eine Form oder Epoche kirchlicher
Kultur starr festhalten will, verweigert sie sich dem Geist Gottes und der
Liebe zur Welt, die Jesu Sendung ist. In der ökumenischen Bewegung ist
die Frage des Geistes Thema Nr. 1 der dogmatischen und ekklesiologischen
Sektion geworden.

Strukturveränderungen

Gesamthaft stellte sich die ökumenische Versammlung in Uppsala 1968

unter das Wort «Siehe, ich mache alles neu», ein Wort der
Johannesapokalypse. Von da aus versteht sich auch die drängende Bereitschaft der
kirchlichen Lehrer in den verschiedenen Konfessionen, die Kirchenstrukturen

für jeden nötigen Wandel zu öffnen, ja unter Umständen revolutionär
verändernd der Zeit vorauszueilen. Ein Grossteil der modernen Diskussion
dreht sich um die Strukturveränderungen in Gesellschaft und Kirche. In
der ökumenischen Diskussion nimmt dieses Thema einen überaus grossen
Raum ein. Sie eilt zum Teil der Diskussion in den einzelnen National- und
Konfessionskirchen voraus, denn die ökumenische Realität besitzt die

Strukturproblematik aus zwei Gründen in sich selber: Erstens umfasst sie

gegensätzliche Kirchenformen, die sich widersprechen und relativieren.
Zweitens ist sie mit dem raschen sozialen Umbruch und der Unruhe in den

Entwicklungsländern befasst. Von der Konsultation von 1959 in Thessaloniki

über «rapid social change» bis zur Konferenz über Kirche und
Gesellschaft von 1966 in Genf zieht sich eine gesteigerte Auseinandersetzung

im Rahmen der Ökumene hin. An den Universitäten intensiviert
sich der Kontakt der Theologen mit soziologischen Gedankengängen —
einzelne Gedankenfrüchte, nicht selten unausgereift und sauer im
Geschmack, gelangen durch die Massenmedien, vor allem durch das Fernsehen,
unter die Leute. Die popularisierenden theologischen Publizisten haben

610



sich nicht nur aus Sensationshascherei gerade dieser Probleme angenommen,
sondern sie ahnen ihre Aktualität. Sie steigern diese aber auch.

Die Strukturdiskussion wurde durch die Wandlungen in den ehemaligen
Kolonial- und Missionsgebieten angeregt, in denen nicht nur souveräne
Staaten, sondern auch autonome Kirchen das Erbe der früheren Verhältnisse

antraten und sich sofort zudem bedeutende Umschichtungen dank
der wirtschaftlichen Veränderungen strukturverändernd geltend machten.
Von da griff die Aufmerksamkeit auf neue Strukturen der technisch-industriellen

Zivilisationswelt über auf die älteren Kirchen der weissen Völker.
Im Vordergrund steht die Frage, ob nicht die Gemeinde und das ihr
zugehörige Gemeindepfarramt, die seit Karl dem Grossen territorial einander
zugeordnet sind, durch die Verhältnisse obsolet geworden seien.

Die Kirche, selbst ein Territorialverband, der sich wieder auf kleinen
territorialen Einheiten, den Gemeinden, aufbaut, soll radikal durch den

Begriff einer Personengemeinschaft abgelöst werden. Grundlage einer
solchen bilden der Entschluss zur Zusammengehörigkeit. Doch entschliesst
man sich freiwillig zu- und füreinander? Das Territorium spielt dabei schon
darum keine Rolle mehr, weil die Zusammengehörigkeit der Menschen
zueinander vordringlich durch Verwandtschaft, Berufsgemeinschaft und
Interessenberührung geschaffen und dank der Kommunikationsmittel
weiträumig gesichert ist. Das bedeutet für das Pfarramt die Ausrichtung auf
Interessen- und Berufskreise. Die Parochie im Sinn der Nachbarschaftsgemeinde

wird also heute angegriffen.
Die Institution des Pfarramts selbst als erster, vielleicht einziger kirchlicher

Dienst ist noch unter einem andern Gesichtspunkt fraglich geworden.
Junge Theologen suchen den Umgang mit der Welt in einem freiberuflichen
Verhältnis als Publizisten, Betriebsberater und in ähnlichen, der Menschenführung

nahestehenden Positionen. Teils handelt es sich dabei ausdrücklich

um einen Dienst am Wort, der aber kein amtlicher parochialer Kirchendienst

ist. Teils versucht die junge Generation, so die «présence du Christ»,
wie sie der Prior der «Communauté de Taizé» lehrt, die Anwesenheit
Christi in der Welt wortlos durch helfendes und dadurch zeugnishaftes
Existieren zu verwirklichen. Darum haben beispielsweise viele junge Theologen

in Genf die Ordination abgelehnt, die dort mit der Verpflichtung
zum Kirchendienst verbunden ist.

Dienende Kirche

In dieser Ablehnung der Ordination äussert sich allerdings zusätzlich eine

Ablehnung dieser Institution, welche dem radikalen Gedanken des Gottesvolkes,

das selbst die Priesterschaft Gottes ist und sich zum Dienst an der

611



Welt ordiniert weiss, widerspricht. Die Aufwertung der Kirche als Volk
Gottes auf Kosten der Hierarchie ist aber durchaus ein Ereignis des Konzils
und hat für die römisch-katholische Kirche, nicht aber für die andern
Gemeinschaften, eine aufregend aktuelle Bedeutung.

Die Bedeutung und Verantwortung aller Gemeindeglieder, wie man in
Anlehnung an den katholischen Wertgebrauch sagt : der Laien, ist ein altes
reformiertes Erbe. Jetzt wird das Amt des Laien herausgestrichen, weil die

Bedeutung und der Dienst der Kirche für die Welt ohne ihn nicht möglich
ist. Der Gedanke der dienenden Kirche stellte an der ökumenischen
Vollversammlung in Uppsala ein Hauptthema dar, so dass die Thematik jener
Konferenz geradezu der Öffentlichkeit mit einer Schrift, die den Titel trug:
«Kirche für andere», bekannt gemacht wurde. Die Kirche soll sich zur
Welt dienend verhalten. Damit wird die herrschende Stellung verworfen.
Sie ist weder Ziel noch Ideal.

Dieser Grundsatz, das Wesen der Kirche im gehorsamen Dienen
auszudrücken, wirkt sich im Problembereich der kirchlichen Tätigkeit auch
dahin aus, dass die Werbung von Mitgliedern als Motiv christlichen
Handelns und kirchlicher Aktivität entschieden verworfen wird. Gerade an
diesem Punkt setzt die Kritik der Pietisten an der Ökumene ein. Ihre Evan-
gelisationsfeldzüge wollen Menschen aus der Welt herausretten, indem sie

sie bekehren und in ihre Gemeindeverbände einordnen. Die ökumenische
Diskussion der Kirchen hat aber im Gegenteil zu der Überzeugung geführt,
dass diese Zielsetzung falsch sei. Gottes Weltliebe verbiete es, die Welt sich
selbst zu überlassen und nur einzelne angeblich aus ihr herauszuholen und
damit zu retten. Die Kritiker dieser pietistischen Haltung verweisen
demgegenüber auf die marxistische Religionskritik. Diese habe darin recht,
dass sie auf die Bedeutung der gesellschaftlichen Strukturen hinweise. Diese
bestimmten das menschliche Schicksal. Der Dienst der Kirche müsse die
soziale Komponente des Menschen in ihre Verantwortung aufnehmen.
Kirchlicher Dienst müsse auf eine verantwortliche Gesellschaft hinarbeiten.
Verschiedene Theologen, vor allem in Frankreich, Deutschland, Österreich
und in der Tschechoslowakei, haben deswegen das Gespräch mit marxistischen

Theoretikern auf Universitätsbasis aufgenommen. Sowohl auf
römisch-katholischer, wie auf evangelischer Seite haben regelmässige Treffen
stattgefunden.

Die Strukturprobleme der technisch-industriellen Gesellschaft werden
darum nicht nur studiert, um die Struktur der Kirche den modernen
Gegebenheiten anzupassen. Sie bilden vielmehr auch Stoff zu einer
theologischen Gesellschaftskritik. Oder sie geben Anlass, die Funktion der
Kirche neu zu sehen. Das rationale System der modernen Arbeitswelt
bedroht den Menschen. Die Partialität der individuellen Arbeit, die Instru-
mentalität des Menschen im Arbeitsprozess entfremdet ihn sowohl seiner

612



Arbeit als auch sich selbst. Die Kirche erkennt ihre rettende Funktion als

gerichtet auf die Menschlichkeit des Menschen selbst, die es zu bewahren
gilt. Einige Theologen meinen, dass die Kirche daher die Gesellschaft
zusammen mit politischen Kräften revolutionieren müsse. Andere akzeptieren

die Bedingungen der technischen Gesellschaft und wollen das kirchliche

Handeln nur als schützendes und korrigierendes oder ergänzendes
Wirken zugunsten der Humanität verstehen.

Entchristlichung

Der populäre Eindruck, dass der christliche Glaube durch die heutigen
politischen, wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Mächte bedroht sei,
wird in führenden Theologenkreisen kaum geteilt. Das muss erstaunen,
denn wer die kulturelle Entwicklung kritisch in Augenschein nimmt, kann
doch die Entchristlichung vieler Völker und ihrer politischen und pädagogischen

Institutionen, ihrer Moral nicht übersehen. Der in fast allen
europäischen Völkern schlechte Gottesdienstbesuch hindert vor allen Dingen
die protestantische Predigt, die Aufgabe an der Welt zu erfüllen. Sie wird
zu wenig oder gar nicht vernommen. Viele Pfarrer sind daher über ihren
Beruf enttäuscht und seufzen unter ihrer Isolierung vom Leben des Volkes.
Auch die Unterrichtung der Jugend leidet unter der kirchlichen Passivität
der Eltern. Der Glaube erscheint als eine Phantasieübung ohne realen Sinn.
Er scheint mit dem Lebensernst nichts mehr gemein zu haben, weil er
weder für das Familienleben noch gar für die ökonomische und die
politische Existenz einen prägenden, Inhalt und Form gebenden Wert hat.
Die Not der Pfarrer angesichts der Entchristlichung der Gesellschaft und
das Selbstbewusstsein der Universitätstheologen in ihren Fakultäten stellen
einen krassen Gegensatz dar. Er ist den Studenten wohl bewusst; ihre
Freude am Theologiestudium und ihre Unlust, in die Gemeindepfarrämter
einzutreten, sind für sie gleichermassen bezeichnend. Gerade aus Pfarrerkreisen

ertönt daher zuweilen der Ruf nach einer Radikalkur, wie sie Hans
Heinrich Brunner in seinem Buch «Kirche ohne Illusionen» anvisiert. Er
fordert den Bruch mit der Volkskirche und den Übergang zur Freikirche
der Kirchentreuen. Die Mehrzahl aber fürchtet gerade davon die vollendete
Isolierung und tödliche Ghettoexistenz des Christentums.

Die Triebkräfte der Entchristlichung sind nur unklar erkannt. Der
Marxismus spielt dabei in protestantischen Kulturen so gut wie keine Rolle
mehr, dagegen viel eher der Freudismus, die psychologisierende
Relativierung des Religiösen und Moralischen, der Neodarwinismus, die biolo-
gisierende Betrachtung des menschlichen Lebens, vor allem aber der
Technizismus, nach dem alles bis auf einen unbedeutenden Rest machbar

613



scheint: Wohlstand, Gesundheit, Nachwuchs, Schmerzlosigkeit, Vergnügen.

Religion ist Sache der Minorität der Unbefriedigten und Hypersen-
sibeln. Wahrscheinlich fördert das beherrschende Wirtschaftsdenken vor
allem Menschen mit einer vordergründigen Lebenseinstellung. Der religiöse
Glaube als Kern der individuellen, nationalen und humanen Existenz spielt
bei ihnen mindestens keine bewusste Rolle. Das ist auch der Grund, weshalb
viele Pfarrer der wirtschaftlichen Prosperität äusserst kritisch, ja negativ
gegenüberstehen und nicht wenige die sozialistische Ordnung des Ostens
als keineswegs so verabscheuungswürdig empfinden, wenn sie nur der
Verkündigung des Evangeliums Raum lässt.

Glaube ein Sprachproblem

Wenn so viele Schwierigkeiten der Kirche in der gegenwärtigen Zeit als

Strukturprobleme gedeutet werden, dann ist das freilich eine Sehweise, der
man widersprechen kann. In der Tat geht es nicht an, jeden Widerstand,
auf den die christliche Verkündigung und die christliche Sitte stösst, als

äusserlich, vom wahren Evangelium nicht erregt und nur formal bedingt
gleichsam als bedauerlichen Irrtum und als Verwechslung zu erklären. Vieles
ist eine inhaltlich bestimmte Ablehnung des Kreuzes. Die herrschende
Meinung über das Leben ist von einem populären Journalismus genugsam
dargestellt worden. In ihm spielen die popularisierten Gedanken von
Biologen, Psychologen und Medizinern über Leben, Krankheit, Schönheit und
Glück eine grosse Rolle. Der Gottesdienst der Kirche wird dabei keineswegs

befehdet, aber unter jene letzten Werte psychologischer und ästhetischer

Art eingeordnet. Das Christliche erscheint als partielle Wahrheit, als
besondere Äusserung des menschlichen Lebens und als kulturelle Gegebenheit.

Sobald die Verkündigung den Menschen in seinem ganzen
Selbstverständnis treffen will, wird ihr widersprochen.

Dieser Widerspruch, der sich vor allem auch in der Weigerung äussert,
die Predigt zu hören, hat noch nach einer andern Erklärung gerufen, weil
der Hinweis auf das soziale Strukturproblem hier zum Teil nicht ausreicht.
Man fand ein Sprachproblem: Der moderne, technisch-wissenschaftlich
geschulte Mensch verstehe die Sprache der Verkündigung und des
Gottesdienstes nicht mehr. Sein Weltbild habe keinen Platz für jene drei
Stockwerke, in die die Bibel die Wirklichkeit einteile: Himmel, Erde und Hölle.
Durch das biologische Denken würden die Engel, ja selbst Gott zu
denkunmöglichen Personen. Radikale theologische Kritiker der traditionellen
Verkündigung arbeiten daher an einer «Theologie ohne Gott».

Das Evangelium von Jesus Christus als gottlose Frohbotschaft für gottlose

Menschen zu verkünden, ist vorderhand nur als Experiment zu würdi-

614



gen. Sicher will es aber mehr sein als eine nicht ernstzunehmende Spielerei.
Diese Theologen bemühen sich um die Predigt des Evangeliums angesichts
des toten Gottes, den die heutigen Menschen mit sich herumtragen. Sie

wollen an dessen Stelle ein lebendiges Evangelium setzen, nicht ein neues
Evangelium, sondern durchaus das alte, aber befreit von einem kulturell
geprägten, für die Denk- und Lebensweise des Gegenwartsmenschen gestorbenen

«Gott». Für diese Theologen stellt «Gott» ein unlösbar gewordenes
Sprachproblem dar. Sie ziehen damit die letzte Konsequenz aus der
Forderung, die vor zwanzig Jahren erhoben wurde, die Verkündigung zu
entmythologisieren. Entmythologisierung meinte ursprünglich nur die Beseitigung

aller Sageformen des Evangeliums, die dem antiken, mit Engeln und
Dämonen erfüllten Weltbild angehörten, um das gegenwartsmächtige
Evangelium um so gewaltiger zu predigen.

Zum Sprachproblem des Glaubens gehören aber auch die Sprache und
die ganze Gestalt des Gottesdienstes. Die Römische Kirche gab durch die

Liturgiereform der Volkssprache Raum in der Messe. Die Reformationskirchen

ringen um eine moderne Sprache im Gebet und Lied, um neue
Melodien, Hymnen, ja Gebärden, weil ihre Ausdrucksformen früheren
Jahrhunderten verhaftet sind. In der Schweiz sind zwei Liturgiekommissionen
an der Arbeit, eine zürcherische und eine interkantonale deutschschweizerische.

Die zürcherische kämpft für eine Reform des Gottesdienstes,
indem sie zu freier Gestaltung der Inhalte und Funktionen (Sammlung,
Anbetung, Verkündigung, Fürbitte und Segen) anleitet. Die schweizerische
arbeitet an Gebetstexten aus dem Geiste des Glaubens, die unserer Zeit
entsprechen sollen, wahrt aber die traditionelle Form, die zentrale Position
der Predigt mit zugeordneten Liedern und Gebeten, Sünden- und
Glaubensbekenntnissen. Im Beten und Singen sind sprachliche und musikalische
Klischees zu überwinden. Die Formfragen des Gottesdienstes führen im
Grunde auf das Problem des schöpferischen Geistes, Haben wir Dichter
und Musiker, die das Gebet und das Gotteslob des heutigen Geschlechts

zu formulieren vermögen?
Mit dem Problem des schöpferischen Geistes und seinem Verhältnis zum

christlichen Glauben stossen wir aber überhaupt auf die Frage der Lebendigkeit

des Christentums, seiner Überlieferung und Verkündigung. Kirche und
Kunst stellen mehr dar als ein Sprach- und Strukturproblem. Hier ist der
Mensch selbst gefragt, aus was er lebt und wofür er da ist, welches seine

Leidenschaft ist, wem er seine Opfer darbringt. Hat die heutige Menschheit
überhaupt eine Überzeugung, die sie mit Hingabe, in Wort und Werk
bekennt Ist nicht ihre Bekenntnislosigkeit und ihre Hingabe an den Alltag
mit seinem Geldverdienst und den damit gegebenen Mühen, den dadurch
ermöglichten Freizeitvergnügen alles? Ist der Mensch heute ein Wesen ohne
Grund und Ziel? Versteht er nur eine Kunst, die Kunst des Vergessens?

615



Schmerzbetäubung, Bewusstseinstrübung durch Gebrauch und Missbrauch
von Medikamenten, Psychopharmaka und Rauschmitteln wie durch die

ganze Vergnügungsindustrie sind auf der einen Seite, exzessives Erfolgsstreben

auf der andern Seite die in den Massen mächtigen Konkurrenten
der christlichen Frohbotschaft, welche die Erlösung des Menschen und die
Gottesliebe verkünden. Hier Entscheidungen zu fordern und zu neuen
Bekenntnissen zu führen bleibt die Aufgabe der Kirchen, die sie in jeder
Epoche zu erfüllen hatten und die sie wie einst, so jetzt nur unter Kreuz
und kläglichem Versagen — wenn überhaupt dann durch Gottes Gnade —
leisten.

Moderne Literatur — eine Provokation?

GERDA ZELTNER

Zum neunten Mal fanden dies Jahr die Konstanzer Literaturgespräche
statt, und zwar galten sie dem als Frage vorgebrachten Thema «Moderne
Literatur — eine Provokation ». Über den Verlauf der Diskussionen konnte
man in der Tagespresse lesen sowie auch von dem wehmütigen Fazit, dass

es sich im literarischen Bereich «ausprovoziert» habe. Der Gründe sind
viele; einesteils ist der Provokation der Boden entzogen, weil es in unserer
Gesellschaft keine strengen Tabus noch Dogmen mehr gibt — seien sie

politischer, religiöser, sexueller Natur —, die es zu sprengen gilt; des andern
aber ist die Provokation, trotz dieses Sachverhaltes, geradezu zum
obligatorischen Ingredienz des Literaturwerks erhoben worden: das heisst, sie

wurde institutionalisiert, kommerzialisiert und verlor damit auch jeden
Wert.

Dieser summarische Befund müsste allerdings auf die sogenannte freie
Welt beschränkt werden. Die Verhältnisse können auch anders liegen; und
ein eminent wichtiger Beitrag der Gespräche war es, dass sie die
Unterschiede wieder einmal genau formulierten. In Ländern, wo die Information
von der Regierung zensuriert, manipuliert wird, kann ein über vertuschte
Sachverhalte aufklärendes Werk einen äusserst provokatorischen Charakter

haben. Zugleich wird niemand sich der Evidenz entziehen, dass hier der

616


	Die Problemsituation der Kirche heute

