Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 6: "Unrast”

Artikel: Die Problemsituation der Kirche heute
Autor: Schoch, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dessen antirussische Verse stiirmisch applaudiert wurden. Nach der letzten
Vorstellung am 30. Januar zogen 200 Studenten zum Denkmal des pol-
nischen Nationaldichters und demonstrierten gegen das Verbot. Nach der
Verhaftung ihrer Anfithrer Adam Michnik und Henryk Szlajfer versam-
melten sich am 8. Mérz 1500 Studenten im Hof der Warschauer Universitit,
riefen «Kein Brot ohne Freiheit, kein Studium ohne Freiheit» und ver-
langten von den Behorden Gehor fiir ihre Anliegen. Als Polizei und Miliz
brutal mit Gummikniippeln und Trinengas eingriffen, schlug die ruhige
Versammlung in offenen Aufruhr um, der tagelang ganz Warschau erfasste.
Studenten in Danzig, Stettin, Posen, Gleiwitz, Lublin, Krakau und Breslau
unterstiitzten ihre Warschauer Komilitonen mit Demonstrationen und
Sympathiestreiks, denen sich auch Arbeiter in Nova Huta anschlossen und
die zu schweren Zusammenstossen mit der Polizei fithrten. Etwa 2000 pol-
nische Studenten wurden verhaftet und zu Haft verurteilt, Viter von Wort-
fiihrern, darunter hohe Partei- und Staatsfunktionire gewissermassen im
Sinne einer « Sippenhaft» abgesetzt und zahlreiche Professoren und Kultur-
funktiondre entlassen. Mit diesem harten Zuschlagen vergrosserte das
briichige Regime Gomulkas nur seine [solierung. Das intellektuelle Ferment
und die Unruhe unter der Jugend wirken weiter und erhalten durch die
Entwicklung in der Tschechoslowakei Anregung und Vorbild.

Die Problemsituation der Kirche heute

MAX SCHOCH

Kirche als Geschehen

Zur Kirche und ihrer geschichtlichen Gestalt gehort die Notigung zur Refor-
mation, seit sie da ist. [Thre Geschichte ist auch die Geschichte ihrer Ver-
wandlungen. Sie verwirklichte sich unter den No6ten und Schmerzen geist-
lich-theologischen Widerstreits. Zur Verwandlung gefordert wurde die
Kirche Christi durch die Welt, mit der sie rang und mit der sie lebte.
Bereits Paulus sah sich durch den Charakter der hellenischen Provinzen
des RoOmischen Reichs unausweichlich dazu gendétigt, den Gemeinden,

608



die er griindete, eine andere Ordnung zu geben, als sie die Gemeinde unter
Jakobus und Petrus in Jerusalem besass. Die ganze Kirchengeschichte
wire nachzuschreiben, wollte man alle Wandlungskdmpfe auffiihren,
die der Weg durch die Jahrhunderte und durch die verschiedenen Volker
erforderte. Von grundsitzlicher Bedeutung ist zweierlei, erstens, dass die
Beziehung zur Welt und die Bedeutung, welche die Welt fiir die Kirche, die
Kirche umgekehrt auch fiir die Welt besass, die Umformungen verlangte,
zweitens, dass die Bewahrung des Gehalts und des Lebens aus Christus
selbst diese Veridnderungen erforderten und ermdglichten. Das Christentum
hat im Rahmen der Religionsgeschichte, die sonst weit mehr von Erstarrung
im Traditionalismus zu berichten weiss, durch seine Verdnderungen, ja
Neuschopfungen eine eigentiimliche, von andern unterscheidende Stellung.
Zwar haben auch andere Religionen eine lebendige Entwicklungsfahigkeit
bewiesen. Aber gradmaissig werden alle durch die Vielfalt, die das Christen-
tum aus sich heraus gebar, weit iiberboten.

Es wire falsch, den Gestaltwandel nur als Anpassung an die Umwelt zu
deuten. Das Christentum bequemte sich nicht einfach in das Reich Kon-
stantins oder Karls des Grossen. Es trat vielmehr in eine Wechselwirkung
ein, in der die christlichen Gemeinden und ihre Hirten durchaus einen
aktiven und initiativen Part im Hinblick auf die Welt und ihre Biirger und
Herrscher spielten. Aber wenn solche Welten sich verfestigten und zer-
brachen, wenn sie sich verabsolutierten und revolutioniert wurden, war
auch je und je das Christentum wieder zur Entscheidung von Mitwirkung
und Distanzierung herausgefordert und musste es sich neu iiber das Ver-
hiltnis zur Gegenwart und zur Zukunft besinnen. Der christliche Gottes-
dienst ist eng verflochten mit der Welt und ist doch nicht an eine bestimmte
Art von Welt und Kultur gebunden. Die Christen sind in ihrem Dienst der
Welt verpflichtet — doch nach den Worten des Johannesevangeliums: in
der Welt, aber nicht von der Welt. Sie verstehen ihren Auftrag zwar fiir die
Welt, aber glauben an einen Auftraggeber, der als ewiger Wegbereiter,
Herr und Begleiter der Gott der Zukunft ist. Nicht diese oder jene gestrige
oder heutige Epoche ist es, an der man sich orientieren miisste, weil ihre
Welt heutige Welt an sich widre — auch das Urchristentum nicht —,
sondern vor uns liegt das Gottesreich.

Das ist das Charakteristikum der christlichen Theologie von 1968, dass
sie das Eschaton und seine Bedeutung fiir den Geschichtscharakter, die
«Geschichtlichkeit» der Kirche Christi herausstreicht. Kirche orientiert
sich nicht an der Vergangenheit, indem sie sich unter die Herrschaft eines
Perfectum begidbe, und wire es die Reformationszeit oder gar die Zeit des
paulinischen oder jerusalemischen Christentums des 1. Jahrhunderts. Sie
weiss sich mit den Gldubigen jener Zeiten freilich zu gleicher Jiingerschaft
und Bruderschaft verbunden. Sie kann heutige Meinungen und Losungen

609



nicht behaupten oder vorschlagen, ohne sich mit dem Zeugnis jener zeitlich
Jesus am néchsten stehenden Christen zu vereinen, das heisst nicht ohne es
zu erforschen und aufzunehmen. Aber Gesetz ist ihnen jene Vergangenheit
nicht. Ebensowenig kann ihr Leben und seine Ausdrucksformen der Uber-
lieferung einer anderen, jiingeren Zeit unterworfen werden. Kirche ist
Geschehen des Heiligen Geistes. Dieses Geschehen und die Gegenwart des
Herrn Jesus Christus ist der Inhalt der Pfingstbotschaft und der Oster-
botschaft. Das Prinzip der Gegenwirtigkeit Jesu im Geist belebt die ersten
Gemeinden. Davon zeugt das Neue Testament. Dieses Geistprinzip bestimmt
die Wandlungsfahigkeit und dauernde Gegenwirtigkeit der Kirche von
threm Herrn und in der von ihm geliebten Welt. Gottes Geist und Gottes
Weltliebe, reprasentiert in Christus, machen die Geschichte der Gemeinde.
Wo die Kirche sich selbst verfestigt und eine Form oder Epoche kirchlicher
Kultur starr festhalten will, verweigert sie sich dem Geist Gottes und der
Liebe zur Welt, die Jesu Sendung ist. In der 6kumenischen Bewegung ist
die Frage des Geistes Thema Nr. 1 der dogmatischen und ekklesiologischen
Sektion geworden.

Strukturverdnderungen

Gesamthaft stellte sich die 6kumenische Versammlung in Uppsala 1968
unter das Wort «Siehe, ich mache alles neu», ein Wort der Johannes-
apokalypse. Von da aus versteht sich auch die drangende Bereitschaft der
kirchlichen Lehrer in den verschiedenen Konfessionen, die Kirchenstruk-
turen fiir jeden noétigen Wandel zu 6ffnen, ja unter Umstdnden revolutionar
verdndernd der Zeit vorauszueilen. Ein Grossteil der modernen Diskussion
dreht sich um die Strukturverinderungen in Gesellschaft und Kirche. In
der dkumenischen Diskussion nimmt dieses Thema einen iiberaus grossen
Raum ein. Sie eilt zum Teil der Diskussion in den einzelnen National- und
Konfessionskirchen voraus, denn die dkumenische Realitidt besitzt die
Strukturproblematik aus zwei Griinden in sich selber: Erstens umfasst sie
gegensitzliche Kirchenformen, die sich widersprechen und relativieren.
Zweitens ist sie mit dem raschen sozialen Umbruch und der Unruhe in den
Entwicklungslandern befasst. Von der Konsultation von 1959 in Thessa-
loniki iiber «rapid social change» bis zur Konferenz iiber Kirche und
Gesellschaft von 1966 in Genf zieht sich eine gesteigerte Auseinander-
setzung im Rahmen der Okumene hin. An den Universititen intensiviert
sich der Kontakt der Theologen mit soziologischen Gedankengdngen —
einzelne Gedankenfriichte, nicht selten unausgereift und sauer im Ge-
schmack, gelangen durch die Massenmedien, vor allem durch das Fernsehen,
unter die Leute. Die popularisierenden theologischen Publizisten haben

610



sich nicht nur aus Sensationshascherei gerade dieser Probleme angenommen,
sondern sie ahnen ihre Aktualitit. Sie steigern diese aber auch.

Die Strukturdiskussion wurde durch die Wandlungen in den ehemaligen
Kolonial- und Missionsgebieten angeregt, in denen nicht nur souveridne
Staaten, sondern auch autonome Kirchen das Erbe der fritheren Verhilt-
nisse antraten und sich sofort zudem bedeutende Umschichtungen dank
der wirtschaftlichen Verdnderungen strukturverindernd geltend machten.
Von da griff die Aufmerksamkeit auf neue Strukturen der technisch-indu-
striellen Zivilisationswelt iiber auf die dlteren Kirchen der weissen Volker.
Im Vordergrund steht die Frage, ob nicht die Gemeinde und das ihr zuge-
horige Gemeindepfarramt, die seit Karl dem Grossen territorial einander
zugeordnet sind, durch die Verhiltnisse obsolet geworden seien.

Die Kirche, selbst ein Territorialverband, der sich wieder auf kleinen
territorialen Einheiten, den Gemeinden, aufbaut, soll radikal durch den
Begriff einer Personengemeinschaft abgelost werden. Grundlage einer sol-
chen bilden der Entschluss zur Zusammengehorigkeit. Doch entschliesst
man sich freiwillig zu- und fiireinander? Das Territorium spielt dabei schon
darum keine Rolle mehr, weil die Zusammengehorigkeit der Menschen
zueinander vordringlich durch Verwandtschaft, Berufsgemeinschaft und
Interessenberiihrung geschaffen und dank der Kommunikationsmittel weit-
raumig gesichert ist. Das bedeutet fiir das Pfarramt die Ausrichtung auf
Interessen- und Berufskreise. Die Parochie im Sinn der Nachbarschafts-
gemeinde wird also heute angegriffen.

Die Institution des Pfarramts selbst als erster, vielleicht einziger kirch-
licher Dienst ist noch unter einem andern Gesichtspunkt fraglich geworden.
Junge Theologen suchen den Umgang mit der Welt in einem freiberuflichen
Verhiltnis als Publizisten, Betriebsberater und in dhnlichen, der Menschen-
filhrung nahestehenden Positionen. Teils handelt es sich dabei ausdriick-
lich um einen Dienst am Wort, der aber kein amtlicher parochialer Kirchen-
dienst ist. Teils versucht die junge Generation, so die «présence du Christ»,
wie sie der Prior der « Communauté de Taizé» lehrt, die Anwesenheit
Christi in der Welt wortlos durch helfendes und dadurch zeugnishaftes
Existieren zu verwirklichen. Darum haben beispielsweise viele junge Theo-
logen in Genf die Ordination abgelehnt, die dort mit der Verpflichtung
zum Kirchendienst verbunden ist.

Dienende Kirche
In dieser Ablehnung der Ordination dussert sich allerdings zusitzlich eine
Ablehnung dieser Institution, welche dem radikalen Gedanken des Gottes-

volkes, das selbst die Priesterschaft Gottes ist und sich zum Dienst an der

611



Welt ordiniert weiss, widerspricht. Die Aufwertung der Kirche als Volk
Gottes auf Kosten der Hierarchie ist aber durchaus ein Ereignis des Konzils
und hat fiir die rémisch-katholische Kirche, nicht aber fiir die andern
Gemeinschaften, eine aufregend aktuelle Bedeutung.

Die Bedeutung und Verantwortung aller Gemeindeglieder, wie man in
Anlehnung an den katholischen Wertgebrauch sagt: der Laien, ist ein altes
reformiertes Erbe. Jetzt wird das Amt des Laien herausgestrichen, weil die
Bedeutung und der Dienst der Kirche fiir die Welt ohne ihn nicht moglich
ist. Der Gedanke der dienenden Kirche stellte an der 6kumenischen Voll-
versammlung in Uppsala ein Hauptthema dar, so dass die Thematik jener
Konferenz geradezu der Offentlichkeit mit einer Schrift, die den Titel trug:
«Kirche fiir andere», bekannt gemacht wurde. Die Kirche soll sich zur
Welt dienend verhalten. Damit wird die herrschende Stellung verworfen.
Sie ist weder Ziel noch Ideal.

Dieser Grundsatz, das Wesen der Kirche im gehorsamen Dienen auszu-
driicken, wirkt sich im Problembereich der kirchlichen Téatigkeit auch
dahin aus, dass die Werbung von Mitgliedern als Motiv christlichen Han-
delns und kirchlicher Aktivitdt entschieden verworfen wird. Gerade an
diesem Punkt setzt die Kritik der Pietisten an der Okumene ein. lhre Evan-
gelisationsfeldziige wollen Menschen aus der Welt herausretten, indem sie
sie bekehren und in ihre Gemeindeverbiande einordnen. Die 6kumenische
Diskussion der Kirchen hat aber im Gegenteil zu der Uberzeugung gefiihrt,
dass diese Zielsetzung falsch sei. Gottes Weltliebe verbiete es, die Welt sich
selbst zu tiberlassen und nur einzelne angeblich aus ihr herauszuholen und
damit zu retten. Die Kritiker dieser pietistischen Haltung verweisen dem-
gegeniiber auf die marxistische Religionskritik. Diese habe darin recht,
dass sie auf die Bedeutung der gesellschaftlichen Strukturen hinweise. Diese
bestimmten das menschliche Schicksal. Der Dienst der Kirche miisse die
soziale Komponente des Menschen in ihre Verantwortung aufnehmen.
Kirchlicher Dienst miisse auf eine verantwortliche Gesellschaft hinarbeiten.
Verschiedene Theologen, vor allem in Frankreich, Deutschland, Osterreich
und in der Tschechoslowakei, haben deswegen das Gespriach mit marxisti-
schen Theoretikern auf Universitidtsbasis aufgenommen. Sowohl auf
romisch-katholischer, wie auf evangelischer Seite haben regelmaissige Treffen
stattgefunden.

Die Strukturprobleme der technisch-industriellen Gesellschaft werden
darum nicht nur studiert, um die Struktur der Kirche den modernen
Gegebenheiten anzupassen. Sie bilden vielmehr auch Stoff zu einer theo-
logischen Gesellschaftskritik. Oder sie geben Anlass, die Funktion der
Kirche neu zu sehen. Das rationale System der modernen Arbeitswelt
bedroht den Menschen. Die Partialitidt der individuellen Arbeit, die Instru-
mentalitit des Menschen im Arbeitsprozess entfremdet ihn sowohl seiner

612



Arbeit als auch sich selbst. Die Kirche erkennt ihre rettende Funktion als
gerichtet auf die Menschlichkeit des Menschen selbst, die es zu bewahren
gilt. Einige Theologen meinen, dass die Kirche daher die Gesellschaft
zusammen mit politischen Kriften revolutionieren miisse. Andere akzep-
tieren die Bedingungen der technischen Gesellschaft und wollen das kirch-
liche Handeln nur als schiitzendes und korrigierendes oder erginzendes
Wirken zugunsten der Humanitit verstehen.

Entchristlichung

Der populdre Eindruck, dass der christliche Glaube durch die heutigen
politischen, wirtschaftlichen und wissenschaftlichen Michte bedroht sei,
wird in filhrenden Theologenkreisen kaum geteilt. Das muss erstaunen,
denn wer die kulturelle Entwicklung kritisch in Augenschein nimmt, kann
doch die Entchristlichung vieler Volker und ihrer politischen und padago-
gischen Institutionen, ihrer Moral nicht iibersehen. Der in fast allen euro-
pdischen Volkern schlechte Gottesdienstbesuch hindert vor allen Dingen
die protestantische Predigt, die Aufgabe an der Welt zu erfiillen. Sie wird
zu wenig oder gar nicht vernommen. Viele Pfarrer sind daher iiber ihren
Beruf enttiuscht und seufzen unter ihrer Isolierung vom Leben des Volkes.
Auch die Unterrichtung der Jugend leidet unter der kirchlichen Passivitit
der Eltern. Der Glaube erscheint als eine Phantasieiibung ohne realen Sinn.
Er scheint mit dem Lebensernst nichts mehr gemein zu haben, weil er
weder fiir das Familienleben noch gar fiir die 6konomische und die poli-
tische Existenz einen priagenden, Inhalt und Form gebenden Wert hat.
Die Not der Pfarrer angesichts der Entchristlichung der Gesellschaft und
das Selbstbewusstsein der Universitdtstheologen in ihren Fakultiten stellen
einen krassen Gegensatz dar. Er ist den Studenten wohl bewusst; ihre
Freude am Theologiestudium und ihre Unlust, in die Gemeindepfarrdmter
einzutreten, sind fiir sie gleichermassen bezeichnend. Gerade aus Pfarrer-
kreisen ertont daher zuweilen der Ruf nach einer Radikalkur, wie sie Hans
Heinrich Brunner in seinem Buch «Kirche ohne Illusionen» anvisiert. Er
fordert den Bruch mit der Volkskirche und den Ubergang zur Freikirche
der Kirchentreuen. Die Mehrzahl aber fiirchtet gerade davon die vollendete
Isolierung und tddliche Ghettoexistenz des Christentums.

Die Triebkrifte der Entchristlichung sind nur unklar erkannt. Der
Marxismus spielt dabei in protestantischen Kulturen so gut wie keine Rolle
mehr, dagegen viel eher der Freudismus, die psychologisierende Relati-
vierung des Religiosen und Moralischen, der Neodarwinismus, die biolo-
gisierende Betrachtung des menschlichen Lebens, vor allem aber der
Technizismus, nach dem alles bis auf einen unbedeutenden Rest machbar

613



scheint: Wohlstand, Gesundheit, Nachwuchs, Schmerzlosigkeit, Vergnii-
gen. Religion ist Sache der Minoritdt der Unbefriedigten und Hypersen-
sibeln. Wahrscheinlich fordert das beherrschende Wirtschaftsdenken vor
allem Menschen mit einer vordergriindigen Lebenseinstellung. Der religiose
Glaube als Kern der individuellen, nationalen und humanen Existenz spielt
bei ihnen mindestens keine bewusste Rolle. Das ist auch der Grund, weshalb
viele Pfarrer der wirtschaftlichen Prosperitit dusserst kritisch, ja negativ
gegeniiberstehen und nicht wenige die sozialistische Ordnung des Ostens
als keineswegs so verabscheuungswiirdig empfinden, wenn sie nur der Ver-
kiindigung des Evangeliums Raum lésst.

Glaube ein Sprachproblem?

Wenn so viele Schwierigkeiten der Kirche in der gegenwartigen Zeit als
Strukturprobleme gedeutet werden, dann ist das freilich eine Sehweise, der
man widersprechen kann. In der Tat geht es nicht an, jeden Widerstand,
auf den die christliche Verkiindigung und die christliche Sitte stGsst, als
dusserlich, vom wahren Evangelium nicht erregt und nur formal bedingt
gleichsam als bedauerlichen Irrtum und als Verwechslung zu erkldren. Vieles
ist eine inhaltlich bestimmte Ablehnung des Kreuzes. Die herrschende
Meinung iiber das Leben ist von einem populdren Journalismus genugsam
dargestellt worden. In ihm spielen die popularisierten Gedanken von Bio-
logen, Psychologen und Medizinern iiber Leben, Krankheit, Schonheit und
Gliick eine grosse Rolle. Der Gottesdienst der Kirche wird dabei keines-
wegs befehdet, aber unter jene letzten Werte psychologischer und &stheti-
scher Art eingeordnet. Das Christliche erscheint als partielle Wahrheit, als
besondere Ausserung des menschlichen Lebens und als kulturelle Gegeben-
heit. Sobald die Verkiindigung den Menschen in seinem ganzen Selbst-
verstdndnis treffen will, wird ihr widersprochen.

Dieser Widerspruch, der sich vor allem auch in der Weigerung dussert,
die Predigt zu horen, hat noch nach einer andern Erklarung gerufen, weil
der Hinweis auf das soziale Strukturproblem hier zum Teil nicht ausreicht.
Man fand ein Sprachproblem: Der moderne, technisch-wissenschaftlich
geschulte Mensch verstehe die Sprache der Verkiindigung und des Gottes-
dienstes nicht mehr. Sein Weltbild habe keinen Platz fiir jene drei Stock-
werke, in die die Bibel die Wirklichkeit einteile: Himmel, Erde und Héolle.
Durch das biologische Denken wiirden die Engel, ja selbst Gott zu denk-
unmdoglichen Personen. Radikale theologische Kritiker der traditionellen
Verkiindigung arbeiten daher an einer « Theologie ohne Gott».

Das Evangelium von Jesus Christus als gottlose Frohbotschaft fiir gott-
lose Menschen zu verkiinden, ist vorderhand nur als Experiment zu wiirdi-

614



gen. Sicher will es aber mehr sein als eine nicht ernstzunehmende Spielerei.
Diese Theologen bemiihen sich um die Predigt des Evangeliums angesichts
des toten Gottes, den die heutigen Menschen mit sich herumtragen. Sie
wollen an dessen Stelle ein lebendiges Evangelium setzen, nicht ein neues
Evangelium, sondern durchaus das alte, aber befreit von einem kulturell
geprégten, fiir die Denk- und Lebensweise des Gegenwartsmenschen gestor-
benen «Gott». Fiir diese Theologen stellt « Gott» ein unlésbar gewordenes
Sprachproblem dar. Sie ziehen damit die letzte Konsequenz aus der For-
derung, die vor zwanzig Jahren erhoben wurde, die Verkiindigung zu ent-
mythologisieren. Entmythologisierung meinte urspriinglich nur die Beseiti-
gung aller Sageformen des Evangeliums, die dem antiken, mit Engeln und
Dédmonen erfiillten Weltbild angehorten, um das gegenwartsméchtige
Evangelium um so gewaltiger zu predigen.

Zum Sprachproblem des Glaubens gehoren aber auch die Sprache und
die ganze Gestalt des Gottesdienstes. Die Romische Kirche gab durch die
Liturgiereform der Volkssprache Raum in der Messe. Die Reformations-
kirchen ringen um eine moderne Sprache im Gebet und Lied, um neue
Melodien, Hymnen, ja Gebirden, weil ihre Ausdrucksformen fritheren Jahr-
hunderten verhaftet sind. In der Schweiz sind zwei Liturgiekommissionen
an der Arbeit, eine ziircherische und eine interkantonale deutschschwei-
zerische. Die ziircherische kdmpft fiir eine Reform des Gottesdienstes,
indem sie zu freier Gestaltung der Inhalte und Funktionen (Sammlung,
Anbetung, Verkiindigung, Fiirbitte und Segen) anleitet. Die schweizerische
arbeitet an Gebetstexten aus dem Geiste des Glaubens, die unserer Zeit
entsprechen sollen, wahrt aber die traditionelle Form, die zentrale Position
der Predigt mit zugeordneten Liedern und Gebeten, Siinden- und Glaubens-
bekenntnissen. Im Beten und Singen sind sprachliche und musikalische
Klischees zu tiberwinden. Die Formfragen des Gottesdienstes fithren im
Grunde auf das Problem des schopferischen Geistes, Haben wir Dichter
und Musiker, die das Gebet und das Gotteslob des heutigen Geschlechts
zu formulieren vermogen ?

Mit dem Problem des schdpferischen Geistes und seinem Verhiltnis zum
christlichen Glauben stossen wir aber tiberhaupt auf die Frage der Lebendig-
keit des Christentums, seiner Uberlieferung und Verkiindigung. Kirche und
Kunst stellen mehr dar als ein Sprach- und Strukturproblem. Hier ist der
Mensch selbst gefragt, aus was er lebt und wofiir er da ist, welches seine
Leidenschaft ist, wem er seine Opfer darbringt. Hat die heutige Menschheit
iiberhaupt eine Uberzeugung, die sie mit Hingabe, in Wort und Werk
bekennt ? Ist nicht ihre Bekenntnislosigkeit und ihre Hingabe an den Alltag
mit seinem Geldverdienst und den damit gegebenen Miihen, den dadurch
ermoglichten Freizeitvergniigen alles ? Ist der Mensch heute ein Wesen ohne
Grund und Ziel? Versteht er nur eine Kunst, die Kunst des Vergessens?

615



Schmerzbetiubung, Bewusstseinstriibung durch Gebrauch und Missbrauch
von Medikamenten, Psychopharmaka und Rauschmitteln wie durch die
ganze Vergniigungsindustrie sind auf der einen Seite, exzessives Erfolgs-
streben auf der andern Seite die in den Massen méachtigen Konkurrenten
der christlichen Frohbotschaft, welche die Erlésung des Menschen und die
Gottesliebe verkiinden. Hier Entscheidungen zu fordern und zu neuen
Bekenntnissen zu fiihren bleibt die Aufgabe der Kirchen, die sie in jeder
Epoche zu erfiillen hatten und die sie wie einst, so jetzt nur unter Kreuz
und kldglichem Versagen — wenn iiberhaupt dann durch Gottes Gnade —
leisten.

Moderne Literatur — eimne Provokation?

GERDA ZELTNER

Zum neunten Mal fanden dies Jahr die Konstanzer Literaturgesprache
statt, und zwar galten sie dem als Frage vorgebrachten Thema «Moderne
Literatur — eine Provokation ?». Uber den Verlauf der Diskussionen konnte
man in der Tagespresse lesen sowie auch von dem wehmiitigen Fazit, dass
es sich im literarischen Bereich «ausprovoziert» habe. Der Griinde sind
viele; einesteils ist der Provokation der Boden entzogen, weil es in unserer
Gesellschaft keine strengen Tabus noch Dogmen mehr gibt — seien sie
politischer, religioser, sexueller Natur —, die es zu sprengen gilt; des andern
aber ist die Provokation, trotz dieses Sachverhaltes, geradezu zum obliga-
torischen Ingredienz des Literaturwerks erhoben worden: das heisst, sie
wurde institutionalisiert, kommerzialisiert und verlor damit auch jeden
Wert.

Dieser summarische Befund musste allerdings auf die sogenannte freie
Welt beschrankt werden. Die Verhiltnisse konnen auch anders liegen; und
ein eminent wichtiger Beitrag der Gespriche war es, dass sie die Unter-
schiede wieder einmal genau formulierten. In Lindern, wo die Information
von der Regierung zensuriert, manipuliert wird, kann ein iiber vertuschte
Sachverhalte aufkldrendes Werk einen dusserst provokatorischen Charak-
ter haben. Zugleich wird niemand sich der Evidenz entziehen, dass hier der

616



	Die Problemsituation der Kirche heute

