
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

HOMO CAELESTIS

«Was soll ich dir auf eine solche Bitte
antworten, ich möge dir mein Bild malen und
schicken lassen? Bei unserer innigen
Verbundenheit rufe ich dich an: welche
Befriedigung wahrer Liebe suchst du bei den
leeren Formen? Was für ein Bild begehrst
du daß ich schicke: des irdischen Menschen
oder des himmlischen — Ich weiß, du
begehrst jene unverwesliche Gestalt, die der
Himmelskönig in dir selber liebgewonnen
hat; es kann dir ja von uns keine andre
Form wertvoll sein als die, der du selber
nachgeformt bist... Aber, ich Armer und
Betrübter Noch bin ich mit einem
qualmigirdischen Bilde verwachsen und spiegle in
meinem fleischlichen Fühlen und irdischen
Handeln mehr von dem ersten als von dem
zweiten Adam. Wie darf ich mich für dich
malen lassen, wenn ich durch meine
irdische Verderbnis das Bild des himmlischen
Menschen offenkundig verleugne? Beiderseits

bedrängt mich die Scham: ich erröte
zu malen, was ich bin, und wage nicht zu
malen, was ich nicht bin...

Dies ist Verwandlung durch die Hand
des Höchsten, wenn wir dereinst aus uns in
den Menschen verwandelt werden, der Gott
gemäß geschaffen ist und dessen Bild
himmlisch ist, während wir den ablegen,
der gemäß den Begierden des Irrtums
verwest. Dieses letztere Bild möge doch Gott
in mir zerstören — aufrichten aber und
vollenden wolle er in uns sein Bild, mit dem
wir ohne Scham gemalt werden können.»

Die Art, wie hier Paulinus von Nola zu
Beginn des 5.Jahrhunderts seinem
Briefpartner Severus alle mit dem Menschenbild

sich befassende bildende Kunst theologisch

begründet, ist geradezu als Programm
für die mittelalterliche Kunst insgesamt zu
nehmen. Bis weit ins 13. Jahrhundert hinein
gilt : der Mensch ist weit mehr als seine im
Porträt erfaßbare Individualität; er ist Bild
Gottes in einem ursprünglichen, biblisch
begründbaren Sinn. Der Künstler, der sich
um das Menschenbild müht, wird daher

grundsätzlich nicht zu malen haben, was der
Mensch ist, sondern was er in seiner irdisch
getrübten Erscheinung nicht ist, was er aber
tiefer sein darf aus der Legitimation der
Schöpfungsgnade: ein himmlischer, nach
göttlichem Bild und Gleichnis geschaffener
Mensch, homo caelestis.

Wolfram von den Steinen, der vergangenes

Jahr verstorbene Basler Mediävist, ist
kürzlich in seinem zweibändigen Werk
«Homo Caelestis», Das Wort der Kunst im
Mittelalter1, den Konkretisationen dieses

Theologumenons christlicher Bildtheologie
im Mittelalter nachgegangen.

Das reiche Werk ist wie folgt gegliedert :

In einem ersten Teil — «Begegnungen» —
werden «Gesamtwerke» mittelalterlicher
Epochen vorgeführt. Monreale vertritt die
aus der Spätantike erwachsene, im Mittelalter

nachhaltig wirksame Tradition des
alten Christentums in seinen Mosaiken.
Hildesheim mit seiner Bernwardstür steht
für die ottonische Kunst. Mit Saint-Savin
kündet sich die Romanik und mit Amiens èie.

Hochgotik an. Mit Lucca und Pisa wird der
Übergang vom Mittelalter zur Renaissance
signalisiert. Ein zweiter Teil — «Homo
caelestis — Homo terrenus» überschrieben
— versucht, von der Thematik des
Menschenbildes her die mittelalterliche Kunst
chronologisch zu überblicken, um die
wechselnden Perioden in ihrer Eigenart in den
Blick zu bekommen. Und in einem dritten
Teil werden — nach Motiven gegliedert —
die auch geistesgeschichtlich vorherrschenden,

leitenden Ideen dieser Kunst gezeigt:
die Erscheinungsweise Gottes in der Kunst
(als Majestas, als menschgewordener Gott
im irdischen Leben und am Kreuz); die
erschaffene Welt in ihrer kosmischen Erstrek-
kung oder in ihrer durch die Gemeinschaftsordnung

der Menschen geprägten Art;
schließlich die Weltwesen: Tier, Dämon,
Mensch.Es folgen ein reichesBildverzeichnis
mit Charakteristiken und Nachweisen, ein
Literaturverzeichnis und hilfreiche Register.

526



Nachdem- die pauschale Rede vom
«Mittelalter» und vom «mittelalterlichen
Menschen» bei den Mediävisten (mit
Recht) einigermaßen in Verruf geraten ist,
scheint deren Wiederaufnahme bei Wolfram

von den Steinen zunächst suspekt. Der
Autor aber hat sich zeit seines Lebens nie
gescheut, vom «Heiligen Geist des
Mittelalters», vom «Kosmos des Mittelalters»
zu reden. Hat er sich damit eines Vergehens
gegen eine dem Mittelalter selbst teure
Tugend der Discretio, der Unterscheidung
der Geister schuldig gemacht? Man wird
einen solchen Vorwurf nach der Lektüre
dieses Werkes kaum aufrechthalten
wollen, sondern im Gegenteil für einmal
von den Steinens unbedingten Willen zur
Synthese, zum differenzierenden, aber auch
die Gemeinsamkeiten integrierenden
Gesamtüberblick anerkennen. Das im zweiten
Band ausgebreitete Bildmaterial — eine
intensive Exemplifizierung des im Textband

Gesagten — bringt einigermaßen zur
Evidenz, wie sehr des Paulinus von Nola
Überlegungen nicht aufgesetzte Ideologie
des mittelalterlichen Kunstschaffens,
sondern dessen innerste Begründung theologischer

Art darstellt. Man wird jenseits
der bisweilen hieratisch-georgisch einher-
schreitenden Sprache des Autors diesen
gemeinsamen Nenner mittelalterlicher Kunst
akzeptieren dürfen. Selbst die kulturkritisch

gestimmte, allzu betuliche
Frontstellung des Autors gegen die «gefühlige
Neuzeit» und «modernen Gelehrtenverstand»

vermag den günstigen Eindruck
einer geglückten Leistung zu verwischen.

Wolfram von den Steinens Interesse für
die mittelalterliche Kunst ist nun keineswegs

spezifisch kunsthistorischer Art. Das
Mittelalter ist für ihn eine Epoche, deren
Unmittelbarkeit zu Gott in seinen Augen
von ausschlaggebender Bedeutung ist. Das
heißt, von den Steinens Absicht bei der
Darstellung dieser Kunst verfolgt allgemein

geistesgeschichtliche, sogar
theologiegeschichtliche Ziele. Denn die Einheit, die
er hinter und in den vielen Bildern dieser
media aetas erspürt, ist keine profan
kultureller Art, sondern die des Christentums.

Die Skepsis, mit der man heute das

Mittelalter aus dem Gespräch heraushält,
muß nach von den Steinen dem Willen
weichen, dort, wo Einheit greifbar ist,
auch davon zu sprechen. «Von später
Nachwelt her kann man gern in den vielen
Bildern die Einheit empfinden, so wie man
ja gern — allzu gern — < das Mittelalter)
als einheitlichen Kulturraum setzt. Die
Einheit würde vor allem in der fast
unbeschränkten Macht der christlichen Imperative

liegen, während in der Kunst des späten

Altertums bis zuletzt viel Heidnisches
neben dem Christlichen fortlebte und in der
Neuzeit die Profankunst selbstherrlich
neben die religiöse trat. Grade dies
Bestimmtsein durch das Christentum oder
richtiger durch den einen Christus haben
wir an den Bildern ruhig sprechen und die

Querfrage bleiben lassen, ob derlei heutzutage

glaubhaft sein würde.» Wo die Einheit
des Mittelalters mit Recht jenseits des

Kulturellen im Christlichen angesiedelt
wird, müßte korrekterweise hinterfragt
werden, ob man so fraglos der Einheit des

Christlichen versichert sein dürfe. Von den
Steinen aber weiß gerade angesichts dieser

Frage um die Einheit, die mittelalterlich
dem Mannigfachen aufruht, oder um die
Abbilder, die in vielfachem Mühen dem
Urbild zu antworten und zu entsprechen
versuchen. Denn: «Christentum ist hier
das elementare Gespräch mit Christus,
Treue, Gehorsam und Verständnis gegenüber

dem König des Evangeliums, ein
immer neues Sich-Mühen um den, der das

All auf drei Fingern trägt und als
Erdenmensch mit den Erdenmenschen umgeht.»

Nach Aby Warburg ist der liebe Gott
im Detail verborgen und dort auch zu
finden. Auch wer ein Zeitalter unter dem

Aspekt der Einheit befragt, wird sich daran
zu halten haben. Wer aber — wie von den
Steinen — in jedem liebevoll analysierten
Detail immer wieder auf den lieben Gott
stößt, der braucht die gefundene Einheit
nicht zu unterschlagen.

Alois Haas

1 Wolfram von den Steinen, «Homo
Caelestis», Das Wort der Kunst im Mittelalter,

Francke Verlag, Bern und München.

527


	Bücher

