Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

HOMO CAELESTIS

«Was soll ich dir auf eine solche Bitte ant-
worten, ich moge dir mein Bild malen und
schicken lassen? Bei unserer innigen Ver-
bundenheit rufe ich dich an: welche Be-
friedigung wahrer Liebe suchst du bei den
leeren Formen? Was fur ein Bild begehrst
du daB ich schicke: des irdischen Menschen
oder des himmlischen? — Ich wei3, du be-
gehrst jene unverwesliche Gestalt, die der
Himmelskonig in dir selber liebgewonnen
hat; es kann dir ja von uns keine andre
Form wertvoll sein als die, der du selber
nachgeformt bist... Aber, ich Armer und
Betriibter! Noch bin ich mit einem qualmig-
irdischen Bilde verwachsen und spiegle in
meinem fleischlichen Fiihlen und irdischen
Handeln mehr von dem ersten als von dem
zweiten Adam. Wie darf ich mich fur dich
malen lassen, wenn ich durch meine irdi-
sche Verderbnis das Bild des himmlischen
Menschen offenkundig verleugne? Beider-
seits bedrdngt mich die Scham: ich errote
zu malen, was ich bin, und wage nicht zu
malen, was ich nicht bin...

Dies ist Verwandlung durch die Hand
des Hochsten, wenn wir dereinst aus uns in
den Menschen verwandelt werden, der Gott
gemal geschaffen ist und dessen Bild
himmlisch ist, widhrend wir den ablegen,
der gemif3 den Begierden des Irrtums ver-
west. Dieses letztere Bild moge doch Gott
in mir zerstdoren — aufrichten aber und
vollenden wolle er in uns sein Bild, mit dem
wir ohne Scham gemalt werden konnen.»

Die Art, wie hier Paulinus von Nola zu
Beginn des 5.Jahrhunderts seinem Brief-
partner Severus alle mit dem Menschen-
bild sich befassende bildende Kunst theolo-
gisch begriindet, ist geradezu als Programm
fiir die mittelalterliche Kunst insgesamt zu
nehmen. Bis weit ins 13. Jahrhundert hinein
gilt: der Mensch ist weit mehr als seine im
Portrit erfaBBbare Individualitdt; er ist Bild
Gottes in einem urspriinglichen, biblisch
begriindbaren Sinn. Der Kinstler, der sich
um das Menschenbild miiht, wird daher

526

grundsétzlich nicht zu malen haben, was der
Mensch ist, sondern was er in seiner irdisch
getriibten Erscheinung nicht ist, was er aber
tiefer sein darf aus der Legitimation der
Schopfungsgnade: ein himmlischer, nach
gottlichem Bild und Gleichnis geschaffener
Mensch, homo caelestis.

Wolfram von den Steinen, der vergange-
nes Jahr verstorbene Basler Medidvist, ist
kiirzlich in seinem zweibdndigen Werk
«Homo Caelestis», Das Wort der Kunst im
Mittelalter', den Konkretisationen dieses
Theologumenons christlicher Bildtheologie
im Mittelalter nachgegangen.

Das reiche Werk ist wie folgt gegliedert:
In einem ersten Teil — «Begegnungen» —
werden «Gesamtwerke» mittelalterlicher
Epochen vorgefiihrt. Monreale vertritt die
aus der Spitantike erwachsene, im Mittel-
alter nachhaltig wirksame Tradition des
alten Christentums in seinen Mosaiken.
Hildesheim mit seiner Bernwardstlr steht
fir die ottonische Kunst. Mit Saint-Savin
kiindet sich die Romanik und mit Amiens die
Hochgotik an. Mit Lucca und Pisa wird der
Ubergang vom Mittelalter zur Renaissance
signalisiert. Ein zweiter Teil — «Homo
caelestis — Homo terrenus» tiberschrieben
— versucht, von der Thematik des Men-
schenbildes her die mittelalterliche Kunst
chronologisch zu iiberblicken, um die wech-
selnden Perioden in ihrer Eigenart in den
Blick zu bekommen. Und in einem dritten
Teil werden — nach Motiven gegliedert —
die auch geistesgeschichtlich vorherrschen-
den, leitenden Ideen dieser Kunst gezeigt:
die Erscheinungsweise Gottes in der Kunst
(als Majestas, als menschgewordener Gott
im irdischen Leben und am Kreuz); die er-
schaffene Welt in ihrer kosmischen Erstrek-
kung oder in ihrer durch die Gemeinschafts-
ordnung der Menschen gepridgten Art;
schlieflich die Weltwesen: Tier, Didmon,
Mensch.Esfolgenein reiches Bildverzeichnis
mit Charakteristiken und Nachweisen, ein
Literaturverzeichnis und hilfreiche Register.



Nachdem- die pauschale Rede vom
«Mittelalter» und vom «mittelalterlichen
Menschen» bei den Medidvisten (mit
Recht) einigermalBen in Verruf geraten ist,
scheint deren Wiederaufnahme bei Wolf-
ram von den Steinen zunichst suspekt. Der
Autor aber hat sich zeit seines Lebens nie
gescheut, vom «Heiligen Geist des Mittel-
alters», vom «Kosmos des Mittelalters»
zureden. Hat er sich damit eines Vergehens
gegen eine dem Mittelalter selbst teure
Tugend der Discretio, der Unterscheidung
der Geister schuldig gemacht? Man wird
einen solchen Vorwurf nach der Lektire
dieses Werkes kaum aufrechthalten
wollen, sondern im Gegenteil fir einmal
von den Steinens unbedingten Willen zur
Synthese, zum differenzierenden, aber auch
die Gemeinsamkeiten integrierenden Ge-
samtiiberblick anerkennen. Das im zweiten
Band ausgebreitete Bildmaterial — eine
intensive Exemplifizierung des im Text-
band Gesagten — bringt einigermaBen zur
Evidenz, wie sehr des Paulinus von Nola
Uberlegungen nicht aufgesetzte Ideologie
des mittelalterlichen Kunstschaffens, son-
dern dessen innerste Begriindung theologi-
scher Art darstellt. Man wird jenseits
der bisweilen hieratisch-georgisch einher-
schreitenden Sprache des Autors diesen ge-
meinsamen Nenner mittelalterlicher Kunst
akzeptieren darfen. Selbst die kulturkri-
tisch gestimmte, allzu betuliche Front-
stellung des Autors gegen die «gefuhlige
Neuzeit» und «modernen Gelehrtenver-
stand» vermag den gunstigen Eindruck
einer gegliickten Leistung zu verwischen.

Wolfram von den Steinens Interesse fiir
die mittelalterliche Kunst ist nun keines-
wegs spezifisch kunsthistorischer Art. Das
Mittelalter ist fiir ihn eine Epoche, deren
Unmittelbarkeit zu Gott in seinen Augen
von ausschlaggebender Bedeutung ist. Das
hei3t, von den Steinens Absicht bei der
Darstellung dieser Kunst verfolgt allge-
mein geistesgeschichtliche, sogar theologie-
geschichtliche Ziele. Denn die Einheit, die
er hinter und in den vielen Bildern dieser
media aetas erspiirt, ist keine profan
kultureller Art, sondern die des Christen-
tums. Die Skepsis, mit der man heute das

Mittelalter aus dem Gesprich heraushilt,
mufB3 nach von den Steinen dem Willen
weichen, dort, wo Einheit greifbar ist,
auch davon zu sprechen. «Von spiter
Nachwelt her kann man gern in den vielen
Bildern die Einheit empfinden, so wie man
ja gern — allzu gern — < das Mittelalter>
als einheitlichen Kulturraum setzt. Die
Einheit wiirde vor allem in der fast unbe-
schrinkten Macht der christlichen Impera-
tive liegen, wiahrend in der Kunst des spa-
ten Altertums bis zuletzt viel Heidnisches
neben dem Christlichen fortlebte und in der
Neuzeit die Profankunst selbstherrlich
neben die religiose trat. Grade dies Be-
stimmtsein durch das Christentum oder
richtiger durch den einen Christus haben
wir an den Bildern ruhig sprechen und die
Querfrage bleiben lassen, ob derlei heutzu-
tage glaubhaft sein wiirde.» Wo die Einheit
des Mittelalters mit Recht jenseits des
Kulturellen im Christlichen angesiedelt
wird, muBte korrekterweise hinterfragt
werden, ob man so fraglos der Einheit des
Christlichen versichert sein diirfe. Von den
Steinen aber weil3 gerade angesichts dieser
Frage um die Einheit, die mittelalterlich
dem Mannigfachen aufruht, oder um die
Abbilder, die in vielfachem Miihen dem
Urbild zu antworten und zu entsprechen
versuchen. Denn: «Christentum ist hier
das elementare Gespriach mit Christus,
Treue, Gehorsam und Verstindnis gegen-
tiber dem Konig des Evangeliums, ein
immer neues Sich-Mithen um den, der das
All auf drei Fingern trdgt und als Erden-
mensch mit den Erdenmenschen umgeht.»

Nach Aby Warburg ist der liebe Gott
im Detail verborgen und dort auch zu fin-
den. Auch wer ein Zeitalter unter dem
Aspekt der Einheit befragt, wird sich daran
zu halten haben. Wer aber — wie von den
Steinen — in jedem liebevoll analysierten
Detail immer wieder auf den lieben Gott
stoBt, der braucht die gefundene Einheit
nicht zu unterschlagen.

Alois Haas

1 Wolfram von den Steinen, «Homo

Caelestis», Das Wort der Kunst im Mittel-
alter, Francke Verlag, Bern und Miinchen.

527



	Bücher

