
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 5

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

FÜNFZIG JAHRE SEIT HODLERS TOD

Vom 30. Juni bis zum 18. August ist im
Berner Kunstmuseum — und anschliessend
vom 5. September bis zum 6.Oktober im
Musée d'Art et d'Histoire in Genf — eine
Hodler-Ausstellung zu sehen, die den
Versuch unternimmt, fünfzig Jahre nach dem
Tod des Malers zur Klärung der Frage
beizutragen, was seine Kunst uns Heutigen
bedeuten könne, wie sie zu verstehen und
zu beurteilen sei und was es mit der Zurückhaltung

aufsich habe, der sie heute begegnet.
Dieser Frage geht auch die Ansprache nach,
die Dr. Walter Hugelshofer am 29. Juni
anlässlich der Eröffnung der Hodler-Ausstellung

in Bern hielt und aus der wir nachstehend
die folgenden Ausschnitte wiedergeben:

An Pfingsten 1918 befand ich mich mit
einigen Kameraden auf einer Wanderung
im Jura, ein Kantonsschüler, wie bei uns
in der Ostschweiz die Gymnasiasten
genannt werden. Es war im vierten Jahre
Krieg. Fast jeden Abend dröhnte das
schwere Donnern des Kanonenfeuers aus
dem fernen Elsass zu uns herüber. Europa
zerfleischte und zerstörte sich. Es ist seither
nie mehr richtig zur Ruhe gekommen.
Unterwegs sagte einer zu mir: Hodler ist
gestorben. Ich verstand : Ein grosser Schweizer

ist gestorben, ein Mann, der über das
Mass hinausgewachsen war, einer der
Ausserordentliches geleistet und zum
Ansehen des Landes viel hinzugefügt hatte.

Im Jahr zuvor hatte das Kunsthaus
Zürich, das sich unter Direktor Wartmann

in entscheidender Weise für Hodler
eingesetzt hatte, auf einer grossen
Ausstellung einen beträchtlichen Teil seines
künstlerischen Werkes gezeigt. Erst seit
kurzem hatte Hodler sich bei uns allgemein

und in breiter Front durchgesetzt.
Seine Arbeiten hingen als ein Stolz des
Landes in den Museen. Sie wurden
bewundert, diskutiert und geliebt. Gelehrte,
Minister, Bundesräte, der General Wille

und der Dichter Carl Spitteler wurden von
ihm gemalt. Die Banknoten zeigten Bilder
nach seinen Entwürfen. In vielen Räumen
im ganzen Land hingen farbige Reproduktionen

nach seinen Gemälden. Rathäuser,
Universitäten, Museen gaben ihm grosse
Wandbilder in Auftrag. Es war die längste
Zeit ein hartes, kämpferisches Leben voller
Entbehrungen, Enttäuschungen, Anfechtungen

und mit wenig Hilfe gewesen.
Jetzt war nach dem so schwer und spät er-
fochtenen Sieg die Euphorie da. Als Hodler
in Zürich für sein Werk Anerkennung fand,
brach er in visionärer Leidenschaft aus:
«Das ist noch nicht das letzte, das ich zu
geben habe; ich werde noch ganz anderes
malen; ihr werdet staunen!» Die späten,
grossartig vereinfachten Landschaften aus
dem Zimmer seiner Wohnung in Genf, über
den See gegen das Gebirge, die der Kranke
bald danach seinem Leiden abgerungen
hatte, zeigen, was er damit gemeint hat.

Im Jahre 1921 dann veranstaltete das

Kunstmuseum Bern in der Vaterstadt des

Verstorbenen eine noch umfassendere
Ausbreitung des inzwischen abgeschlossenen
künstlerischen Lebenswerks. Es waren an
die 900 Nummern. Sie boten einen sehr
verschiedenartigen Anblick : bildhafter
Ausdruck eines schwierigen und gefährdeten,
doch mit unerschütterlichem Selbstvertrauen

und dem Glauben an eine sinnvolle
Ordnung imponierend gemeisterten Lebens
in einer tief sich verändernden Zeit. Viele
Gesichter traten einem entgegen. Bestimmend

war ein grosser Ernst, starke
Ausdruckskraft und vitale LebensfüUe. Ein
eigenartiger und eigenwilliger Künstler mit
starker prägender Kraft und hohem Streben.

Die Skala der Empfindungen ging von
gefühlvoll und warm über männlich und
strahlend bis zu laut und brutal und zu
ärgerlichen Entgleisungen. Der Eindruck
war nicht eindeutig, und er ist es heute
noch so wenig wie damals.

517



Ja, wie sind wir denn jetzt, fünfzig
Jahre nach seinem Tod, mit Hodler dran?
Wie stehen wir heute zu ihm In den Kunsthallen

und Kunsthäusern, die bei uns unter
grossen Opfern recht eigentlich gebaut
wurden, um Hodlers grosse neue Tafeln
und ihre lichte Welt vorweisen zu können
(Kunsthaus Zürich 1910, Kunstmuseum
Winterthur 1916, Kunsthalle Bern 1918)
tritt Hodler nicht mehr dominierend in
Erscheinung. Von den früheren grossen
Hodlersälen sind gerade noch knappe
Andeutungen geblieben. Hodlers Name, Hodlers

Kunst ist nicht mehr ein heller Aufruf,
dem die Kunstfreunde begeistert folgen.
Auf der Wunschliste der Museen im
Ausland, aber auch bei uns, kommt sein Name
kaum mehr vor. Was ist geschehen? Ist
es nur der Überdruss an zu oft Gesehenem,
der «ennui du déjà vu», der ihn verdrängt
hat Oder einfach das elementare Recht der
Gegenwart auf Leben? Dagegen spricht,
dass manche von Hodlers Zeitgenossen
heute noch im Schwange sind: van Gogh,
Toulouse-Lautrec, Munch. Vielleicht kommen

wir dem Grund für die nicht zu
übersehende Missachtung näher, wenn wir
beachten, dass auch die Kunst Segantinis
daran Teil hat.

Die Kunst Hodlers ist aus
Voraussetzungen erwachsen, die heute nicht mehr
durchaus wirksam sind. Die geistige
Hochstimmung, der Lebens-Idealismus, die
Europa etwa vom Anfang des Jahrhunderts
an getragen hatten, sind im Kriege von
1914—1918 zusammengebrochen. Viele
Aufschwünge und kühne Höhenflüge wirken

seither unverständlich, teils geradezu
lächerlich, teils als ein mahnender Vorwurf.
So hängen auch viele der grossen Tafeln
Hodlers, der — wie Segantini — ein
Haupt-Exponent dieser Zeitströmung
gewesen war, heute unbeachtet im Leeren,
nachdem er sie mit vielen der Zeitgenossen
als seine Hauptschöpfungen verstanden
hatte. Bildtitel wie «Blick in die Unendlichkeit»,

«Einmütigkeit», «Heilige Stunde»,
«Empfindung», «Die Wahrheit», ja schon
«Entzücktes Weib», die einst als erhebende
Aufrufe gewirkt hatten, treffen uns heute
nicht mehr. Cézanne und Hodler in einem

Atemzug zu nennen, wie das im Titel eines
vielgelesenen zeitgenössischen Buches
geschah, scheint uns heute verfehlt zu sein.

Was ist in dem halben Jahrhundert seither

nicht alles über uns hinweggegangen!
Und wie sind wir dabei hierzulande noch
glimpflich davongekommen! Die
Wirtschaft und Moral zerstörenden Geldinflationen

in vielen der bedeutendsten Staaten,
das Aufkommen des Faschismus und des

Nationalsozialismus, unheimlicher irrationaler

Kräfte, und deren katastrophaler
Zusammenbruch, der Niedergang
Grossbritanniens, der klug beherrschenden Macht
bis 1914, der zerstörende Zweite Weltkrieg,
der Aufstieg Russlands und Amerikas und
ihr Antagonismus — es ist der Sieger, der
das Weltbild prägt —, die Veränderung der
Welt durch die überstürzte Selbständig-
Erklärung der Kolonien, die dadurch
bewirkte Zerstörung der von Europa
beherrschten Weltordnung, die ungeheure
Bevölkerungszunahme und das wuchernde
Wachstum der Städte, und bei alledem die
Aussetzung des Menschen in eine heillose
Welt durch die empfindliche Minderung
der religiösen Kräfte als der sinngebenden
Lebensmacht. Man kam aus der Not und
der Unruhe nicht heraus. Kaum kann man
der langen Welle der Prosperität recht froh
werden.

Diese Fülle sich drängender verändernder

Ereignisse hat uns einen beträchtlichen
Teil von Hodlers Werk ferngerückt. Er
stand positiv zu seiner Welt, die noch nicht
eine Welt der Zerstörung und des Niedergangs

war. Darum hat er über weite Strek-
ken seine Aktualität verloren und wirkt er
heute historisch. Diese Distanzierung trifft
auch für einen andern Teil seiner Arbeiten
zu, der die Vorstellung weiter Kreise von
Hodlers Kunst wesentlich bestimmt. Es
sind die Motive aus der vaterländischen
Geschichte wie «Der zornige Krieger»,
«Calvin im Hofe der Hochschule Genf»,
«Schwinger-Umzug», «Rückzug von
Marignano», «Schlacht bei Näfels», «Auszug

der Jenenser Studenten», «Einmütigkeit»

und anderes noch dieser Art. Sie sind
durchwegs auf Ausschreibungen, Konkurrenzen

oder Aufträge hin entstanden, nicht

518



aus eigenem Antrieb. Das Motiv wurde ihm
zugetragen oder vorgeschrieben. Die
energische und ausdrucksvolle Formulierung
ist dagegen seine persönliche, oft
beanstandete, künstlerische Leistung. Solche
Arbeiten sind ein für die heroisierende
Geschichtsauffassung des 19. Jahrhunderts
charakteristischer Ausdruck des
Zeitgeschmacks. Geschichte wurde gelehrt als eine
Folge grosser Taten der Vorfahren. In
ihrer auftrumpfenden, oft hohlen Pathetik
stehen sie unserem nüchternen Empfinden
ferne. Dabei soll uns aber die monumentale
Grösse des Wurfes etwa der «Jenenser
Studenten», die in ihrer Zeit einsam
dasteht, oder manch grossartige Bilderfindung

im einzelnen nicht entgehen. Sie
haben zu ihrer Zeit in der europäischen
Malerei nicht ihresgleichen.

Bald nach dem Ende des Krieges
1914/18 breitete sich die Kenntnis von der
neuen und neuesten französischen Malerei
von Manet und den Impressionisten bis zu
Cézanne und weiter zu Bonnard bei uns im
Lande aus, nachdem einzelne Kunstfreunde
und Sammler zuvor schon früh ihre ausser-
gewöhnlichen Leistungen erkannt hatten.
Mehrere dieser neuen Meister waren
damals noch am Werk. Ihre Arbeiten wurden
auf Ausstellungen vor allem in Basel,
Zürich und Winterthur gezeigt. Ihr
gewinnender Charme und ihr zauberhafter
Geschmack begeisterte alle. Die jungen
Künstler zogen in Scharen nach Paris, um
dort zu lernen. Eine verfeinerte Kultur des

Augensinnes war ein glückliches Ergebnis
dieser erregenden Begegnung. Es gab
Kunstfreunde, in deren Sammlung Malereien

von Hodler unweit von denen der
Franzosen hingen. Wie wirkte er jetzt im
Licht dieser neuen Sterne? Das sind sehr
verschiedene Früchte, zur selben Zeit etwa,
aber aus anderer Wurzel gewachsen, in
einem andern Klima gereift und auf einen
andern Begriff von Kunst und von
künstlerischer Leistung hin gezogen. Wer
möchte eine Weintraube mit einem Apfel
vergleichen! Das eine ist köstlich, und das
andere auch, jedes auf seine Art, und das

trägt zum wundervollen Reichtum der
Welt bei. Hodler verfügte nicht über den

köstlichen Farbengeschmack der Franzosen,

ihre wundervolle Kultur des Auges,
die fähig ist, zarte Nuancierungen wahrzunehmen

und auch wiederzugeben. Das
setzte entwickelte Sensibilität und eine

reiche, reife künstlerische Tradition voraus,
die wir nicht haben. Wer an Hodler mit
einem an den Franzosen gewonnenen
Massstab herangehen wollte, würde ihm
nicht gerecht und beraubte sich dadurch
künstlerischer Genüsse eigener Art.

Ein anderer Sachverhalt, der einer
gerechten Wertung Hodlers entgegensteht, ist
sein urtümlich grossartiger, instinktsicherer
Begriff vom Kunstwerk, der aber unseren
derzeitigen Auffassungen nicht entspricht.
Nach Hodlers Begriff von Kunst und von
künstlerischer Leistung stand zuvorderst
die Bild-Erfindung, die Fassung des Motivs
in eine bildgerechte Form. Das war für ihn
seine eigentliche schöpferische Leistung,
die seine künstlerische Grösse ausmachte.
Im Vergleich dazu kam der Ausführung, der

Formulierung des Bildgedankens, nicht die
gleiche Bedeutung zu. Sie sagt knapp und
deutlich aus, was er meint, ohne auf besondere

Feinheiten einzugehen. Die Pinselschrift

ist direkt und energisch. Es ist eine
Kunst ohne Hintergründe, ohne Geheimnis.
Diese Vorstellung vom Kunstwerk, die
durchaus aus unseren in langen Zeiträumen
entwickelten Verhältnissen und Möglichkeiten

erwachsen ist — wenn sie auch in ihrer
Grossartigkeit und Fülle über alles

Vorangegangene weit hinausgeht —, liess ohne
Bedenken Wiederholungen zu. Darum gibt es

viele Bilderfindungen in mehreren Fassungen.

Hodler dachte und handelte in dieser

Beziehung gleich wie die alten Meister. Auch
von ihren grössten — van Eyck, Roger van
der Weyden, Leonardo, zum Beispiel —
gibt es Zweitfassungen. Solche Kopien nach
sich selbst irritieren uns, weil sie nicht zu

unseren, von den individualistischen
Vorstellungen des 19. Jahrhunderts bestimmten

Anschauungen passen. Wir sind es

gewohnt, ohne uns dessen bewusst zu werden,

aus einem Gemälde aus Hodlers Zeit
nicht so sehr die Bilderfindung auf uns
wirken zu lassen, als die Qualität der
Ausführung und den lebensvollen Reiz der

519



Handschrift herauszulesen. Bei dieser aus
dem Reichtum der hoch kultivierten
französischen Malerei des 19. Jahrhunderts
gewonnenen Beurteilungsweise wird der
anders orientierte Hodler nicht nach
Verdienst gewürdigt. Umgekehrt kämen auch
die Impressionisten zu kurz, wenn man sie
zuerst von der Bilderfindung und der
Bildanlage her, die nicht ihre starke Seite ist,
beurteilen wollte. Hodler darf aber jedenfalls

beanspruchen, dass man ihn von
seinen primären Erstfassungen her nimmt,
die dann doch eine andere Kraft der
Überzeugung haben als die Ableitungen danach.

Im zeitweise fast beiseite gestellten
vielseitigen Werk Hodlers gibt es Arbeiten
in grösserer Zahl, die auch einem geschulten

Auge und einem kritischen Kunstverstand

Genüge zu tun vermögen, ja, mehr
als das: die uns bewegen und begeistern
und uns mit der Gewissheit erfüllen, dass
hier ein grosser Künstler sich in meisterhafter

Weise ausspricht. Hodler ist ein
Meister eigenen Wuchses, unvergleichbar
und mit hohem Anspruch.

Derjenige Teil aus Hodlers vielgestaltigem

Werk, der uns heute ohne
Einschränkung zugänglich ist, sind seine
Landschaften. Die Landschaftsmalerei ist
ein Hauptthema der säkularisierten Kunst
des 19.Jahrhunderts, der Hodler weitgehend

angehört, über die er aber im neuen
Jahrhundert in einer Weise hinausgewachsen

ist, die seine schöpferische Potenz
grossartig manifestiert. Die Menschen
in den rasch wachsenden Städten fanden
draussen, abseits im paysage intime, die
Ruhe, die Stille, die Würde des Einzelnen,
den Bezug zum Ewigen, die sie zu Hause
zunehmend entbehrten. In den Gebilden
der Künstler, die dieses Bedürfnis oft zu
grosser Innigkeit und Eindringlichkeit
erhoben, schwingt manchmal ein religiöser
Unterton mit. Aus der dankbaren Hingabe
an die Natur wird die Begeisterung über
ihre tiefempfundene Schönheit. Hodler hat
dieser weithin gepflegten Malerei der
friedlichen Wiesen am Waldrand ein eigenes
Kapitel angefügt, als er mit den Ausdrucksmitteln

seiner kühnen neuen Formensprache
in einem Wurf von grossartiger Gewalt

das Gebirge als noch kaum entdeckte
Formenwelt zu gestalten unternahm. Er
folgte dabei dem Vorbild Calâmes, dessen

pathetische Bergbilder den jungen
Menschen auf den Weg der Kunst geführt hatten.

Die Berge des Oberlandes gehörten zu
seinen Jugendeindrücken. In Genf sind ihm
dann die Alpen in Jahrzehnten gerade so
ferne gerückt, dass er sie als das andere,
nicht Selbstverständliche, wieder aufnehmen

konnte, als eine mächtige Welle der
Begeisterung sie in neuer Weise entdeckt
hatte. Auf viele Vorberge mit eindringender

Alpensicht wurden damals Bahnen
gebaut. Damit wurden vielen Menschen neue
optische Eindrücke erschlossen : vom grossen,

das ganze Volk bewegenden
Unternehmen der Rhätischen Bahn bis zu den
kühnen Erschliessungen der Schynigen
Platte, von Murren und Wengen, des
Rocher de Naye, von Montana, Champéry
und Leysin, die in der abenteuerlichen Idee
der Jungfraubahn sich übersteigerte. Hodler

hat diese neuen Bahnen oft benutzt. Er
war kein Berggänger oder gar ein
Bergsteiger. Aber er war mächtig angesprochen
von den neuen Eindrücken, und er hat
von den Aussichtspunkten, welche diese

Bergbahnen erschlossen, eine Reihe
grossartiger Alpenlandschaften gemalt. Es sind
nie Veduten, die bloss vorzeigen wollen.
Er empfand gross und sah gross. Und eben
damals brachte ihm der Durchbruch zur
Anerkennung in Wien, in Deutschland,
aber in stark zunehmender Weise auch bald
bei uns, Wind unter die Flügel. Er fühlte
sich getragen von der begeisterten Zustimmung

immer weiterer Kreise. Und die
Hochstimmung, die ihn erfüllte, trug ihn
hoch hinaus. Viele seiner besten Werke
sind damals entstanden. Besoin de grandeur,

dessen Erfüllung Ramuz erstrebte —
Hodler hat ihm Gestalt gegeben in seinen
Landschaften aus dem Jungfrau-Massiv
in denen die Berge mit kongenialer
Gestaltungskraft aufsteigen, in den Tiefblicken
auf den Haut-Lac von Chexbres aus, wo
der See sich weitet zum Blick in die
Unendlichkeit, aber auch von Genf aus in den
stillen, mächtig zusammengerafften
Niederschriften seiner letzten Visionen.

520



So eindrucksvoll und einzigartig die
hervorragendsten Landschaftsbilder Hodlers

immer sind — seine bedeutendste
Leistung liegt doch im Figurenbild und im
besonderen in der figürlichen Komposition,
vor allem in dem wundervollen Meisterwerk,

genannt «Die Nacht» aus dem Jahre
1890, da er 37 Jahre alt geworden war.
In dieser erstaunlichen Eingebung sind in
unbegreiflicher Weise die Grenzen
gesprengt, die Zeit und Umstände einem
auch noch so grossen Künstler unseres
Landes ziehen. Da ist einer weit über seinen
Schatten hinausgesprungen. Mit einem
grossen Wurf steUte er damit heraus, was
niemand zuvor ahnen konnte. Es war eine
Lebens-Rechtfertigung. Die mächtige Tafel

— mehr als ein Meter hoch und drei
Meter breit —, unerklärlich und doch ihren
Sinn sichtbar machend, ist ein einsames
Dokument einer Zeit, die dem Künstler
nicht die Aufgabe stellt, an der er sich zu
erweisen vermag. So muss er selber sagen,
was ist, und muss sich bekennen. Das
gelungene Meisterwerk bedeutete einen Höhepunkt

in Hodlers Leben und bereitete eine
Wende vor. Oft und mit grossem Einsatz
hat er seither zu erreichen gestrebt, was
ihm in der «Nacht» aus einer besonderen
inneren und äusseren Konstellation heraus
fast traumhaft gelungen war.

Hodler befand sich bei der Konzeption
solcher Vorwürfe allein, von niemandem
beraten oder orientiert. In allem war er ein
Meister eigener Kraft. Im «Tag» vor allem,
zehn Jahre nach der «Nacht», ist er diesem
seltenen Traum, getragen durch die starke
Bewegung des Jugendstils, wenn auch feierlich

erstarrt und zu absichtsvoll, nahe
gekommen. Aber auch im späten, monumental

vereinfachten «Blick in die Unendlichkeit»

noch, um dessen Gestaltung er lange
gerungen hatte, finden sich Züge von
eigenartiger Schönheit und Grösse. Es
zeigt sich aber, dass eine ausreichende
Realisierung von Hodlers hohem Bildbegriff
in unserer Zeit kaum mehr möglich ist und
dass die Kräfte eines Einzelnen durch eine
solche Aufgabenstellung weit überfordert
werden. Die Stellung der Aufgabe muss
von der Gemeinschaft ausgehen, während

deren Formulierung Sache des Künstlers
ist. So bleiben die grossen Tafeln Hodlers
ausserordentliche Gebilde — riesige
erratische Blöcke in einer flacher gewordenen
Kunstlandschaft —, denen wir mit
Verwunderung wegen ihrer Unzeitgemässheit,
mit Achtung wegen ihres hohen Einsatzes,
auch mit Überraschung wegen ihrer
gewaltigen Naivität begegnen. Dass einmal
einer aus unserer Mitte, ein nüchterner,
arbeitsamer Mensch, der die Füsse fest
auf dem Boden hatte, so erstaunliche
Gebilde aus sich herausstellen konnte, ganz
allein, ohne jede Rückverbindung! Hier
war das Ungewöhnliche Ereignis geworden.

Die grossen Verschiedenheiten in Hodlers

Ausdrucksweise, seine auffallenden
geschmacklichen Unsicherheiten und
empfindlichen Entgleisungen, der immer wieder

sich äussernde heftige expressive Drang,
der oft kaum verhaltene leidenschaftliche
Unterton, haben ihre Erklärung im lange
Jahre behinderten, ja oft schwer bedrohten
Lebensweg und dem schwierigen und
einsamen geistigen Entwicklungsgang, der
Hodler menschlich und künstlerisch
geprägt hat. Nur ein starker Charakter mit
einem entschlossenen WiUen, nicht
unterzugehen in der grossen Not, konnte dieses

Elend schliesslich siegreich überwinden.
Und nur ein Mensch, der an den endlichen
Sieg des Guten glaubte und vom Sinn des

Lebens überzeugt war, konnte ohne Schaden

an der Seele aus dieser Misere hervorgehen.

Hodlers Lebenskraft war so gross,
sein Lebenswille so stark, dass er seine

Entbehrungen niemandem nachgetragen
hat. Vielleicht spürte er tief innen, dass

darin auch wieder ein Segen lag, der ihn so
hoch aufsteigen liess. Wir rühren hier an
das tragische Geheimnis des grossen Künstlers,

der an seinen Schmerzen wächst und
sehen von Hodler hinüber zu Michelangelo
und Rembrandt, die wir uns als bürgerlich
behäbige Meister ebensowenig vorstellen
können.

*
In den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts
entwickelte Hodler jene Landschaftsmalerei

mit Motiven vom Oberland, vom
Genfersee und aus dem Wallis, von denen

521



an den Wänden der Berner Ausstellung
viele der besten Arbeiten zu sehen sind.
Nun wurde man auf ihn aufmerksam und
bemühte sich um ihn. Er galt als ein Meister

der modernen Malerei, die sich damals
in Europa entfaltete. Er wurde häufig zu
Ausstellungen eingeladen. Wandgemälde
in der Universität Jena und im Rathaus zu
Hannover wurden ihm in Auftrag gegeben.
Und auch aus der Schweiz kam man jetzt
zu ihm: Industrielle, Kaufleute, Museen
mühten sich um seine Arbeiten.

Junge künstlerische Kräfte regten sich
überall im Land. Es war wie ein künstlerischer

Frühling. Hodler setzte sich für die
jungen Talente ein und stellte öfters mit
ihnen zusammen aus, besonders mit Cuno
Amiet und mit Giovanni Giacometti. Man
sprach im Ausland mit Anerkennung von
der modernen Malerei in der Schweiz. Das
war der Anfang jener künstlerischen Bewegung,

die sich bei uns seither so lebhaft
entfaltet hat.

Schliesslich wurden Nachfrage und
Arbeitsandrang so gross, dass Hodler sie
fast nicht mehr zu bewältigen vermochte.

Und jetzt: Hodler — was hat er uns
heute zu sagen

Vor einigen Monaten kam René
Huyghe, ein urteilsfähiger Kunstbetrachter,

in Washington zufällig in eine
Ausstellung von Handzeichnungen schweizerischer

Künstler und fragte, betroffen von
einer Gruppe von Blättern: «Qui est ça?»
— «Hodler», antwortete ich. Darauf er,
entschieden: «Il faut mettre cet homme à

sa place!» Ja, das ist es. Aber welches ist
der ihm zukommende Platz? Dass noch
heute gefragt werden muss, lässt Schwierigkeiten

erkennen. Ihn zu finden, oder doch
einer gerechteren Eingliederung näher zu
kommen, bietet die Auseinandersetzung
mit seinem Werk, wie sie diese Ausstellung
ermöglicht, die beste Gelegenheit.

Walter Hugelshofer

TEO OTTO

4. Februar 1904 bis 9. Juni 1968

Der anfangs Juni in Frankfurt verstorbene
Bühnenbildner Teo Otto ist — neben Caspar

Neher — wohl der bedeutendste
Bühnenbildner seiner Generation. Eine
grosse Schar von Schülern legt heute in
aller Welt Zeugnis ab von seiner Fähigkeit,
Talente zu entdecken und auszubilden,
ihnen den eigenen Weg zu weisen. Autoren
wie Friedrich Dürrenmatt und Max
Frisch verdanken ihm nicht nur Bühnenbilder

zu fertigen Stücken, sondern wesentliche

Anteilnahme an entstehenden Werken.

Manche Stücke, die bloss skizziert
waren, wurden erst durch die Anregung,
die von Ottos phantasievollen Entwürfen
ausging, fertiggeschrieben.

Otto wurde in Remscheid im Ruhrgebiet

geboren. Er vergass seine Heimat nie.
Nach seiner Ausbildung an der Kasseler

Akademie und dem Weimarer Bauhaus
wurde er 1927 Bühnenbildner und
Ausstattungschef an den Staatstheatern Berlin.
1933 verliess er Deutschland und kam, auf
Anraten und Wunsch Leopold Lindtbergs,
nach Zürich. Er blieb dort, trotz einem
Angebot, unter äusserst günstigen
Bedingungen wieder zurückzukehren; in dieser

Stadt hat er bis heute zu mehr als 425
Stücken die Bühnenbilder ausgeführt.
Nach dem Krieg wurde Teo Otto bald
einer der meistgefragten Bühnenbildner des
deutschen Theaters, ja der ganzen Welt.

Ottos Dekorationen waren nie
selbstherrliche Kunstwerke, die von der
Aufführung ablenkten. «Die schönste Bühne
wäre eigentlich die leere, von absolut
wirkenden Darstellern beherrschte Bühne»,
soll er einmal gesagt haben. Das war

522



zweifellos Ottos Stärke: den Schauspieler
als Menschen zur Wirkung kommen zu
lassen.

Immer war es ihm um den Menschen
zu tun. Die Nachrichten und Berichte aus
dem nationalsozialistischen Deutschland
erschütterten ihn; er müsste sich damit
auseinandersetzen. Er tat dies in Pinselzeichnungen

mit schwarzer Tusche, die den
leidenden, den gequälten, den verzweifelten
Menschen zeigten. 1949 erschienen diese
Tuschzeichnungen in Buchform, jeweils
kontrastiert mit dem Briefzitat oder dem
«Führerwort», welche den Anstoss gegeben

hatten. Bert Brecht schrieb dazu das
Vorwort. Diese Zeichnungen und seine
Federskizzen, bei Aufführungsbesprechungen

oder Proben entstanden, weisen Otto
auch als bedeutenden, eigenständigen
graphischen Künstler aus. Immer wieder
hat er, vor allem in den letzten Jahren,
sich auch als Maler betätigt.

Der Bühnenbildner hatte bei den
miserablen Bedingungen, unter denen er
im Zürcher Schauspielhaus der Kriegsjahre
arbeiten müsste, "gelernt, mit dem Material
umzugehen. Die Liebe zum Material, die er
sich dabei erworben haben muss, war wohl
der tiefere Grund, dass er immer wieder
versuchte, dem Bühnenbild neue Materialien

nutzbar zu machen. Leder, Blech,
Polyester und alle möglichen Kunststoffe
mussten herhalten. In seinem hervorragend
geschriebenen Buch «Meine Szene»
(Kiepenheuer und Witsch, Köln 1965) be¬

schreibt er beispielsweise verschiedene
Versuche, das Bühnenbild als Lichtplastik
erscheinen zu lassen. Sein letztes Bild
entstand in Kassel für eine experimentelle
Oper, bei der dem rotierenden Bühnenbild
auch entscheidende Bedeutung als Mittel
der Klangerzeugung zukommt.

Otto liebte das Gespräch, die Diskussion.

Besonders auch mit der jungen
Generation. Es ist wohl kein Zufall, dass er sich
in den letzten Monaten seines Lebens noch
mit Nachdruck für eine Aufführung von
Brechts Jugendwerk «Baal» einsetzte. Er
schätzte die Jugend, fürchtete sie aber dort,
wo sie es sich allzu bequem machen wollte.
Bei einer öffentlichen Diskussion über
Dürrenmatts « Meteor» lehnte er die Forderung

einiger Studenten, das Theater habe

Lösungen und dogmatische Lehren zu
geben, mit aller Schärfe ab. Er witterte,
wohl nicht zu Unrecht, die Gefahr des

Faschismus, dort wo die Bequemlichkeit
über das konstruktive Mitdenken die Oberhand

zu gewinnen schien.
Ein Ruheloser, der ständig unterwegs

war? Im Gespräch fand er Zeit, er gab
ihm Ruhe und Würde, er suchte das
Gespräch, es scheint ihm Erholung gegeben
zu haben. Er sprach als Mensch zum
Menschen — und die hohe Menschlichkeit, die
er dabei ausstrahlte, ist es, welche die
Theater, die ihn zu seinen Mitarbeitern
zählen durften, vor allem vermissen werden.

Christian Jauslin

KOLLEKTIVE IMPROVISATION
UND HOHE INSZENIERUNGSKUNST

Das Niveau der Darbietungen im Rahmen
des Festwochenspielplans der Zürcher
Sprechbühne war noch in keinem Jahr so
unausgeglichen. Zum Teil mag da Missgeschick

im Spiele sein: die streikbedingte
Absage der Comédie Française brachte das

Programm aus dem Gleichgewicht. Der
Höhepunkt lag unzweifelhaft am Schluss.
Benno Bessons berühmte Inszenierung des

«Ödipus Tyrann» mit dem Ensemble des

«Deutschen Theaters» hielt voll und ganz,
was ihr an Lob und Preis vorausgegangen
war. Leider verhielt es sich im Fall des

New Yorker Open Theatre gerade umgekehrt.

Die Truppe gastierte mit zwei
Programmen, einer aus kollektiven Improvisationen

aufgebauten abendfüllenden
Darstellung der biblischen Geschichte vom

523



Sündenfall mit dem Titel «The Serpent»,
die Jean-Claude van ltallie in Zusammenarbeit

mit den Schauspielern und ihrem
Regisseur Joseph Chaikin geschrieben hat,
und einem gemischten Abend aus kleinen
Szenen und satirischen Stücken, zusammen-
gefasst unter dem Titel «Masks».

Das « Open Theatre » ist aus dem « Living
Theatre» hervorgegangen, hält auf
Gemeinschaftstraining der Schauspieler und
möchte das «Spielerkollektiv zur
Selbstaussage bringen». So hat manches am
ersten Abend, «The Serpent», den Charakter

einer freien Rhythmikstunde für Laien.
Die Hingabe der Darsteller und Darstellerinnen,

die offenbar nicht alle eine
schauspielerische Ausbildung haben und zum
Teil vom Studententheater herkommen, ist
eindrücklich. Mit aufdringlichem Ernst und
sichtbarer Transpiration, in betont salopper

Aufmachung und unter Inkaufnahme
unnötiger Längen zelebrieren sie jene «
Urzustände», die im Menschen als einem
Individuum und Glied einer Gemeinschaft
mächtig sind. In ihrem Spiel liegen
faszinierende Möglichkeiten, aber sie werden
lange nicht alle verwirklicht, und die
«Verbrüderung» mit dem Publikum, die sie
offenbar suchen, findet nicht statt. Der
Schluss des Abends, an dem das peinlich
bewusst wurde, konnte einen wohl mit
Mitleid erfüllen. Aber es wäre eine gar zu
einfache Erklärung des Debakels, wollte
man darin nichts weiter als einen Beweis
für die Rückständigkeit der Zuschauer, für
ihre UnbewegUchkeit und ihr Verharren in
konventionellen Theaterclichés erblicken.

Die einprägsamen, im Ansatz und
teilweise auch in der Durchführung wirklich
gelungenen Züge der Aufführung zeigen,
was an Möglichkeiten in der Arbeit des

«Open Theatre» liegt: die Darstellung des
Paradieses als eines friedlichen Dschungels,
ohne jede Dekoration allein durch Bewegung,

mimische Mittel und urtümliche
Laute verwirklicht, die Darstellung der
Schlange durch fünf zu einer Gruppe
verflochtene Spieler und die Szene zwischen
Kain und Abel werde ich nicht so bald
vergessen. Wie sich Mann und Frau, wie sich
die Menschenpaare in Liebe und Begierde

finden, wie sie Nachkommenschaft erzeugen

und die Schicksalsmühle von Geburt
und Tod zu mahlen beginnt, das zu spielen
haben sich die amerikanischen Gäste
vorgenommen. Aber wenn sie ihrem imponierenden

Vorsatz nicht gerecht werden, so
liegt das nicht nur an der wahrhaft grossen
Aufgabe. Es liegt daran, dass suggestives
Mitgehen, Lockerung und Identifikation,
die Mittel, mit denen Chaikin und seine

Truppe arbeiten, längst nicht bei allen
Mitgliedern des Ensembles echt scheinen; die
schauspielerische Virtuosität, die solche
Mängel verdecken könnte, steht ihnen
nicht zu Gebote, und sie würden natürlich
auch keinen Gebrauch von ihr machen,
weil es ihnen um Selbstaussage, um
spontanen Ausdruck zu tun ist.

Der zweite Abend, «Masks» geriet
jedoch gerade aus diesen Gründen zur
Katastrophe. Man hätte erwarten dürfen, dass

aus dem Training der Schauspieler, aus der
kollektiven Improvisation und aus den
Übungen in gelöstem Gestus neue Impulse
auf die Interpretation kleiner Theaterstücke

übergehen würden. Aber was den
Eindruck dieses Abends bestimmte, war
ganz einfach der Mangel an schauspielerischer

Technik und im übrigen eine Saloppheit,

die von der Programmansage bis zur
allzu unbekümmerten Darbietung der
«Clown Play» benannten Szene aus Brechts
«Badener Lehrstück vom Einverständnis»
nun nicht mehr liebenswürdige
Nonchalance, sondern nur noch eine Zumutung
war. Ich will nicht bezweifeln, dass
Bestrebungen wie die, denen sich Chaikin mit
seinem Ensemble widmet, dem Theater
neue Anstösse geben können. Auch an der
Besessenheit der Spielerschar aus New
York wird man nicht zweifeln. Nur ist, was
sie im Augenblick vorzuzeigen hat,
entweder zu wenig ausgereift oder — wie der
Abend «Masks» leider bewies — kaum
von Belang.

Das Deutsche Theater Berlin, Staatstheater
der DDR, setzte den Schlusspunkt.
Gespielt wurde die Tragödie «Ödipus
Tyrann» von Sophokles, nach der Über-

524



Setzung Hölderlins bearbeitet von Heiner
MüUer. Das Programmheft, instruktiv und
vorbildlich in seiner Art, indem es nämlich

auch schlichte mythologische
Informationen übersichtlich zusammenstellt,
zitiert Karl Marx und erläutert die Handlung

in dem Sinne, hier werde gezeigt, wie
ein einzelner Mensch, der sich von der
Gemeinschaft löse, mit seiner Denkkraft allein
bleibe und damit ratlos und unnütz sei. Das
lässt sich am Ende sagen. Bewundernswürdig

aber ist, wie Benno Besson, der in
Ostberlin wirkende Schweizer Regisseur,
seine Schauspieler zu letzter Klarheit und
äusserster Konsequenz in der Darstellung
des ehrwürdigen, grausigen Geschehens
angeleitet hat. Die weiss ausgeschlagene
Bühne, durch zusätzliche Lichtstrahler
vom Zuschauerraum her noch aufgehellt,
ist gleichsam ein Programm: hier wird
offen dargelegt, was Theben und sein
Herrscherhaus betrifft. Es gibt keine Dunkelheit,
keinen Schatten, in welchem sich Unziemliches

verbergen könnte. Die furchtbare
Wahrheit drängt ans Licht.

Die Schauspieler tragen Masken, die —
angeregt durch frühgriechische Metall-
masken — aus Leder kunstvoll gearbeitet
sind; die Kostüme verleihen den Figuren
andeutungsweise etwas Mumienhaftes.
Bandagen und Bindfäden umschlingen ihre
Glieder. Weisser Stoff, Holz und Leder sind
die einzigen Materialien, die der Bühnen-
und Kostümbildner Horst Sagert verwendet

hat. Er erreicht damit eine Wirkung von
hoher Schönheit und archaischer Primitivität.

Am meisten trägt wohl die stilisierte
Sprechweise des Chors und der Protagonisten

dazu bei, dass hier eine Aufführung
von äusserster künstlerischer Bewusstheit
entsteht. «Oedipus» wird uns nicht etwa
menschlich näher gebracht, sondern aus
der Distanz strenger formaler Gestaltung,
in maskenhafter Fremdheit gezeigt. Eben
darum sind wir in jedem Augenblick
hellwach, folgen jedem Gedanken und prüfen
ihn, erwägen das Verhalten des Königs und
Jokastes, prüfen die Stellung Kreons und
bedenken die Stimme des Volkes, wie sie
im Chor zu vernehmen ist. Dass Besson ein

Schüler Brechts ist, wird deutlich, und fast
möchte man sagen, er habe die Techniken
des Meisters weitergeführt und in dieser
Inszenierung auf eine Stufe gehoben, auf
der sie frei sind von dem Makel des

Absichtsvollen, lehrhaft Aufdringlichen und
Schulmeisterlichen, den man bei Brecht ab
und zu empfinden mochte. Bessons «ödipus»

ist ein grossartig gelungenes Kunstwerk.

Die «gesellschaftliche Funktion»,
die ihm durchaus zukommt, ist ganz
eingegangen in «ästhetische Qualität» — oder
umgekehrt.

Für den, der die weithin missglückten
«Junifestwochen» am Schauspielhaus
Zürich verfolgt hat, ereignet sich hier zum
Schluss etwas, das ganz selten ist: ein
Theaterereignis. Es hat freilich
Voraussetzungen, die ebenso selten sind. Hier ist
ein Ensemble am Werk, das geschlossen,
kollegial, in äusserster Disziplin arbeitet.
Die Probenzeit ist reichlich bemessen, so
jedenfalls, dass die Inszenierung reifen
kann. Da Besson seine Konzeption bis ins
kleinste Detail stimmig zu verwirklichen
weiss, erreicht er unter diesen Bedingungen
ein Höchstmass an Konzentration. Alle
Darsteller haben an ihr Teil, die Sprecher
des Chors nicht weniger als die Protagonisten,

von denen ich Fred Düren, Lissy
Tempelhof, Dieter Franke und Mathilde
Danegger nennen möchte.

Auch Festwochen sind bis zu einem gewissen

Grad Glückssache. Was in diesem
Sommer 1968 unter dem Motto «Theater
in vier Sprachen» geboten wurde, erreichte
mit Ausnahme der Aufführung des Deutschen

Theaters Berlin den Rang nicht, der
allein ein Auftreten in diesem Rahmen
rechtfertigen würde. Im einen oder andern
Fall haben da die Informationen nicht
richtig gespielt oder vertraute man gar den
falschen Informanten. Die Festwochen-
Idee ist von Grund auf neu zu überdenken.
Sowohl die Chancen wie die Gefahren des

bis jetzt praktizierten Gastspielsystems
sind dieses Jahr durch eklatante Beispiele
belegt.

Lorenzo

525


	Umschau

