
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 5

Artikel: Begrenzung und Erfüllung : Meinrad Inglin zu seinem 75. Geburtstag

Autor: Hauser, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begrenzung und Erfüllung

Meinrad Inglin zu seinem 75. Geburtstag

ALBERT HAUSER

«... der innere Gehalt des bearbeiteten
Gegenstandes ist der Anfang und das Ende
der Kunst. Man wird zwar nicht leugnen,
dass das Genie, das ausgebildete Kunsttalent
den widerspenstigsten Stoff bezwingen könne.
Genau besehen entsteht aber dann mehr ein
Kunststück als ein Kunstwerk, welches auf
einem würdigen Gegenstande ruhen soll,
damit uns zuletzt die Behandlung durch
Geschick, Mühe und Fleiss die Würde des Stoffes
desto glücklicher entgegenbringe.»

(Goethe, Dichtung und Wahrheit)

Als der schweizerische Bundeskanzler am 19. Juli 1889 Gottfried Keller
aufsuchen wollte, um ihm die Glückwünsche des Bundesrates zu überbringen,
müsste er sich nach Seelisberg bemühen, wohin der Dichter geflohen war,
um dem «mit einigen Beunruhigungen drohenden Geburtstag Nr.70» zu
entrinnen. Die von J. V. Widmann verfasste Botschaft enthielt die Sätze :

«... der schweizerische Bundesrat spricht seinen Dank aus und wünscht von
Herzen, es möge Ihnen noch lange beschieden sein, in der Mitte eines Volkes,
das auf Sie stolz ist, zu leben und zu wirken. Keine äusserlich blinkenden
Ehrenzeichen hat die Republik zu vergeben. Aber diesen Tag mit einem ihrer
besten Söhne zu feiern, durfte sie sich nicht versagen. »

Ich weiss im Augenblick, da diese Zeilen geschrieben werden, nicht, ob
der Bundesrat für den 28. Juli 1968 ein Geburtstagsschreiben an den Dichter
Meinrad Inglin vorbereitet hat, und ob das Volk darauf stolz ist, in ihm einen
seiner besten Söhne zu haben, ist so leicht nicht festzustellen. Gebühren würde
sich das eine wie das andere ; denn Meinrad Inglin darf doch wohl — das

wird sich ein treuer Kreis von Freunden und Verehrern bei diesem Anlass

495



erneut vergegenwärtigt haben — als derjenige unter den neueren Dichtern
bezeichnet werden, der unser schweizerisches Dasein, unsere Landschaft,
unsere Gemeinschaft, unseren Staat am gültigsten gestaltet hat.

Meinrad Inglin hört solche Qualifikationen nicht gern. Wie seinerzeit
Keller lebt er zurückgezogen, seit langem schon. Ehrungen sind ihm lästig.
Was aber stünde uns an diesem Tage besser an, als sein Werk und sein
Verdienst zu würdigen?

«Auch meine ich, dass ihr fester Glaube an die Güte des Daseins die
höchste Bedeutung ihrer Schriften ist. Ihnen ist wahrhaftig nichts zu
wünschen als die Beharrung in Ihrem Wesen Da Sie die Erde lieben, wird die
Erde Sie auch so lange als möglich festhalten.»

Diese Worte schrieb C. F. Meyer an Gottfried Keller. Sie gelten auch
und mögen weiterhin gelten für Meinrad Inglin.

Die «Güte des Daseins», dessen Fülle und Schönheit erfährt schon
Diethelm, der Held von Inglins frühem Roman «Die Welt in Ingoldau».

« Manchmal rührt mich wie ein Blitz schon das blosse Bewusstsein, dass
ich bin, die Tatsache des Daseins. Sie ist über alle Begriffe staunenswert, sie

ist das Urwunder... mit allen Sinnen, mit Herz und Seele spüre ich die Fülle
des Daseins. Und ich ahne, dass darin eine weise Ordnung waltet.»

Und noch in der späten Novelle «Besuch aus dem Jenseits» sagt der
junge Arzt zu seinem mephistophelischen Widersacher :

«Der Mensch lebt gern. Die Freude des gesunden Menschen an seinem
Dasein... ist ein Grundgefühl... Sie wird nicht erlöschen, solang es Leben
gibt, auch wenn noch so viel Unheil darüber hinwegfegt und noch so viele
Unglückliche leiden. »

Freude am Dasein : dieses Grundgefühl prägt Inglins Werk. Es bildet die
Grundlage für die ihm eigene Thematik und seinen unverwechselbaren Stil.
Und was Meyer an Keller rühmt : die Beharrung im eigenen Wesen, sie zeichnet

auch Inglin aus — wobei der Begriff freilich, einem heute weit verbreiteten

Missverständnis zum Trotz, nicht Erstarrung meint, sondern Treue zu
den Voraussetzungen der lebendigen, schöpferischen Individualität. Vom
ersten Werk «Die Welt in Ingoldau», erschienen 1922, bis zur jüngsten
Novelle «Wanderer auf dem Heimweg»1, hebt sich Inglins dichterische Welt
immer schöner ins Licht, stellt sie sich immer klarer, immer mächtiger,
immer differenzierter dar als eine fest umrissene, sicher in sich ruhende
Landschaft.

Und wenn wir auch in seinem Werk die weltanschauliche Konzeption
wieder vorfinden, welche nach der Auffassung bedeutendster Männer unseres
Landes der schönsten Möglichkeit unserer Gemeinschaft und unseres Staates

entspricht, so handelt es sich nichtsdestoweniger um die Genesis einer dichte-

496



rischen Welt von vollkommener Einmaligkeit. In Inglins Werk erneuert sich
Kellers Vision des in Liebe verbundenen Volkes, nüchterner freilich, aber
auch umfassender.

Inglin hat seine weltanschaulichen Auffassungen in dem 1928 als Privatdruck
erschienenen Essay «Lob der Heimat» dargelegt. Von der Landschaft spricht
er als einem Lebensraum, in dessen «überwältigend gestaltenreicher Fülle»
sich «ein Höheres» verrät. Die Innerschweizer Bergwelt will als Mythos
erlebt sein, nicht nur als «internationales Kurparadies» oder «historischer
Nationalpark». «Die ungeheure Landschaft beherrscht den Menschen als
ein spürbar Wirkliches Tag für Tag in ihrer Urgestalt. » Sie ist ihm Schicksal.
Das dieser Landschaft eingeborene Volk darf als «wirklich und wesenhaft»
begriffen werden, denn es lebt in tiefer Identität mit seinem Lebensraum und
verwirklicht gleichzeitig die höchste Möglichkeit des Menschen : die Freiheit.
«In diesem auf die Dauer niemals geknechteten, in seiner Menschlichkeit nie
entwürdigten Volk lebt eine Naturkraft. »

Mit dem Begriff der Natur verbindet sich die Vorstellung der freien
demokratischen Gemeinschaft. Freiheit ist Menschennatur. Die Einheit von Landschaft

und Volk aber nennt Inglin Heimat, ein Begriff, der mit Beschränkung
auf einen engen Lebensbereich nichts zu tun hat, sondern als Tiefendimension

des Daseins zu verstehen ist. In der Heimat muss der einzelne wurzeln,
wenn sein Leben fruchtbar und sinnvoll sein soll.

Heimat wird so für uns Schweizer jenseits aller politischen Wirklichkeit
zur Schicksalsfrage. Bewahren wir oder verlieren wir sie? Leisten wir als

Volk echte Kultur oder fliessen wir in «eine entwurzelte europäische Masse»
ab, die «mit der Zivilisation ihre letzten Möglichkeiten erschöpft»? Heimat
ist der Wurzelgrund auch der Kultur, nicht aber der Zivilisation, die Inglin
von allem Anfang an als der Natur entfremdet und damit auch der Heimat
fremd begreift.

Aus dem Grund von Natur und Volk kann immer noch und immer wieder
echte Kultur erwachsen.

So lesen wir in der Novelle «Über den Wassern»:
«Die Unterhaltung der Gäste... führte endlich zu der leidenschaftlich

vorgebrachten Behauptung, mit der abendländischen Kultur sei es zu Ende,
und es fehle die Voraussetzung einer Wiedergeburt oder eines neuen
Anfanges, nämlich die kindliche Frische und Ursprünglichkeit, die Jugend der
Seele. »

Mit dieser Auffassung kann sich die Gastgeberin nicht einverstanden
erklären. Sie liest ein Manuskript, in welchem vom Leben in einer paradiesischen

Berglandschaft erzählt wird, einer Welt, in der das Gefühl der Einheit
mit der Natur als «Zeugnis des reinen Glücks einer Lebensstunde» erscheint,
«die kein Gestern, kein Heute und kein Morgen kennt». Die Möglichkeit,
sich aus dem Ursprung zu erneuern, besteht also nach wie vor. Inglin unter-

497



scheidet sich dadurch vom alten Keller, der den Glauben an solche Erneuerung

nicht mehr aufbringt.
*

So sehr Natur ins Mythische vertieft ist, so konkret tritt sie dem Menschen

entgegen.
«Wir können uns fruchtbar nie anders auf die Natur beziehen als mit

unsern Sinnen auf dies Besondere, diese Blume, diese Kraft, diese Frau,
diese Landschaft.»

Inglins dichterische Welt ist ganz diesseitig. Seine Helden verzichten auf
eine explizite Metaphysik und grenzen ihr Dasein auf die gegenwärtige und
reale Welt ein. Im Zentrum des ersten Romans steht der junge Priester Anton
Diethelm, der um seine religiöse Überzeugung ringt, aber unter der Erkenntnis

zusammenbricht, dass die Welt, gemessen an den absoluten religiösen
Massstäben, verloren wäre, trotz allem aber und wohl im Einklang mit dem
Willen des Schöpfers weiter existiert. Er gibt sein Priesteramt auf und
beginnt ein neues Leben.

«Ich bin frei zu meiner eigenen Verantwortung, frei zu allem Rechten,
Guten und Schönen.»

Das «Feuerbacherlebnis» bedeutet nicht Flucht in die Ungebundenheit,
vielmehr den Schritt in die Verantwortung, so ganz besonders in der Liebe,
die Diethelm im Gegensatz zu Edi Ambühl nicht als «Wollust, Gier und
Zwang» empfindet, sondern «als ein Mysterium, das von den Menschen
wohl immer wieder entweiht wurde, aber auch jedes Menschenpaar immer
wieder auf die Probe stellt, um ihm je nach seiner Bewährung Flucht oder
Segen zu bescheren».

Das ist Begrenzung im zwischenmenschlichen Bereich, Selbstüberwindung

als Voraussetzung für eine sittliche Haltung, welche den Mitmenschen
in das Denken und Handeln einbezieht. Ohne Begrenzung gibt es keine
gefestigte Persönlichkeit und keine lebendige Gemeinschaft.

Die unendliche Offenheit der Liebe, wie Gottfried Keller sie im « Grünen
Heinrich» und in «Romeo und Julia auf dem Dorfe» gestaltet hat, sie waltet
in Inglins Werk nicht mehr. Hier hat sich der Geist der Liebe inkarniert in die
konkreten Anforderungen einer bäuerlich-bürgerlichen Welt. Aber auch in
derart realeren Erscheinungsweisen ist der Bezug zum Ewigen bewahrt,
ebenso wie der Horizont der Landschaft sich mit dem Himmel verbindet.

«Die Sonne stand im Mittag. Das Dorf, eines der vielen Dörfer an der
alten Völkerscheide, über der der Geist schon immer von beiden Seiten her
geweht, lag unter einem wolkenlosen Himmel; tannendunkle, weidegrüne
und felsgraue Berge stiegen ringsum feierlich aus einer weiten Talmulde empor

und zogen um gläubig Verharrende wie um unruhig Drängende denselben

beglückenden Kreis des heimatlichen Horizontes auf die blaue
Unendlichkeit. »

498



Den umgrenzten Raum gilt es zu erfüllen. Hie et nunc muss sich der
Mensch bewähren. An Prüfungen fehlt es nicht, handelt es sich doch
nicht um einen Raum der Idylle, sondern der oft harten Auseinandersetzung.
Zwar lockt immer wieder die romantische Ferne. In der Novelle «Güldra-
mont» ziehen einige Knaben aus, das Land jenseits der Wasserscheide zu
suchen. Sie erfahren die überwältigende Schönheit, aber auch die Gefahren
der Berge. Wetter und Nebel zwingen zur Umkehr, bevor das Ziel erreicht
ist. Sie kommen zurück, bereichert durch die Erfahrung, dass Güldramont
nicht irgendwo jenseits liegt, sondern hier, in der eben erst entdeckten
heimatlichen Landschaft.

Damit ist ein Grundmotiv von Inglins dichterischer Welt zum ersten Mal
gestaltet. In der Novelle «Die Furggel» hat es dann paradigmatische Ausformung

erfahren.
Der Weg aus der Geborgenheit hinaus in die Gefährdung und dann aus

eigenem Entschluss wieder zurück in das gewohnte, nun aber bewusst
gelebte Leben, das ist Inglins «Stirb und Werde».

Was in die Alltagswelt hereinwirkt und den Menschen in die Entscheidung

zwingt, ist bei Inglin als Schicksal verstanden. Die geprägte, festum-
rissene Welt ist durchaus nicht so sicher, wie es scheinen möchte. Das Schicksal

kann hereinbrechen : als Gewitter und Nebel in «Güldramont» noch
verhältnismässig harmlos; als Leidenschaft des Jägers in «Die Furggel»; als

Naturkatastrophe in «Die Lawine», als Dämonie des Eros in «Die graue
March», als Krieg in «Ehrenhafter Untergang». Ja, das Schicksal kann sogar
— und das ist nun für Inglin äusserst bezeichnend — aus dem sittlichen Be-
wusstsein wirken, wie in «Drei Männer im Schneesturm», wo ein Bergsteiger
sich vor eine ungeheuerliche Wahl gestellt sieht: er muss einen der beiden
mit ihm abgestürzten Kameraden aufgeben, um den andern retten zu können.

Der Entscheid fällt nach sittlichen Massstäben. Er rettet denjenigen, den

er als besseren Menschen zu erkennen glaubt.
Entscheidung und damit Begrenzung ist nicht möglich ohne den Blick

ins Offene, sei dieses nun verstanden als Ahnung und Erfahrung eines
Übermenschlichen oder nur als ein Hinausblicken aus den engen Lebenszusammenhängen

in eine weitere Welt. In der Novelle «Der schwarze Tanner» zeigt
Inglin eindrücklich, dass die Beschränkung auf den eigenen Lebenskreis zur
Beschränktheit, die trotzige, obzwar imponierende Eigenherrlichkeit zu
rücksichtslosem Egoismus führen kann. Immer wieder treffen wir deshalb in
seinem Werk auch den Menschen, der in der Fremde gewesen ist und nun
mit geschärftem Blick in der Heimat wirkt.

Die Mächte der Natur haben, selbst wenn sie zerstören, doch auch eine
lebenfördernde Wirkung. Sie sind als eigentlich dämonische im Sinne Goethes
verstanden. So wird in «Die Lawine» eine unwahrscheinliche Verknüpfung
von Zufällen zum «ungeheuren Zeichen», zur Mahnung, die flüchtige Lust,

499



welche den pflichtvergessenen Soldaten zu der jungen Witwe geführt hat, in
die volle und verantwortliche Liebe hinein zu vertiefen.

Demgegenüber sind die Mächte der modernen Zivilisation durchwegs
negativ gesehen, wenn schon der Dichter immer wieder versucht, sie in sein
Bild der Welt einzubeziehen und ihnen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen.

In der Novelle «Das Unerträgliche» erzählt ein Arzt die Geschichte einer
Liebesbeziehung, in die der Tod als «tölpelhafter Zufall» eingreift. Mathilde
muss mitansehen, wie ihrVerlobter von einem Auto überfahren wird. Sie
erleidet einen Schock und vermag sich später nicht mehr an das Geschehene

zu erinnern. In der Sicht des Arztes bekommt der Vorfall sinnbildliche
Bedeutung :

«... ihr eigener innerster Lebenswille hat das Geschehen gewaltsam
verdrängt und damit zu ihrer Rettung eine wunderbare List angewandt, mit
der sich die menschliche Natur überhaupt dem ewig mit Vernichtung
Drohenden manchmal zu entziehen weiss. So lebt sie nun freilich wie auf einer
dünnen Eisschicht, durch die sie plötzlich zur furchtbaren Wahrheit
durchbrechen kann. Aber wir alle leben so... Der gewöhnliche Mensch darf das

Unerträgliche immer wieder abwälzen, und er muss es tun, wenn er nicht
durchbrechen und untergehen will — nur sollte er dabei nicht zu leicht werden,

sondern des dunklen Untergrundes eingedenk bleiben, über dem er eine
Weile noch im Lichte wandelt.»

Das ist im Grunde nichts anderes als Gottfried Kellers Konzeption des

Lebens aus dem Tod, der Gestaltwerdung aus dem Geist, der Erfüllung der
Zeit durch das in Liebe gelebte Leben.

Es blitzt ein Tropfen Morgentau
Im Strahl des Sonnenlichts :
Der Tag kann eine Perle sein
Und ein Jahrhundert nichts.

Aber auf dem Hintergrund der modernen Zeit nimmt diese Erfahrung andere

Züge an. Das Leben kann nicht mehr als gnadenhafte Erfüllung verstanden
werden, sondern wird zum heroischen Sich-Behaupten gegenüber den
Mächten der Zerstörung.

Und doch: aus dem Dunkel leuchtet nach wie vor die Landschaft des

bewussten, sinnerfüllten Daseins auf, jener Mitte des Menschseins, die durch
die Gemeinschaft bezeichnet wird.

Gern hat der Dichter seine umfassenden Bilder der Gemeinschaft auf
geschichtlichem Hintergrund entworfen. Das ist für ihn, der «alles Gewordene
und Bestehende» liebt, der «das Recht und die Bedeutung jeglichen Dinges

500



ehrt und den Zusammenhang und die Tiefe der Welt empfindet» — so
Kellers Definition seiner künstlerischen Haltung — eigentlich naheliegend.
Er versteht die Geschichte, den Raum des Ursprungs, als Mythos, ebensosehr
wie die Natur, den Raum des ursprünglichen Lebens.

In dem monumentalen «Schweizerspiegel» stellt er Bewährung und
Bewahrung der Schweiz im Ersten Weltkrieg dar. Er wählt einen Stoff, der es ihm
erlaubt, das Vaterland in einem Augenblick zu zeigen, in welchem es sich in
politischer wie menschlicher Auseinandersetzung immerhin behauptet hat.
Die Schweiz blickt uns aus dem «Schweizerspiegel» zwar nicht mehr mit so
leuchtendem Antlitz entgegen wie aus dem « Fähnlein der sieben Aufrechten »,
aber sie zeigt auch nicht die Fratze aus dem «Martin Salander», sondern ein
mittelmässiges, nicht eben faszinierendes, aber doch sympathisches Gesicht,
das Gesicht eines Menschen, den man mit Wohlwollen und ein bisschen Ironie

als Mitmensch akzeptieren und vielleicht sogar gern haben kann. Alle
Lebenssphären, auch Liebe, Ehe, Familie und Beruf kommen im «Schweizerspiegel»

ausschliesslich in ihrer für die Gemeinschaft und den Staat bedeutsamen

Rolle zur Sprache, eine Sicht, die für Inglin charakteristisch ist.
Bezeichnenderweise ist auch der Bereich des Militärischen einbezogen, welcher
in der deutschen Literatur selten als würdiger Gegenstand gelten darf, hier
aber schon deshalb bedeutsam wird, weil sich in diesem Lebensbereich das

Individuelle dem Gemeinschaftlichen selbstverständlich unterzuordnen hat.
Es zeigt sich Inglins ganz auf Objektivität und Gerechtigkeit angelegter
Stilwille, der es erlaubt, allen menschlichen Zuständen Verständnis
entgegenzubringen, und welcher eine Besinnung auf den Staat ermöglicht, die
in der schweizerischen Literatur einzigartig ist.

Der «Schweizerspiegel» ist 1938 geschrieben worden, in einer Zeit also, da
äussere und innere Bedrohung den Sinn für die Vorzüge des Kleinstaates
geschärft und es Inglin erleichtert haben, das schweizerische Dasein von
Grund auf zu bejahen. Vielleicht muss heute mit Nachdruck darauf
hingewiesen werden, dass solche Bejahung mit gedankenlosem Sich-Einrichten im
Althergebrachten nichts, aber auch gar nichts zu tun hat. Und Inglins
«Schweizerspiegel» ist denn auch ein Buch der Beunruhigung und kritischen
Prüfung.

Die geistige Elite der damaligen Zeit hat Inglins Haltung durchaus geteilt.
Erst mit dem Zweiten Weltkrieg trat dann der Umschwung ein, der das Bild
unseres Landes so grundlegend verändert hat. Wir brauchen nur «Stiller»
zur Hand zu nehmen und mit «Blätter aus dem Brotsack» zu vergleichen,
um zu erkennen, dass die geistige Umwälzung sich während einer äusserst
kurzen Zeitspanne vollzogen hat. Im Tagebuch vermag sich Frisch in wesentlichen

Belangen mit dem Geist seiner Heimat eins zu fühlen. In «Stiller»
aber wird die Identität des Menschen radikal in Frage gestellt, und die Zweifel
finden ihre Entsprechung in einer vernichtenden Kritik an der Gesellschaft

501



und am Staat. Wohl misst auch Frisch im Grunde am Bild des vollen
Menschen, das kommt in «Homo Faber» deutlich zum Ausdruck, wohl geht es

ihm mit seiner Kritik um einen gesunden Staat, das beweist sein Engagement
in Zeitfragen; aber die Voraussetzungen, die für Inglins Dichtung selbstverständlich

sind, bestehen für ihn nur noch als Problem. Ähnliches liesse sich

von Dürrenmatt sagen. Sein «Besuch der Alten Dame» hat die Vermassung
der Gesellschaft und den Durchbruch des einzelnen zum wahren Menschsein,

das heisst zum Eingeständnis der Schuld und zur Sühne, zum Gegenstand.

Aber alles ist dramatisch gesehen, auf die extremen Gegensätze
zugespitzt, während Inglin den Bereich der Mitte im Auge hat. Ebendiese Mitte
wird nun bei Dürrenmatt und bei Frisch zum Gegenstand heftiger Kritik.

Inglin steht wach in der veränderten Zeit. Er versucht trotz wachsender
Enttäuschung den Glauben an die Zukunft aufrechtzuerhalten. In «Besuch
aus dem Jenseits» lässt er den Arzt sagen:

«Wir werden es mit der Zeit schon noch besser machen, wir sind noch

jung; das Gefühl, dass wir alt und verbraucht sind, ist nur eine Modekrankheit.

Wir begehen Jugendtorheiten und sind wahrscheinlich an allen Übeln
selber schuld. Das Paradies wurde uns nicht geschenkt, aber verheissen...
also werden wir es erstreben und über alle Rückschläge hinweg im Lauf der
Jahrtausende erschaffen. »

Der hohe Ernst, mit dem der Dichter seine Gegenwart zu verstehen sucht,
ist gewiss bewundernswert. Aber es entgeht uns nicht, dass er tief innen nicht
mehr zu neuen Horizonten aufzubrechen vermag. Die sich verändernde Zeit
drängt ihn vielmehr zurück auf seine heimatliche Welt, wo es die Werte des

Wahren und Schönen zu bewahren gilt.

«Urwang» ist im gleichen Jahr erschienen wie «Stiller». Die beiden Werke
markieren zwei Epochen in der Geschichte des schweizerischen Geistes.

Inglin nimmt die Errichtung eines Staudammes in einem abgelegenen
Bergtal zum Gegenstand. Er stellt die Zerstörung der Natur und der Berg-
bauerngemeinde durch ein Werk der Technik dar, der Technik, hinter
welcher der Wille der Gemeinschaft steht und letztlich der Zeitgeist. Es ist für
den Dichter, welcher diese Gemeinschaft im «Schweizerspiegel» aus tiefem
Grunde bejaht hat, besonders bedrückend zu sehen, dass sie nun Züge des

Unmenschlichen trägt. So sehr sich Inglin auch bemüht, der neuen Zeit
Verständnis entgegenzubringen, indem er zum Beispiel den Ingenieur in
sachlicher Weise zum Wort kommen lässt, sein Herz hängt an der
untergehenden Welt. «Urwang» ist eine ergreifende Klage darüber, dass Natur,
dass Menschentum zerstört werden kann.

Am Schluss des Romans gräbt das junge Mareili ein paar Stöcke Frauenschuh

aus. Es will die Pflänzchen retten und hoch oben am sichern Hang der

502



Erde anvertrauen. Der Major, ein Freund des Tales, begleitet sie und steigt
dann über die Berghöhen hinweg, um nicht wiederzukehren.

Der Vorgang ist tief symbolisch. Inglin ist an den Punkt gelangt, wo es

sich entscheiden muss, ob er resignieren oder sich der neuen Zeit entgegenstemmen

will, eine Entscheidung von grösster menschlicher und künstlerischer

Bedeutung. In «Urwang» ist das Leiden an der Gegenwart gerade
noch bewältigt. Die Klage ist noch Kunst, die Anklage wäre es schon nicht
mehr.

Es kommt Meinrad Inglin in dieser Situation eine Gabe zu Hilfe, die ihn
immer ausgezeichnet hat und die es ihm auch jetzt wieder erlaubt, sich auf
die Haltung des ruhigen Betrachters zu besinnen, welche seiner epischen Dichtung

gemäss ist: die Gabe der Begrenzung. Ihn, der sich in äusserstem Masse
mit der Gemeinschaft identifiziert hat, bedroht jetzt stärker als andere die
Starre, die Moral. Aber mit erstaunlicher Sicherheit weiss der Dichter sich
dieser tödlichen Gefahr zu entziehen und seine schöpferische Kraft zu erhalten,

den Kreis enger zu ziehen und aufs neue zu erfüllen. Die Erinnerung
kommt ihm dabei zu Hilfe, sein Humor auch und sein Vertrauen auf die im
Grunde doch unzerstörbare Macht der Natur.

So verzichtet er denn darauf, seine Gegenwart zu bekämpfen, wie es

Gottfried Keller im «Martin Salander» getan hat. Er zieht sich zurück, geht
mit höchster künstlerischer Einsicht an die Bearbeitung früherer, noch nicht
tadellos ausgeformter Werke heran, pflegt im weiteren die Gabe des

Erzählens, die ihn vor allen andern zeitgenössischen Schweizer Dichtern
auszeichnet. Drei Bände mit Anekdoten, Erzählungen, Schnurren und Sagen
legen davon Zeugnis ab und sind wahre Schatzkästlein für den Liebhaber
von Jagd- und Vagabundengeschichten. Häufig nimmt Inglin dabei Stoffe
aus früherer Zeit wieder auf. Die Erinnerung bildet eine Quelle der Erneuerung.

Sie erlaubt es ihm schliesslich sogar, mit überlegener Heiterkeit an
einen Gegenwartsstoff heranzutreten. In «Erlenbühl» erkennen wir
unschwer das alte Ingoldau wieder. Der überraschend zum Millionär gewordene

Silvester kehrt in den durch die Konjunktur verwandelten Flecken
zurück, verfolgt eine Weile den Gang der Dinge spielerisch und aus kritischer
Distanz, bis er dann eines Tages wieder wegzieht und dabei ein junges,
weltoffenes Mädchen entführt, mit dem er anderswo ein neues Leben beginnen
wird. Da gesteht Inglin der Jugend ihr Lebensrecht zu, er lächelt über eine

Gesellschaft, die glaubt, dem einzelnen die Fesseln ihrer Konventionen
anlegen zu dürfen. Es ist keine entartete, aber eine leicht verhärtete, brüchig
gewordene Gemeinschaft, die uns hier begegnet, eine Welt, die der Erneuerung

von innen heraus, nämlich aus dem Geist der Liebe, bedarf, im ganzen
aber doch eine «erträgliche Menschengemeinschaft». Und so wird am
Schluss die Erwartung ausgesprochen, dass Silvester zurückkommen und
hier in Erlenbühl seinen Mann stellen werde. Wie er das tut, das zu gestalten,

503



hält Inglin freilich nicht mehr für seine Aufgabe. Sicher ist für ihn nur, dass
die oft geschmähte Jugend die Probleme lösen wird, weil das pulsierende,
immer neu schaffende Leben auf ihrer Seite ist.

In solchem Vertrauen kann Jakob Leuenberger in der Novelle «Wanderer
auf dem Heimweg», einer seit langem verspürten Neigung folgend, sich aus
seinen Hotelgeschäften wegbegeben und eine Reise antreten. Er lässt die
moderne Zeit mit ihrer hektischen Betriebsamkeit hinter sich. In Gesprächen
mit seinem Enkel klärt er Fragen der jüngsten vaterländischen Vergangenheit

ruhig ab. Er zählt darauf, dass der junge Bursche, obzwar gegenüber
dem Vater in Opposition, sich schliesslich die sachlichen Überlegungen zu
eigen machen und seinem gesunden Wesen vertrauen werde.

Jakob Leuenberger sucht Stätten der Jugend auf. Der Weg führt in die
Berge, auf eine Alp, wo der Senne den Alpsegen über die abendliche
Berglandschaft hinschallen lässt, wie seinerzeit in der Novelle « Über den Wassern

». Das wunderbare Leben der Erde, die Fülle der Pflanzen- und Tierwelt
tritt uns vor Augen. Und in der Besinnung auf Entstehung und Entwicklung
der unergründlichen Natur schrumpft die Menschenzeit zu einem winzigen
Abschnitt der Erdgeschichte zusammen.

Jakob Leuenberger fühlt sich «vollkommen erfüllt und eins mit allem».
«Hier gewann alles den Anschein des Endgültigen, Vollendeten — und

schien in seiner unberührten Lebensfülle, seiner menschenfernen Stille und
Klarheit dennoch eher einen Traum als den Wunsch eines nüchternen
Mannes wahrzumachen. »

Aber dem Wanderer auf dem Heimweg in die Ursprünglichkeit der Natur
erhebt sich neu und unverstellt die ewige Frage nach dem Sinn des menschlichen

Daseins:
«War der Mensch nicht dennoch wichtiger als Tier und Pflanze? Hatte er

nicht bewundernswerte Werke geschaffen, und griff uns nicht seine

grausame, grossartige, widerspruchsvolle Geschichte näher ans Herz als der masslose

Werdegang der vormenschlichen Erde? Und die Schöpfung selber, wo
fand sie einen stärkeren Widerhall, ja wo fand sie einen andern Widerhall als
in Geist und Seele des Menschen?»

Da wird, ganz am Schluss, der Mensch doch wieder aufsich selbst verwiesen,
auf seine Aufgabe, einen Daseinsraum zu umgrenzen und sich in ihm zu
erfüllen, um so in der verantwortlichen Existenz ein Höheres widerzuspiegeln.

Wo aber hätte derart menschliches Dasein, wo hätte die geheimnisvolle,
vielfältige und grossartige Schöpfung, wo der Lebenskreis der heimatlichen
Gemeinschaft, wo unser Staat und seine Geschichte einen schöneren und
reicheren Widerhall gefunden als in Meinrad Inglins dichterischem Werk?

1 Veröffentlicht in dem aus Anlass des 75. Geburtstages im Atlantis-Verlag Zürich
erschienenen Band «Erzählungen I», 1968.

504


	Begrenzung und Erfüllung : Meinrad Inglin zu seinem 75. Geburtstag

