
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 5

Artikel: Psychologie als Erfordernis unserer Zeit

Autor: Jaeger, Marc A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit Nachdruck zu betonen, dass dieser Vorschlag nur unter der Voraussetzung

vertretbar ist und aufrechterhalten werden kann, dass daneben keine
direkten Bundessubventionen ausgerichtet werden. Denn eine solche
Kombination wäre für den Finanzhaushalt des Bundes nicht tragbar. Sie wäre
zudem nicht sinnvoll. Der Sinn der hier skizzierten Lösung liegt darin, ein
den Aufgaben des Gewässerschutzes adäquates Finanzierungsinstrument zu
schaffen. Diese Forderung würde durch die LFG in Verbindung mit
Zinszuschüssen erfüllt, indem damit billiges Geld sofort und langfristig zur
Verfügung gestellt werden könnte.

Psychologie als Erfordernis unserer Zeit

MARC A. JAEGER

Eines der allgemeinsten und zugleich fatalsten Kennzeichen unserer Epoche
ist wohl die auffallende Diskrepanz zwischen den stupenden Fähigkeiten
des modernen Menschen zur Erforschung und Beherrschung der objektiven
Umwelt einerseits und seiner weitgehenden Unbeholfenheit gegenüber den
Problemen der eigenen — individuellen wie kollektiven — Lebensgestaltung
anderseits. Diese Erscheinung beruht auf einem entsprechenden Missverhältnis

zwischen seinem hochentwickelten, einseitig materialistisch-rationalistisch

ausgerichteten Intellekt und dem vergleichsweise rückständigen, um
nicht zu sagen : verkümmerten Seelenleben führender Schichten der modernen
Industriegesellschaft; sie findet ihren greifbaren Niederschlag in der
weitverbreiteten Konfusion und Desorientierung der öffentlichen Meinung
sowie in einem ominösen Mangel an seelischem Gleichgewicht vieler
Zeitgenossen. Es ist daher sicher als Zeichen einer gesunden Reaktion zu werten,
dass sich in immer weiteren Kreisen ein zunehmendes Bedürfnis nach einer

Betrachtungsweise des Zeitgeschehens bemerkbar macht, die neben dem

objektiv-sachlichen Gehalt der Probleme in vermehrtem Masse auch ihre
subjektiv-menschlichen Aspekte mit einbezieht. Eine solche Betrachtungsweise,
die das soziale und historische Geschehen vor allem als Folge des seelisch

bedingten Verhaltens von Individuen und Gruppen erkennt und versucht,
den eigentlichen Motiven und Beweggründen dieses Verhaltens aufden Grund
zu gehen, erscheint in der Tat geeignet und berufen, durch die Eröffnung
zusätzlicher menschlicher Perspektiven neben den bloss sachlichen das Ver-

457



ständnis der Dinge und Ereignisse zu fördern und damit zugleich auch die
Möglichkeiten ihrer positiven Beeinflussung und Lenkung zu vermehren.

Bevor indessen versucht wird darzulegen, inwiefern eine spezifisch
psychologische Betrachtungsweise des Zeitgeschehens zu einem besseren
Verständnis desselben beitragen kann, müssen einige Bemerkungen allgemeiner

Natur vorausgeschickt werden, die sich auf die Psychologie selbst und
insbesondere auf die heutzutage noch verhältnismässig wenig beachteten
Möglichkeiten ihrer Anwendung und Fruchtbarmachung auf den Gebieten
der Geschichte, Soziologie, Politik und der Geisteswissenschaften überhaupt
beziehen.

Zwischen Natur- und Geisteswissenschaften

Die Psychologie als mehr oder weniger selbständige und geschlossene
Wissenschaft hat in diesem Jahrhundert eine geradezu sprunghafte, vielleicht
aus der seelischen Not des zeitgenössischen Abendländers selbst geborene
Entwicklung durchgemacht. Der entscheidende Schritt war dabei die
Entdeckung und wissenschaftliche Erschliessung des Unbewussten als des für
die Gestaltung des individuellen und kollektiven Lebens eigentlich massgeblichen

Seelenbereichs. Diese durch geniale Pioniere angebahnte und wahrlich

epochemachende Erweiterung unseres inneren Horizonts erfolgte in
Zusammenhang mit psychiatrischen Forschungen, und der Versuch ihrer
theoretischen Einordnung führte in der Folge zur Begründung verschiedener
neuer Schulen und Richtungen innerhalb der als Wissenschaft ohnehin
schon recht uneinheitlichen Psychologie. So stösst die Rezeption der neuen
Ergebnisse der Tiefenpsychologie seitens der Geisteswissenschaften auch
heute noch auf Widerstände, die in Denktraditionen, überlieferten Institutionen

und zum Teil auch in gewissen Vorurteilen wurzeln. Umso notwendiger

scheint es daher, die Forderung nach einer umfassenden
begrifflichsystematischen Bereinigung des neuen Wissens von der Seele zu erheben
und auf die Dringlichkeit seiner Fruchtbarmachung für die Lösung der in
letzter Instanz seelischen Probleme des einzelmenschlichen und kollektiven
Lebens in der heutigen Massenzivilisation hinzuweisen. Die wachsende Flut
psychologischer Literatur aller Richtungen legt den Gedanken nahe, dass
ein riesiges Material neuerer Einsichten der Seelenkunde heute unter
geisteswissenschaftlichen Gesichtspunkten noch brachliegt. In diesem Ideengut
darf ein latentes geistiges Potential vermutet werden, dessen theoretische
Verwertung einen wichtigen Beitrag zur Überwindung unserer Kulturkrise
leisten könnte und daher nicht länger hinausgeschoben oder dem Zufall
einzelner, fragmentarischer Arbeiten überlassen bleiben darf. Vielmehr wäre
sehr zu wünschen, dass sich innerhalb der Psychologie selbst eine
Forschungsrichtung herausbildet, die sich etwa «geisteswissenschaftliche Psycho-

458



logie» nennen könnte und die in enger Anlehnung an die Philosophie als

Mutter aller Geisteswissenschaften die begrifflich-systematische Bereinigung

der Psychologie und ihre definitive Konstituierung als vollwertige
Wissenschaft betreiben, daneben aber auch eine vermehrte Pflege der
Querverbindungen zu anderen Wissenschaften anstreben müsste. Diese neue
Disziplin könnte den Rang und die Bedeutung einer eigentlichen
geistigseelischen Grundlagenforschung erlangen. Indessen trifft die Verantwortung
für den heutigen Mangel an fruchtbaren Beziehungen zwischen der Psychologie

und den übrigen Geisteswissenschaften nicht die Psychologie allein.
Zur Überwindung dieses abnormen Zustandes, dem die Verschwommenheit
des heutigen Menschenbildes vor allem zuzuschreiben ist, werden die
Geisteswissenschaften ihrerseits dadurch beitragen müssen, dass sie sich von
gewissen traditionellen Hemmungen befreien und sich zu einem Grad von
Aufgeschlossenheit durchringen, welcher der noch ganz unabsehbaren
Bedeutung entspricht, die die Ergebnisse der Tiefenpsychologie für sie
gewinnen könnten. Welches sind denn nun die hauptsächlichen Aspekte der
Psychologie, welche die besagte Erweiterung unseres Menschenbildes
versprechen und von denen die Geisteswissenschaften daher eine wesentliche
Bereicherung ihrer Erkenntnisse erwarten dürfen

Erlebensbereiche

Wie bereits angedeutet, ist die wohl wesentlichste Erkenntnis der neueren
Psychologie in der wissenschaftlichen Erschliessung des seelischen Unbe-
wussten zu erblicken, das nicht mehr eine vorwiegend negative Umschreibung

für philosophische und literarische Zwecke bildet, sondern als eine
endgültig nachgewiesene Realität des seelischen Lebens und als ein psychologischer

Grundbegriff betrachtet werden muss. Von besonderer geisteswissenschaftlicher

Tragweite sind dabei die folgenden Aspekte dieses neu erschlossenen

Seelenbereiches: Einmal erscheint das Unbewusste innerhalb der
Ganzheit der Seele als prä-existenter, irrationaler Untergrund, der als
solcher gegenüber der relativen Gültigkeit des bewussten Erlebens absolute
Geltung beansprucht. Es ist die spezifische Eigenart allen Bewusstseins,
hinsichtlich der Beurteilung der Gültigkeit seiner Erkenntnisse und der von ihm
erlebbaren Werte unweigerlich innerhalb seiner eigenen Grenzen befangen
zu bleiben. Die Transzendierung der eigenen Relativität, der Vorstoss ins
Absolute, gelingt ihm nur mit dem Hilfsmittel des Glaubens, durch den es die
geahnte Möglichkeit des Absoluten zu einer subjektiven Gewissheit erhebt.
Demgegenüber liegt in der unbewussten Seele in Form des Instinktlebens ein
unterschwelliges Reich absoluter seelischer Gegebenheiten vor, die einerseits
das Leben mit seinem apriorisch-geistigen Untergrund verknüpfen und
anderseits bereits auch die nach Form und Inhalt präformierten Ansätze alles

459



bewussten Erlebens enthalten. Bedenkt man, dass der Menschengeist bei
aller Erhabenheit seines Aufschwunges über die Stufe des konkreten Sinnes-
bewusstseins in einem Verhältnis der Relativität zu seinem seelischen

Urgrund verbleibt und dass selbst die abstraktesten Leistungen des vermeintlich

«objektiven» menschlichen Denkens und Wissens letzten Endes auf das
konkrete Subjekt als lebendigen Träger angewiesen bleiben, so wird ersichtlich,

welche grundlegende Revision der Geisteswissenschaften die Psychologie

des Unbewussten zwangsläufig nach sich ziehen muss.
Unsere abendländische Weltanschauung, ja Sinn und Wert unserer

gesamten neuzeitlichen Kultur stehen und fallen mit der Zulässigkeit und
Gültigkeit des vermessensten und fragwürdigsten Schrittes, den eine
historische Kultur je gewagt hat, nämlich mit der Absolutsetzung des rationalen
Verstandes. Indem die solcher Hybris verfallene Geisteswissenschaft das

abstrakte Denken als solches zur objektiven Wahrheit erklärte und einseitig
absolut setzte, löste sie den Menschengeist aus seinen vitalen seelischen

Verknüpfungen und aus seiner Geborgenheit in den ganzheitlichen
metaphysischen, religiösen und philosophischen Traditionen. Der Mensch der
Neuzeit fand sich damit auf sich selbst gestellt und hinsichtlich der letzten
Fragen — nämlich denjenigen nach dem Sinn seiner Erkenntnis und der

Gültigkeit seiner Bewertung — auf die Konstruktionen seines eigenen Denkens

angewiesen, das seither auf der Suche nach absoluten Anhaltspunkten
in unfruchtbaren Kreisläufen um sich selbst dreht. Da ein sich selbst
willkürlich absolut setzendes Relatives schliesslich aber nie mehr als Schein,
Täuschung, Fiktion sein kann, lebt der westliche Mensch seither geistig
am eigentlichen Leben und seiner primären Wirklichkeit weitgehend vorbei.
Die nicht selten widersprüchlichen Konstruktionen seines rastlosen Geistes
aber bilden in ihrer Gesamtheit, ihren Wirkungen und Wechselwirkungen,
einen künstlichen Tätigkeitsbereich, dessen Eigengesetzlichkeit und
zunehmende Dynamik drohen, eine eigentliche Spaltung im Dasein der Individuen

und Völker unserer Zeit zu begründen. Diese gespaltene Existenz ist
das Problem, an dem unsere Kultur zu scheitern droht, wenn es nicht
verhältnismässig kurzfristig gelingt, entsprechende Korrekturen vorzunehmen.
Dass eine solche Korrektur nur von seiten der Geisteswissenschaften selber
erwartet werden kann, braucht kaum weiter ausgeführt zu werden, und ebenso

liegt es auf der Hand, dass sich die Geisteswissenschaften einer Selbstbesinnung

zu unterziehen haben, und zwar im Sinne einer Konfrontation ihrer
autonomen Denkgebäude mit der seelischen Wirklichkeit des modernen
Menschen in seiner von ihm selbst künstlich umgestalteten Umwelt.

Hinsichtlich einer geistesgeschichtlichen Wende sozusagen «in extremis»
gibt nun allerdings ein weiterer Aspekt der Lehre vom Unbewussten Anlass
zu gewissen Hoffnungen. Aus ihr ergibt sich nämlich ein eigenartiges, für das
Leben der Kulturen und den Gang der Geschichte vielleicht in einem bisher

460



ungeahnten Ausmass mitbestimmend gewesenes psychologisches Grundgesetz.

Gemeint ist das Gesetz vom kompensatorischen Verhältnis zwischen
Bewusstsein und Unbewusstem, das sich dahin auswirkt, dass zeitweise
überhandnehmende Einseitigkeiten des bewussten Lebens auf lange Sicht einer
Korrektur durch unbewusste Tendenzen unterliegen, die offenbar stets die
Ganzheit des seelischen Lebens und damit die gestörte Harmonie des
seelischen Organismus wiederherzustellen haben. Diese Auffassung der Seele als
eines weitgehend selbstregulierten dynamischen Systems scheint besonders
geeignet, die auffallenden Pendelbewegungen der geschichtlichen Abläufe
und das, was als «Dialektik des Geschichtsprozesses» bezeichnet worden ist,
psychologisch zu erklären.

Erlebensformen

Hier ist es aufschlussreich, einen Blick auf die Formen des seelischen
Erlebens überhaupt zu werfen, um zu erkennen, welche typischen Einseitigkeiten

das Leben der Individuen und Kollektivitäten zu bedrohen pflegen.
Als seelische Grundfunktionen hat man zu unterscheiden : das Erkennen als

Mittel der äusseren Orientierung des beseelten Lebewesens in seiner
Umwelt; das Bewerten als Funktion der Konfrontation des Erkannten mit den
inneren Massstäben und Bestimmungsgründen des Verhaltens eines
Individuums gegenüber seiner natürlichen und sozialen Umwelt; sodann das

psycho-physische Phänomen des Willens, durch den die seelisch erlebbaren
Werte zum Zwecke ihrer tatsächlichen Verwirklichung in praktisches
Verhalten umgesetzt werden. Unbeschadet des funktionellen Zusammenhanges
dieser Erlebensformen besitzt nun das normale Seelenleben, als Ort der

Begegnung der kausalen Umwelt mit den Finaltendenzen des Lebewesens, eine

gewisse Variationsbreite, innerhalb welcher es immer wieder zur Ausbildung
gewisser Einseitigkeiten im Sinne des Vorwiegens der einen oder anderen
Funktion kommt. Diese Variationen sind im individuellen wie im
Gemeinschaftsleben offenbar nötig, um eine grössere Zahl von Verhaltensmöglichkeiten

und damit wohl eine Bereicherung des Lebens selbst zu gewährleisten.

So wird es stets Individuen oder Gruppen oder Zeiten geben, in
denen der erkenntnismässige Aspekt des Erlebens überwiegt — neben
solchen, die die wertmässige Seite des Daseins in den Vordergrund rücken
lassen, während die Willenskomponente ihrerseits eine Betonung im Dienste
der einen oder anderen Einseitigkeit erfahren kann.

Erlebensrichtungen

Die seelischen Grundfunktionen können sich nun, wie bereits angedeutet,
in zwei verschiedenen, diametral entgegengesetzten Richtungen betätigen.

461



Soweit sie sich dem äusseren Objekte zuwenden, bezwecken sie die subjektive

Erkenntnis der für die eigene Lebensführung massgeblichen Umweltsfaktoren

und ihre Einordnung in das dem Kulturmenschen angeborene und

anerzogene Wertsystem sowie die Auslösung eines entsprechenden,
interessewahrenden Verhaltens. In dem Masse hingegen, in dem sie sich der
seelischen Innenwelt zuwenden, richten sie sich auf Ziele wie die Erkenntnis

der geistig-seelischen Wirklichkeit des Daseins und seines Sinnes für
den Menschen als denkendes Wesen, ferner auf die Pflege und hierarchische
Ordnung des ganzen Reichtums menschlichen Werterlebens, sowie schliesslich

auf das adäquate Verhalten im Sinne der möglichst vollständigen
Verwirklichung der eigenen Persönlichkeit in ihrer erkenntnis- und wertmässi-

gen Totalität.
Die genannten Erlebensrichtungen finden sich in der Seele des normalen

Menschen beide angelegt, wenn auch vielfach in unterschiedlichem Grade,
und erfahren je nach den Lebensumständen, der Erziehung und den
Anforderungen des jeweiligen Lebensalters gewisse Betonungen, die in der
Folge wiederum ihre Korrektur finden können. Wo das ausgesprochene
Vorwiegen der einen oder anderen Erlebensrichtung schliesslich zu einem
typischen, einseitigen Habitus wird, kann sie das Wesen und Schicksal von
Individuen, Völkern, Rassen, ja ganzen Kulturen massgeblich mitprägen. Man
halte sich in diesem Zusammenhang etwa den offenkundigen Unterschied
zwischen dem westlichen und dem indischen Menschen vor Augen. Bei derlei
Vergleichen kann indessen nicht eindringlich genug davor gewarnt werden,
einzelne Aspekte der seelischen Ganzheit, wie sie hier der Klarheit halber
auseinandergehalten werden, aus ihrem ganzheitlichen Zusammenhang
losgelöst zu betrachten oder gar zum Kriterium einer voreiligen Typologie zu
erheben. Sämtliche seelischen Strukturen und Funktionen bilden ein
ganzheitliches dynamisches System, das nur in der Wechselwirkung aller Teile
adäquat erfasst werden kann. So ist denn im Anschluss an das Gesagte
auf eine weitere grundlegende Unterscheidung hinzuweisen, die sich bei der
systematischen Analyse des Seelenlebens aufdrängt und die auch wieder
geeignet ist, die fast unabsehbare Verflechtung aller Teile des seelischen Organismus

zu verdeutlichen, welche nur mit den physiologischen Komplikationen
des körperlichen Organismus überhaupt verglichen werden kann.

Erlebensstufen

Diesmal handelt es sich um die Unterscheidung der individuellen und der
kollektiven Erlebensstufe, die gerade im Hinblick auf die Sozial- und
Geisteswissenschaften von besonderem Interesse erscheint. Es ist seit jeher
bekannt gewesen, dass Inhalte des individuellen Bewusstseins durch
Vermittlung seelischer Phänomene wie das Vorbild und die Nachahmung, die

462



Übung, Gewohnheit, Erziehung, vor allem aber auch durch die Suggestion
zu kollektiven Gehalten werden können. Eine der wesentlichen Errungenschaften

der Tiefenpsychologie, wie sie namentlich C. G. Jung entwickelt hat,
besteht nun aber in der Aufdeckung eines unbewussten Bereiches der Seele,
der allen Menschen gemeinsam ist und unter dem Begriff des kollektiven
Unbewussten heute eine kaum mehr wegzudenkende Bereicherung unseres
Verständnisses für die Phänomene des Gemeinschaftslebens bildet. Der hier
verfügbare Raum erlaubt es nicht, über diese Andeutungen hinauszugehen ;

auch handelt es sich ja lediglich darum, zu geisteswissenschaftlichen Zwek-
ken eine Orientierung zu bieten.

Im Blick darauf muss nun aber ein weiteres seelisches Phänomen aufgezeigt

werden, das in der Psychologie noch keine adäquate systematische
Einordnung erfahren zu haben scheint, dessen klare Unterscheidung aber
gerade in geisteswissenschaftlicher Hinsicht besonders aufschlussreich und
fruchtbar zu sein verspricht. Ich habe vorgeschlagen, dasselbe in Ergänzung
zur Terminologie der Erlebensformen (Erkennen, Bewerten, Wollen), des

bewussten und unbewussten Erlebensbereiches, der individuellen und kollektiven

Erlebens-yta/t? und der intro- und extravertierten Erlebensrichtung als
die Art und Weise des Erlebens zu bezeichnen und dementsprechend die
systematische Unterscheidung der konkreten und der abstrakten Erlebens-
weise einzuführen1. Was hat es mit dieser Erweiterung des Katalogs seelischer

Grundbegriffe für eine Bewandtnis, und welche Stelle nimmt diese zusätzliche

Unterscheidung in der psychologischen Systematik ein

Erlebensweisen

Das tierische wie das primitivste menschliche Seelenleben lassen sich mit den
bisher erwähnten Begriffen systematisch-psychologisch mehr oder weniger
ordnen und übersehen. Das Erkennen der Umwelt durch Vermittlung der
Sinnesorgane ermöglicht die Anhäufung von vital nützlichem und darüber
hinaus bereits von Ansätzen kulturellen Wissens. Das Reich der Werte
manifestiert sich im bewussten Leben durch eine Unzahl lust-, beziehungsweise

unlustbetonter Antriebe, und der mehr oder weniger gemeinschaftlich
organisierte Wille der Individuen sorgt für die praktische Verwirklichung
der individuell oder kollektiv erlebbaren Werte. Die Welt des Unbewussten
tritt in Form von Instinkten in Erscheinung, die ihrerseits die fundamentalen,
allgemeingültigen Lebenswerte für jede Art festlegen, soweit sie bewussten
Einflüssen entzogen bleiben sollen. Die Gesamtheit dieser lebensteuernden
seelischen Funktionen in ihrer dynamischen Wechselwirkung bildet ein

weitgehend selbstreguliertes Instinkt- und Triebsystem, das die Entfaltung
eines enormen Reichtums von natürlichen Lebensformen ermöglicht.

463



In der menschlichen Seele ist nun eine Fähigkeit angelegt, die über den
Bestand dieses natürlichen Lebens hinausführt und deren progressive
Entwicklung den Aufstieg der menschlichen Kultur überhaupt erst ermöglicht
hat. Sie besteht darin, das konkrete seelische Erleben durch sprachliche
Symbole wiederzugeben, es auf diese Weise von der Einmaligkeit des «hier
und jetzt» abzulösen und gedanklich zu reproduzieren. Die seelischen
Inhalte lassen sich dank der sprachlichen und denkerischen Reproduktion
nicht nur mitteilen, sondern auch speichern, anhäufen, verbreiten und über
Generationen vermitteln. Sie werden damit vom subjektiven Erlebnis zur
objektiven Realität, die unabhängig von den konkreten Umständen
allgemeine Gültigkeit beansprucht und abstrakt-reproduktiv nacherlebt werden

kann. Dieses sekundäre, abstrakte Nacherleben der Wirklichkeit
ermöglicht dem Menschen den Überblick über ihre kausalen und finalen
Zusammenhänge und damit die teilweise Planung und Selbstbestimmung seines

eigenen Lebens. Hier, im Zeichen des abstrakten Erlebens, eröffnet sich
nicht nur das unabsehbare Reich des Menschengeistes, sondern mit ihm
zugleich das Feld der relativen Freiheit und Selbstbestimmung von Individuen

und Gemeinschaften.
So sehr nun diese Fähigkeit zur abstrakten Erlebensweise sich als vitales

Instrument im Daseinskampf und im Kulturleben des Menschen bewährt
hat, so wohnt ihm doch seinem Wesen nach eine gefährliche Zweischneidigkeit

inne, die im Mythos vom sogenannten Sündenfall einen augenfälligen
Niederschlag gefunden hat. Diese Ambivalenz des Geistes, die aus ihm ein
wahres Danaergeschenk der Schöpfung an den Menschen macht, kommt
darin zum Ausdruck, dass er nur dann und nur solange kulturfördernd
wirkt, als er auf dem beruht, was man als «authentische» Abstraktion
bezeichnen könnte. Eine solche erfordert nämlich, dass die abstrakte
Geistestätigkeit — ihrem ursprünglichen psychologischen Wesen gemäss — aus der
Wirklichkeit des konkreten seelischen Erlebens hervorgehen und ständig in
ihr verwurzelt bleiben soll. Aus dieser organischen und schöpferischen
Verbundenheit der konkreten und abstrakten Erlebensweise erwachsen
Kulturprodukte harmonischen Charakters, das heisst solche, die als Ausdruck
einer prästabilierten Harmonie von Natur und Kultur zu betrachten sind
und an den Massstäben des individuellen und kollektiven Lebens daher positiv

bewertet werden können.
Wo hingegen der abstrakte Menschenverstand der Hybris verfällt, sich

autonom erklärt und sich absolute Geltung anmasst, da erhalten seine von
der Wirklichkeit abgeschnittenen willkürlichen Konstruktionen, Spekulationen

und Fiktionen leicht einen lebensfeindlichen und kulturwidrigen Charakter.

Die so entstehenden, einseitig rationalen Doktrinen und Ideologien
entbehren der vitalen Beziehung zum konkreten Erleben, und ihre gewaltsame
Durchsetzung gegen die echten Interessen der Individuen und Gemeinschaf-

464



ten führt zu einer allmählichen Denaturierung, Entstellung, ja Verfälschung
des Gesellschaftslebens. In dieser einseitigen Hypertrophie der abstrakten
Erlebensweise, die zu einer verhängnisvollen Tradition der abendländischen
Kultur geworden ist, liegt eine der Hauptwurzeln der Übel unserer Zeit,
welche, wenn man sie auf einen Nenner bringen wollte, wohl am ehesten mit
der Formel zu erfassen wären, unser Dasein kranke an einseitiger Rationalisierung.

Ausblick

Die besondere Gefahr dieser vitalen Abirrung des Menschengeistes liegt nun
vor allem in der mit diesem verbundenen relativen Freiheit des Menschen.
Diese bedeutet ja neben der kulturförderlichen Befreiung von den Bindungen
des Instinkts vor allem auch die Emanzipation aus den Sicherheiten des

selbstregulierten Systems der konkreten Seele und damit die bedrohliche
Möglichkeit künstlicher, verfehlter und lebensfeindlicher Zielsetzungen auf
der individuellen wie kollektiven Stufe. Das Fatale an der übermässigen
Rationalisierung unserer Kultur ist also, dass sie die unbewusste Funktion
der seelischen Selbstregulierung weitgehend ausschaltet und das Leben be-

wusst zu planen und willkürlich zu beherrschen beansprucht. Die betreffenden

wirtschaftlichen Pläne, sozialen Doktrinen und politischen Programme
entsprechen aber meist nicht den echten Interessen der jeweiligen
Gemeinschaften, deren Wohlfahrt sie angeblich fördern sollen, sondern dienen
vielmehr grösstenteils der Unterschiebung und Tarnung von Einzel- und
Gruppeninteressen, individuellen und kollektiven Ressentiments, vielfach
aber auch bloss Institutionen, Organisationsformen und Gewohnheiten, die
in der modernen Gesellschaft unbesehen zu abstrakten Selbstzwecken
geworden sind, denen die konkreten Bedürfnisse der Menschen völlig untergeordnet

werden. Das Wesen und die oft kaum erklärliche Wirkung gewisser
politischer und sozialer Ideologien beruht dabei psychologisch darauf, dass
sie latente seelische Energien aufgreifen und ihnen in willkürlicher und oft
skrupelloser Weise einen rationalen Überbau aufpfropfen, der sie mit den
innerhalb einer historischen Gemeinschaft jeweils gerade virulenten Werten
und der ihnen anhaftenden bewussten Triebenergie irgendwie in Einklang
bringt. Diese Summierung von unbewusster und bewusster Seelenenergie
ergibt ein Potential, das dem Individuum oder der Gruppe, die sich seiner zu
bemächtigen verstehen, eine ungeahnte politische Macht verleiht. Diese
künstlich-rationale Aktivierung latenter Energien, die zufolge ihrer
unbewussten Komponente meist den Charakter einer eigentlichen Faszination
annimmt, ist nachgerade ein Kennzeichen der modernen Massengesellschaft
geworden. Sie beschränkt sich nicht auf den öffentlichen und politischen

465



Bereich, sondern durchdringt mittels der modernen Massenmedien in
zunehmendem Grade auch die Privatsphäre des heutigen Menschen, dessen
natürliches Instinkt- und Triebleben als Folge davon immer mehr durch
künstliche Einflüsse verdrängt und überwuchert wird, so dass es kaum
übertrieben ist, von einer eigentlichen Spaltung seiner Persönlichkeit zu sprechen.

Diese wenigen Andeutungen beleuchten schlaglichtartig die unabsehbare
geisteswissenschaftliche Tragweite der neueren psychologischen Erkenntnisse

und ihrer systematischen Darstellung. Der Mensch ist im Grunde seiner
Seele sowohl individuell wie kollektiv veranlagt, sein vermeintlich so klar be-
wusstes Dasein ist weitgehend unbewusst mitbestimmt, vor allem aber: sein
Geist und die durch ihn begründete Freiheit haben keinen absoluten Charakter,

sondern sind relativ. Das Glück der Menschen liegt nicht in der Verwirklichung

einseitig rationaler, künstlicher Zielsetzungen des relativen
Menschengeistes im materiellen Bereich der Objekte, sondern in einem natürlichen

Leben der seelischen Ganzheit in Einklang mit den absoluten Richtlinien

unserer konkret erlebbaren Innerlichkeit, der wir uns in vermehrtem
Masse zuwenden müssen, um die verlorene Harmonie unserer Seele und
unserer Kultur wiederzufinden. Diese psychologischen Einsichten berühren
fundamentale philosophische, erkenntnistheoretische, metaphysische,
religionsphilosophische, historische, soziologische, rechtliche,
wirtschaftstheoretische und andere Probleme, und man kann wahrlich behaupten, dass

es wohl kein Gebiet geisteswissenschaftlicher Forschung gibt, das von der
theoretischen Psychologie, im Sinne einer systematisch bereinigten,
geistigseelischen Grundlagenforschung keine Anregung zu erwarten hätte.

Ein neuer, für die künftige Gestaltung und bewusste Korrektur der
Entwicklung unserer völlig desorientierten Kultur vielversprechender
Forschungszweig harrt seiner Begründung. Es versteht sich von selbst, dass

Forschungen von dieser Breite und Tiefe nicht von einzelnen zu bewältigen sind,
sondern nach Analogie der Bearbeitung schwieriger und umfassender
Probleme der Naturwissenschaften und Technik eine aufgeschlossene
Zusammenarbeit von Vertretern der verschiedensten Wissensgebiete erfordern. Es

wäre erfreulich, wenn neben der allenthalben im Vordergrund stehenden
technisch-naturwissenschaftlichen Grundlagenforschung gerade in Ländern
mit bescheideneren Forschungsbudgets, aber einer verpflichtenden
geisteswissenschaftlichen Tradition die hier postulierte, neuartige Forschungsrichtung

eine ihrer potentiellen Bedeutung angemessene Aufmerksamkeit
finden könnte.

1 Vgl. M. A. Jaeger, Relativitäts-Theorie des Menschengeistes — Versuch einer
systematischen Psychologie, Zürich 1958.

466


	Psychologie als Erfordernis unserer Zeit

