Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

SCHIEFE ASPEKTE IN UNSEREN LITERATURGESCHICHTEN

Die Literaturen der kleinen Volker, die
sich keiner der Weltsprachen bedienen und
deren Werke den anderen Volkern meist
nur durch Ubersetzungen zuginglich sind,
gehoren zu den Lieblingskindern der Kom-
paratistik. Bei jedem Kongress tauchen
sie auf, stehen ein paar Tage lang am
Rande bemiihter Aufmerksamkeit und
pflegen dann rasch wieder der Vergessen-
heit anheimzufallen, der das schlechte
Gewissen gern ein wenig nachhilft. Denn
jedermann weiss, dass in seinen welt-
literarischen Kenntnissen Liicken klaffen,
die er nur ungern cingesteht.

Der Unterzeichnete nimmt sich nicht
aus. Er bekennt freimiitig, dass er eines
der interessantesten, in seiner Art sogar
grossartigen Dokumente der Weltlitera-
tur erst vor wenigen Wochen kennen-
gelernt hat, teils weil frithere Versuche der
Anniherung an unmoglichen Ubersetzun-
gen und unzuldnglichen Kommentaren
gescheitert waren, teils weil er keine Zeit
zu geduldheischender Lektiire fand: Kale-
vala — Das finnische Epos des Elias Lonn-
rot, wie Lore und Hans Fromm, die Uber-
setzer, ihre zweibidndige deutsche Ausgabe
mit Recht betitelt haben!. Denn darin
besteht ja eine der Merkwiirdigkeiten
dieser 22795 Verse iiber das Land des
Kaleva, den Lonnrot fiir den Urvater der
Finnen hielt, und {iber die Kinste und
Kéampfe seiner Helden: dass sein « Autor»,
Sohn eines Schneiders, Arzt von Beruf und
zuletzt Professor fiir finnische Sprache und
Literatur in Helsinki (1802—1884), zwar
nur wenige verbindende Verse selbst ge-
dichtet und im ubrigen auf tiberlieferte
Lieder von Volkssingern zuriickgegriffen
hat, die er selbst, ein echter Romantiker,
durch die Lande wandernd gesammelt
hatte; dass dieses Epos aber trotzdem sein
Werk ist, weil es ohne sein kombinatori-
sches Genie nicht héitte entstehen konnen.

422

Ein weiteres Kuriosum des «Kalevala»:
seine Helden sind nicht nur Krieger, son-
dern vor allem Zauberer; Mythos, Magie
und Heldensage verschmelzen in eins.
Auch ist die eigentimliche Art des Vor-
trags der «Wisser» bemerkenswert: Ihr
Sang zu zweit mag auf den Wechsel von
Grund- und Variationsvers eingewirkt
haben, der den «Kalevala»-Vers bei aller
Einfachheit (vierhebige Trochaien) recht
kunstvoll erscheinen ldsst, weil die Varia-
tion in vielfdltiger Weise erfolgen kann.
Fir alle weiteren Einzelheiten miissen wir
auf Hans Fromms kundigen Kommentar
verweisen, der das Epos recht eigentlich
zuginglich macht.
*

Die Dichter der kleinen Volker waren in
einer besseren Lage, als sie sich des tiber-
nationalen Lateins bedienen konnten. Lei-
der pflegen die Komparatisten, denen die
Beschiftigung mit der lateinischen Litera-
tur des Mittelalters und der beginnenden
Neuzeit naheliegen sollte, von ihr keine
Kenntnis zu nehmen, was aus der Ent-
stehung des Faches verstindlich, aber
heute nicht mehr entschuldbar ist. Auch
sonst fithren diese Literaturen ein Dasein
im Schatten der Nationalliteraturen und
der modernen Literaturen; meines Wissens
gibt es im ganzen deutschen Sprachbereich
keinen Lehrstuhl fir Neulatein, und der
Name allein sagt, dass diese Literatur in
der Regel nach «klassischen» Mass-
stiben, also schief bewertet wird. Darum
ist die Idee, Griechische und lateinische
Lyrik von der christlichen Antike bis zum
Humanismus (so der Untertitel) in einer
Summa poetica zu sammeln und als Ein-
heit darzustellen, aufs wirmste zu begriis-
sen, und Carl Fischer hat sie mit Fleiss
und der notigen Kenntnis entlegener
Publikationen durchgefiihrt2. Leider ldsst



diec Verwirklichung manchen Wunsch
offen. Die Ubersetzungen — 161 Seiten
spitgriechische und byzantinische Lyrik,
468 Seiten spitrOmische und mittellatei-
nische, 114 Seiten neulateinische — sind
chne die Originale abgedruckt, wodurch
die Sammlung einen populidren Charakter
erhilt, den sie infolge der Schwierigkeit
der Texte gar nicht beanspruchen kann.
Naturlich hitte die Anthologie, wiren die
Originale mitgedruckt worden, den dop-
pelten Umfang gewonnen — aber wire es
dann nicht besser gewesen, sie um die
Halfte zu kiirzen, statt den Leser allein
den Ubersetzungen zu iiberlassen? Diese
wiederum werden ohne Erlduterungen ge-
boten (das Nachwort von Bernhard Kytzler
gleicht nach dessen eigener Kennzeichnung
eher der «Fiihrung durch die Rdume einer
Ausstellung» als einem Kommentar), so
dass der Leser Hunderten von Namen,
Begriffen, Anspielungen gegentibersteht,
von denen cinige selbst dem Fachmann
Schwierigkeiten bereiten. Das Verzeichnis
der Dichter enthdlt dirftige Daten und
missverstdndliche Charakterisierungen (z.
B.: Poliziano sei «Herausgeber und latei-
nischer Ubersetzer klassischer Werke von
hochstem Rang» — gemeint ist wohl:
Herausgeber und bedeutender Ubersetzer
griechischer Werke ins Lateinische; keines
seiner Werke wird genannt). Bei den
namenlos iiberlieferten Gedichten ist es
unmdoglich, das Original festzustellen, weil
das Buch kein Quellenverzeichnis enthélt.
Oder soll der Benutzer die deutschen Verse
ins Lateinische zuriickiibersetzen und dann
im Verzeichnis der Gedichtanfinge su-
chen? Da wire er wahrscheinlich bald am
Ende seiner Weisheit, denn gerade die
guten Verdeutschungen entfernen sich oft
weit von den Originalen. Zu den Uber-
setzungen wire manches zu sagen; hier
nur so viel, dass der Herausgeber den
Tiber in Sannazaros beriihmtem Epi-
gramm auf Venedig als Transvestiten auf-
treten lidsst. Eheu Quirites!

In einer Nachbemerkung schreibt Carl
Fischer, von der neulateinischen Lyrik
gebe es bisher «iliberhaupt keine auch
noch so bescheidene Sammlung». Fiir den

deutschen Humanismus hat bezeichnender-
weise kein Germanist, sondern ein in
Amerika tédtiger Latinist diesem Mangel
abgeholfen. Die Anthologie Lateinische
Gedichte deutscher Humanisten,ausgewahlt,
ubersetzt und erliutert von Harry C.
Schnur, weist keinen der Mingel auf,
welche Fischers Sammlung trotz ihrer
Reichhaltigkeit fiir private wie Unterrichts-
zwecke so unpraktisch machen: Sie ist
zweisprachig, enthilt einen knappen, ge-
legentlich witzig formulierten Kommentar,
biobibliographische Anmerkungen uber
die Autoren, ein bei aller Kiirze trefflich
informierendes Nachwort und uberdies
verstindig ausgewdhlte Illustrationen3. Le-
diglich die alphabetische Anordnung der
Autoren erschwert den Gebrauch; selbst
die stirksten Bedenken gegen den Histo-
rismus rechtfertigen kein Telefonverzeich-
nis.

Schnur ist ein erfreulich nichterner
Kopf. Wihrend Kytzler fiir ein byzanti-
nisches Preislied auf die Gottesmutter das
Pathos und einige Superlative bemiiht —
«Die tiberquellende Fiille der Preisungen,
der unerschopfliche Reichtum seiner Ge-
danken und Wendungen lassen es als ein
einzigartiges Loblied erscheinen, das in
seiner formvollendeten, zutiefst poetischen
Kraft zu recht als die Krone der ... geist-
lichen Gesdnge seiner Gattung gilt» —,
stellt Schnur einfach fest, mit der Renais-
sance habe die Dichtkunst aufgehort, «das
Vehikel immer derselben sakralen Ergilisse
zu sein». Und wie eine Entgegnung auf
Kytzlers Behauptung, das Lateinische sei
paradoxerweise erst infolge der klassi-
zistischen Tendenzen der Humanisten «zu
einer Art toten Sprache» geworden, wih-
rend das Mittellatein «eine in jeder Hin-
sicht lebendige Sprache gewesen» sei,
klingt die Frage Schnurs, was eine «leben-
dige», was eine «tote» Sprache denn
eigentlich bedeute: «Ist eine <lebende>
Sprache ein Idiom mit einem Wortschatz
von vielleicht hundert Ausdriicken, wie
sie ein Stamm von Urwaldwilden sprechen
mag — oder ist es eine als kulturelle
Gegebenheit unter uns fortwirkende Spra-
che — das Gefiss europdischen Erbes?»

423



Doch selbst wenn man der Todeserkli-
rung des Lateinischen zustimmte, miisste
ein Blick in Schnurs Anthologie eines
Besseren belehren. Da bemiiht sich etwa
Sebastian Brant, seine lateinische Elegie
auf einen «erschrocklichen Donnerstein»,
einen Meteor, in deutschen Knittelversen
wiederzugeben — und scheitert, weil sein
Deutsch, das doch keineswegs das schlech-
teste seiner Zeit war, nicht ausreicht, all
das zu fassen, was sich selbst einem mittel-
madssigen Poeten an vorgepridgten klassi-
schen Wendungen anbot. Nun beschrinken
sich seine Verse, wie die vieler Zeitgenos-
sen, zwar weitgehend auf die Imitation
romischer Vorbilder. Wie aber steht es mit
den originellen erotischen Gedichten des
Conrad Celtis oder des Johannes Secun-
dus, mit Heinsius’ Elegien, mit den reli-
giosen Dichtungen Jakob Baldes, von den
Gesprichen und Briefen des Erasmus ganz
zu schweigen? Natiirlich darf man sich
von den Kklassizistischen oder mytholo-
gischen Zopfen nicht verwirren lassen, mit
denen die Dichter, dem Ausdruckszwang
der Ilateinischen Sprache folgend, ihre
Verse schmiickten; denn erstens gab es
auch Gedichte ohne solches Beiwerk, und
zweitens hat die deutsche Literatur der
gleichen Epoche Verse von solcher Lebens-
lust und Geschmeidigkeit wie etwa die des
Conrad Celtis an seine polnische Geliebte
einfach nicht aufzuweisen:

Illa quam fueram beatus hora,

inter basia et osculationes,
contrectans teneras Hasae papillas,
et me nunc gremio inferens venusto,
nunc stringens teneris suum lacertis
pectus, languidulo gemens amore. . .

(in Schnurs Ubersetzung: Wie war ich
gliicklich doch in jener Stunde, / da wir
Kiisse und wieder Kiisse tauschten, / da
ich streichelte Hasas zarte Briste, / mich
versenkte in ihrem siissen Schosse, / ihren
Busen mit sanftem Arm umfasste, / und
von Liebe erschOpft nur seufzen konnte!).
Hier hat das Idiom dem Dichter die Zunge
gelost — auf deutsch hitte er seine Erleb-
nisse gar nicht dussern kénnen. Und wie
sehr auch Petrarca und Boccaccio irrten,

424

wenn sie ihre lateinischen Dichtungen fir
besser hielten als ihre italienischen, so sehr
hatte anderseits Celtis recht, als er seine
Muttersprache einen «barbarus sermo»
nannte. Sie war es wirklich, bis ihr Luther
den Weg freimachte — allerdings zundchst
nur fir die religiose Gefithlswelt. Es
brauchte ein Jahrhundert und mehr, ehe
sie erotische Regungen so aussprechen
konnte wie das Lateinische, und mehr als
zwei Jahrhunderte, bis sie literaturkritische
oder isthetische Probleme eindringlich und
elegant auszudriicken vermochte. Darum
hat Schnur recht, wenn er die «Entwick-
lung der deutschen Poesie ... vom hofi-
schen Minnesang nicht tiber die zu leb-
losen Machwerken und Kiinsteleien herab-
gesunkenen Reimereien der Meistersinger,
sondern von Celtis, Cordus, Hessus iiber
Heinsius zu Opitz und Fleming» flhren
sicht. Aber er hat ebenso recht, wenn er
die deutsche Dichtung lateinischer Sprache
als ein «Niemandsland» bezeichnet und
meint, die Dichter hitten sich «gewisser-
massen zwischen die Stiihle der Literaturen
gesetzt» — denn wer kennt sie schon?
Unsere Literaturgeschichten, in der Ideolo-
gie vom hdheren Werte der Muttersprache
befangen, stellen auch diese Entwicklung
in der Regel schief dar.

*

Man pflegt die Schuld fiir die Verengung
unseres Gesichtskreises nicht ohne Grund
der Romantik zu geben. Allerdings muss
man unterscheiden. In seinen Wiener Vor-
lesungen iiber dramatische Kunst und Litera-
tur, die Edgar Lohner neu herausgegeben
hat, stellt August Wilhelm Schlegel ein
universalistisches Programm an den An-
fang, dessen Befolgung der Germanistik
manchen «Sundenfall» erspart hétte4:
«Wir sehen eine Menge Menschen, ja
ganze Nationen, so sehr befangen in den
Gewohnungen ihrer Erziehung und Lebens-
weise, dass sie sich auch dann nicht davon
losreissen konnen, wenn vom Genusse
schoner Kunst die Rede ist. Nur dasjenige,
was in ihrer Sprache, ihren Sitten und
ihren gesellschaftlichen Verhdltnissen ein-
heimisch und hergebracht ist, erscheint



ihnen als natiirlich, schicklich und schon.
In dieser ausschliessenden Ansicht und
Empfindungsweise kann man es durch
Bildung zu einer grossen Freiheit der
Unterscheidung in dem engen Kreise brin-
gen, worauf man sich nuneinmal beschrinkt
hat. Aber ein echter Kenner kann man
nicht sein ohne Universalitit des Geistes,
d. h. ohne die Biegsamkeit, welche uns in
den Stand setzt, mit Verleugnung persdn-
licher Vorliebe und blinder Gewdhnung,
uns in die Eigenheiten anderer Volker und
Zeiten zu versetzen . .. Es gibt kein Mono-
pol der Poesie fiir gewisse Zeitalter und
Volker ...»

Uberprifft man Schlegels «Vorlesun-
gen» an seinem Programm, so stellt man
fest, dass seine Universalitit auf Europa
beschrinkt blieb, das ihm am nichsten
lag. Die Wirkung seiner Ideen war im
Positiven wie in der Polemik gerade dort
besonders stark, wo der Kosmopolitismus
Hausrecht beansprucht: in Frankreich.
August Wilhelm Schlegel in Frankreich —
Sein Anteil an der franzdsischen Literatur-
kritik 1807—1835 ist das Thema einer
kenntnisreichen, griindlichen Untersuchung
von Chetana Nagavajara, die Kurt Wais
in seinen «Forschungsproblemen der Ver-
gleichenden Literaturgeschichte» heraus-
gegeben und mit einer Einleitung iber
«Wilhelm Schlegel und die Vergleichende
Literaturgeschichte» versehen hat5. Wenn
Josef Korner die Wiener «Vorlesungen»
allzu emphatisch als «Botschaft der deut-
schen Romantik an Europa» bezeichnete,
so wigt Nagavajara die Wirkungen des
Buches auf Grund eines ausgedehnten
Quellenstudiums, in das auch gut zwei
Dutzend Zeitschriften der Epoche einbe-
zogen sind, viel exakter ab und ldsst «ein
hochst komplexes Bild» entstehen, das
«jede Vereinfachung vereiteln muss». Am
wenigsten kritisch waren Victor Hugo und
seine Freunde, wihrend sich beispiels-
weise Stendhal nach anfinglich nahezu
widerstandsloser Rezeption spiter distan-
zierte. Natiirlich befand sich Schlegel ande-
ren deutschen Literaturkritikern gegeniiber
im Vorteil, weil er bedeutende Essays in
franzosischer Sprache veréffentlicht hatte,

so die «Comparaison entre la Phédre de
Racine et celle d’Euripide», von der
Nagavajaras Studie ausgeht. Auch die
personlichen Beziehungen zu Mme de
Staél und ihrem Kreis sind kaum zu unter-
schitzen, wobei es freilich bemerkenswert
ist, dass die Missverstdndnisse, denen die
franzosische Ubersetzung der «Vorlesun-
gen» ausgesetzt war, schon in Coppet
ihren Ursprung hatten (die Ubersetzerin,
die auch das kritische Vorwort schrieb,
war eine Cousine der Mme de Staél):
«... il est injuste envers la France» war
bei aller Bemiihung, Schlegel gerecht zu
werden, sicher das vernichtendste Urteil,
das man uber ihn fillen konnte. So ist
seine Wirkung auf das Land, dem er trotz
manchem Vorbehalt gegen seine Literatur
zugetan war, ambivalent geblieben. Der
Leser von Nagavajaras Buch wiinscht sich
eine Fortsetzung iiber das Jahr 1835
hinaus, im Sinne der Bemerkung René
Welleks, dass Schlegel Theorien entwickelt
habe, «die mit der des viel spdteren fran-
zosischen Symbolismus so gut wie iden-
tisch sind».

Kurt Wais erinnert daran, «dass die
Begriffe <klassisch» und <romantisch> in
Deutschland vor 1830 nicht als notwen-
digerweise feindselig oder einander aus-
schliessend betrachtet wurden». Im Nach-
wort zu Clemens Brentanos Friihlingskranz,
von seiner Schwester Bettine aus Jugend-
briefen ihm geflochten, wie er selbst schrift-
lich verlangte, weist Wulf Segebrecht auf
das gleiche Phidnomen unter anderem
Aspekt hin®: Die Ubereinstimmungen
zwischen Goethe und Brentano in der
Kunsttheorie «bezeugen eine Gemeinsam-
keit im Hinblick auf den Kunstbegriff, der
landldufigen Vorstellungen vom Gegen-
satz zwischen Klassik und Romantik wider-
spricht». Auch diese Vorstellungen sind
die Folge von Schiefheiten in unseren
Literaturgeschichten, welche Trennungen
suggerieren, wo in Wirklichkeit lebendiger
Austausch (oft freilich auch personliche
Rivalitit) herrschte. Der « Frithlingskranz»,
das letzte der vier Briefbiicher Bettines,
ist in der schénen Reihe «Die Fundgrube»
erschienen, der wir in der Tat manchen

425



glicklichen Fund verdanken. Zwar ist
dieses Denkmal der Romantik, das auf
einen 1800—1802 gefiihrten Briefwechsel
der Geschwister zurlickgeht, erst 1844
erschienen, als Brentano schon gestorben
war; aber trotz einigen redaktionellen
Eingriffen der Herausgeberin ist ihm der
Charakter eines lebendig-schwirmerischen
Dokumentes geblieben. Der Leser nimmt
es mit gemischten Gefiihlen zur Kenntnis,
halb fasziniert durch den Schwall intimer
Ergiisse und dsthetischer Einsichten in
pausenlosen Sétzen, halb abgestossen
durch den ungehemmten Drang Bettines
nach Offentlichkeit, der kaum eine Schranke
des Privaten gelten liess. Aber vielleicht
versteht er diese Frau etwas besser, wenn
er sich bei der Lektiire des Widmungs-
briefes an den Prinzen Waldemar von
Preussen einer deutschen Dichterin des
20. Jahrhunderts erinnert, der Else Lasker-
Schiiler, die mit ebensolcher Unbefangen-
heit hitte schreiben konnen wie Bettine:
«Lieber Prinz Waldemar! So weit ist’s

gekommen zwischen uns beiden, dass ich
diese letzte Anrede wage ... Ich stehe auf
einmal da vor lhnen, und alle Leute auf
dem Markt vernehmen, was ich Thnen zu
sagen habe ...» Kein Wunder, dass die
Zensur dem «Frihlingskranz» Schwierig-
keiten bereitete, die freilich bald behoben
wurden. Seither geistert dieses Elmsfeuer
durch die deutsche Literaturgeschichte als
eines ihrer unkonventionellsten Zeugnisse.
In seiner Lust an der Enthiillung steht es
der modernen Literatur ndher als jene
erotischen Verse des Conrad Celtis, deren
Freimut die Kunst der lateinischen Form
ihre Grenzen setzte.

Horst Riidiger

1Carl Hanser Verlag, Miinchen. —
2Winkler Verlag, Miinchen. — 3Philipp
Reclam jun., Stuttgart. — *W. Kohl-
hammer Verlag, Stuttgart/Berlin/Kdln/
Mainz. — Max Niemeyer Verlag, Tiibin-
gen. — Winkler Verlag, Miinchen.

CARL STERNHEIMS BEWUSSTSEIN DER MODERNE

Gedanken zum Band 6 der Ausgabe des Gesamiwerks?!

Wer war Carl Sternheim? Wir wissen von
seinen beachtlichen Erfolgen als Bithnen-
dichter: Die Komodie «Biirger Schippel»
hat nach Angaben Hellmuth Kasareks?2
seit der Urauffithrung im Jahre 1913 iiber
90 Premieren erfahren; bedeutende Schau-
spieler wie Griindgens, Bassermann, Theo
Lingen haben Sternheim-Rollen verkorpert,
und nicht minder prominent sind die Regis-
seure, die sich schon um Sternheim be-
miiht haben: Piscator, Reinhardt und in
neuester Zeit sehr intensiv Noelte. Ledig-
lich die «zinftige» Literaturwissenschaft
hat diesen Einzelginger bis vor kurzem
entweder bewusst totgeschwiegen oder aber
gidnzlich missverstanden. Artistisches Fein-

426

gefiithl wird sich an Sternheims Dichtertum
tatsdchlich kaum ernsthaft erproben und
beweisen lassen, und noch weniger wird
Sternheims Werk geeignet sein, die gerade
gingige Miinze einer bestimmten Ideologie
zu Markte zu tragen. Um so verdienstlicher
ist es, dass Wilhelm Emrich mit seiner
sorgféltigen Gesamtausgabe, die auch
Sternheims kritische Schriften umfasst,
die Diskussion um diesen «am wenigsten
dichterischen Dichter»3 des beginnenden
Jahrhunderts endlich auf eine solide Basis
zu stellen im Begriffe ist. Unser Augenmerk
soll sich im folgenden auf den vor kurzem
unter dem Titel «Zeitkritik» erschienenen
sechsten Band des Gesamtwerks richten.



An die hundert literarische Aufsitze, Streit-
schriften, kurze Pressenotizen, aber auch
umfangreiche soziologische Betrachtungen
sind hier in chronologischer Reihenfolge
vereinigt und werden zudem in sorgfiltig ge-
schriebenen Anmerkungstexten aufschluss-
reich kommentiert. In diesem Band, so will
uns scheinen, wird eine kiinftige Sternheim-
Kritik den Zugang zum Schaffen Sternheims
vor allem suchen missen. Im folgenden
sollen zwei Hauptthemen dieser «Zeitkritik»
besonders hervorgehoben werden: erstens
Sternheims Kunstauffassung und zweitens
sein Bild von der Gesellschaft. Da sich
aus unserer Betrachtung unweigerlich er-
geben wird, dass Kunst und Gesellschaft
sich bei Sternheim nicht einfach trennen
lassen, wollen wir die beiden genannten
Themen von allem Anfang an nicht als
unabhidngig voneinander in sich be-
ruhende Themenkreise, sondern als gegen-
einander immer offene, miteinander
korrespondierende Tendenzen betrachten.

|

Im «Berliner Tagblatt» vom 21.7.1917
veroffentlichte Sternheim unter dem Titel
«Kampf der Metapher!»4 eine literarische
Polemik, die sich vor allem gegen das in
den Bldttern «Sturm» und «Aktion» ton-
angebende, bekenntnishafte, unbdndig
kreissende Schrifttum richtete, gegen den
«gehodhten Stil» jener «einsam ragenden
Erscheinungen», die wir heute unschwer
als Mitldufer der damals aktuellen ex-
pressionistischen Bewegung identifizieren.
Mit sicherem Sinn fiir Qualitdt wusste
Sternheim bei seinen jiingeren Zeitgenossen
genau zu unterscheiden zwischen den wah-
ren Neuerern, zwischen «grosser, einzelner
Person mit eigenem, fertigem, neuem
Bild der Welt» und jenen andern « Rufern»,
die ihre Ausbriiche persénlichen Freiheits-
gefihls, ihre Rufe nach Umsturz und Er-
neuerung, und nicht zuletzt auch ihre
Einsamkeit und Weltverachtung nur pro-
klamatorisch in die Welt hinausposaunten
und damit das Grosse, das sie anzustreben
vorgaben, nur wieder zu einer krianklichen
Ideologie absinken liessen, wo es ihnen

doch gerade um die Befreiung von ideologi-
schen Schlagworten gegangen wire.

«All diese einsam Ragenden, so schreibt
Sternheim, teilten im Grund mit der Um-
gebung des Wiinschens und Spekulierens
simtliche Voraussetzungen. Uberall klang
aus dem Donner ihrer kiinstlich gemachten
Gewitter irgendwie friedlich das Weser-
lied. Noch immer hatten mit aller Welt sie
die gleichen Begriffe, die sie nur mit vollen
Backen bis zum Platzen aufgeblasen hat-
ten5.» Sternheim sehnt sich nach einem
wirklichen Befreier, einem « Mann, der mit
eigenem Bild, das eigene Sprache verkor-
pert, die in Begriffen festgelegte und allge-
mein akzeptierte Welt verdndert». Als
Beispiel eines solch wahrhaft Aufstindi-
schen erwihnt er Gottfried Benn, den
jungen Benn natiirlich, der in jenen Jahren
im Aktionsverlag unter dem Titel « Fleisch»
Gedichte veroffentlicht hatte. Im Bereich
der Sprache, darin gehen wir mit Stern-
heim heute noch einig, hat Benn tatsidch-
lich eine gewaltige Revolte eingeleitet.
Benns Worte haben Sprengkraft. Sie
schweben nicht wie die liberkommenen,
konventionellen Begriffe iiber den Dingen,
sind nicht bloss tiberlieferte Metaphern,
die sich um die urspringliche Fiille der
Dinge nicht zu kiimmern brauchen, son-
dern sie suchen «jedes Atom in seiner
ganzen urspriinglichen Fille und Unab-
hingigkeit von logischen und wertenden
Zwingen des Menschenwillens uns nah
zu bringen» S,

Wir wissen heute allerdings, dass Benns
Revolte ein rein artistischer Effekt gewesen
und ausserhalb des kiinstlerischen Bereichs
wirkungslos geblicben ist. Benn selber
zeigte sich bekanntlich in den Jahren
1933/34 lebensfremd genug, im Programm
der Nazis eine Verwirklichung seiner dich-
terischen Revolution zu sehen. Aber bei
alldem bleibt die Einsicht, welche Stern-
heim durch das dichterische Schaffen des
jungen Benn erfahren hat, durchaus be-
stehen: Echte Revolte kann sich nicht an
der Oberfliche vollziehen, sondern miisste
von innen her, von der urspringlichen
Fiille und Unabhingigkeit der Atome her
die Fixierungen der Begriffe und des

427



menschlichen Verstandes iiberhaupt er-
schiittern. Der wirkliche Neuerer unter den
Dichtern wird sich nicht darin gefallen,
altes Gedankengut in moglichst originelle
Metaphern zu kleiden; seine Sprache ist
oft geradezu karg und niichtern, immer
auf die Sachen, nie auf den Effekt aus-
gerichtet. Analog dazu ist auch dusserlich
avantgardistisches Gebaren nur in den
seltensten Fillen Zeichen echter Revolte.
Der revoltierende Geist erscheint oft im
unscheinbarsten, vielleicht burgerlichen,
wenn nicht gar aristokratischen Gewande.
Man denke an die Bescheidenheit eines
Franz Kafka, an seine Zuverlissigkeit in
amtlichen Geschiften. Auch Sternheim
gab sich &dusserlich nie avantgardistisch.
«Sternheim der Grandseigneur», so tiber-
schrieb Bernhard Diebold das Sternheim-
Kapitel seines Buches <«Anarchie im
Drama» von 1921. Photographien zeigen
den Dichter als tadellos gekleideten Herrn.
Auch der schlossdahnliche Miinchner Wohn-
sitz «Bellemaison» (1808—1812), die Ehe
mit Thea Bauer, einer Frau von feiner
Bildung, der gesellschaftliche Umgang des
Ehepaars Sternheim mit Hofmannsthal,
Wedekind, Graf Kessler, dies alles Idsst
Sternheim als Grandseigneur erscheinen.
Und doch hat gerade dieser scheinbare
Vertreter des Fin de Siécle in seinen
Schriften ein ausserordentlich klares Be-
wusstsein der Moderne zum Ausdruck
gebracht. Als Dichter hat er den Kampf
gegen die Metapher gefuhrt als Kampf
gegen das Uberkommene, als Kampf auch
gegen ecine Kunstauffassung, die vom
Kunstwerk Vorbildliches, Tugendhaftes,
auf jeden Fall Hoheres erwartet.
«Keinem Lebendigen soll der Dichter
das einzig lohnende Ziel, eigener, origi-
naler, einmaliger Natur zu leben, damit
verstellen, dass mit seit ewigen Zeiten
klischierten Melodien er <héhere Mensch-
heit> vorharft, die diejenigen gering-
schitzen, die mit mir eine vorhandene
wirklich kennen und mit Inbrunst lieben 7.»
Diese Sitze bilden unzweifelhaft den
Kernpunkt der Sternheimschen Kampf-
schrift. Echte Dichtung will uns nicht
unserer Wirklichkeit entfremden und in

428

eine andere Wirklichkeit versetzen, will
uns nicht in ein abstraktes Reich der
Traume emporfihren, vielmehr fihrt sie
uns zu «eigener, originaler, einmaliger
Natur» zuriick. Wihrend die Metapher —
gemeint ist hier natirlich immer das Pathos
des kiinstlich gemachten Zorns oder ein-
fach die Wortk{instelei einer verspiteten
und falschen Romantik —, wihrend die
Metapher unsere Augen vor der Fiille des
Lebens verschliesst und unsere Sinne mit
fahlen Traumbildern von einem Paradiese
zu benebeln versucht, hilt die zeitnahe
Dichtung priide nur das Wesentliche der
vorhandenen Lebensfiille fest. Damit wir
uns aber in solcher Weise von uiberkom-
menen Vorstellungen und klischierten Bild-
nissen losen konnen, bedarf es der Liebe.
Nur der Liebende vermag Menschen und
Dinge so zu sehen, wie sie eben sind. Max
Frisch kommt in seinem Tagebuch diesen
Gedanken Sternheims sehr nahe, wenn er
als Nachsatz zu seiner bekannten Skizze
vom «andorranischen Juden» schreibt:

«Du sollst dir kein Bildnis machen,
heisst es, von Gott. Es dirfte auch in
diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige
in jedem Menschen, das, was nicht erfass-
bar ist. Es ist eine Versiindigung, die wir,
wo sie an uns begangen wird, fast ohne
Unterlass wieder begehen — Ausgenom-
men, wenn wir lieben8.»

So erweist sich diese Kampfschrift
gegen die Metapher nicht nur als eine
Rechtfertigung Sternheims fiir seine eigenen
«burgerlichen Helden», sondern gibt uns
wertvolle Hinweise, wie wir die Literatur
unserer Zeit genauer zu begreifen lernen
konnten: Sternheim, Kafka, Brecht, Celan,
Nelly Sachs, um nur einige der Grdssten
zu nennen, sie alle sind in keiner Weise
Zyniker und schon gar nicht Dichter des
Grotesken; sie sind fir den, der sich die
Mihe nimmt, sie wirklich genau kennen-
zulernen, ausnahmslos grosse Liebende.
Nur fordert die Liebe von uns — spite-
stens seit dem 19. Jahrhundert — eine
genaue Kenntnis dessen, was den Men-
schen seiner eigenen Natur entfremdet.
Liebe kann fur uns auf keinen Fall darin
bestehen, die Sinne des sich selbst ent-



fremdeten Menschen mit dem Opium der
Metapher zu umnebeln; sie wird vielmehr
unermudlich darum ringen, die Selbstent-
fremdung des Menschen aufzuheben. Dies
aber wird nicht moglich sein, bevor der
Mensch erkannt hat, dass er in der von
ihm selbst hervorgebrachten Welt und der
ihr zugehorigen Gesellschaft nicht mehr
heimisch sein kann.

IT

Die vorgidngig entwickelten Gedanken-
ginge haben uns zum Begriff der Selbst-
entfremdung gefiihrt. Dieses Theorem ge-
hort unzweifelhaft in den Bereich des
Marxismus. Nun geht es uns hier aber in
keiner Weise darum, Sternheim zu einem
Marxisten voreilig abzustempeln. Wir
machten uns dadurch nur wieder selbst
eines Vorurteils und damit der Lieblosig-
keit dem lebendigen Menschen gegeniiber
schuldig. Dem Kenner marxistischer Schrif-
ten mag es zudem bereits aufgefallen sein,
dass wir hier den Begriff der Selbstent-
fremdung viel weiter fassen, als dies der
Marxismus iiblicherweise tut; denn wir
haben ihn ja nicht lediglich auf die Ver-
héltnisse von Produktion und Kapital-
besitz, Arbeiter und Unternehmer bezogen,
sondern viel umfassender auf das Verhilt-
nis des einzelnen Menschen zu der von
ihm selbst hervorgebrachten und eingerich-
teten Welt. So aufgefasst, wire Selbstent-
fremdung in hohem Masse auch an Orten
anzutreffen, wo der Mensch in einer
marxistischen Gesellschaft zu leben scheint.
Bezeichnenderweise gehoren die Schriften
des jungen Marx, besonders die Pariser
Manuskripte von 1844, in denen das
erwihnte Theorem ja erortert wird, nicht
zu den doktrindren Texten sozialistischer
Volksrepubliken. Die «dkonomisch-philo-
sophischen Manuskripte» fanden wohl in
der ersten russischen Ausgabe der Werke
von Marx und Engels (1928ff.) Aufnahme,
nicht mehr aber in der zweiten Auflage
(1955ff.). Darin miissen wir, auch wenn
sich gegenwirtig wieder neue, dem philo-
sophischen Denken glnstigere Tendenzen

bemerkbar machen, eine geistige Veren-
gung des siegreichen Sozialismus sehen.
Sternheim hat sich vom Sozialismus, wie
liberhaupt von jeglicher Ideologie, nicht
viel versprochen. Ein Blick auf seine
Schriften zur Gesellschaft mag zeigen, aus
welchen Griinden er sich keiner der damals
— und im wesentlichen heute noch —
propagierten Ideologien anzuschliessen ver-
mochte.

Im Vordergrund steht hier eine Schrift
von 1920: «Berlin oder Juste milieu» 9.
Sternheim lebte damals in dem kleinen
Thurgauer Dorf Uttwil. Die vielbeachtete
Schrift «Berlin oder Juste milieu», die
immerhin die erstaunlich hohe Auflage-
ziffer von 50000 Exemplaren erreichte und
sogar ins Franzosische Ubersetzt wurde,
ist nicht zuletzt das Produkt eines Ver-
gleichs zwischen der Schweiz, seiner dama-
ligen Wahlheimat, und Deutschland. In der
sechs Jahre spéter verfassten Betrachtung
«Lutetia» dussert er sich jedenfalls begei-
stert iiber den Charakter der Schweizer :

«Jetzt, nachdem ich die kleine Schweiz,
das winzige Uttwil mit grosser rauschender
Welt wieder verglichen hatte, wuchs die
Erkenntnis in mir, massloser Anpassung,
Entgleisung in der Metaphern Apotheosen
Mythologien Unwirklichkeit gegeniiber,
der Europa restlos und rastlos verhaftet
war, statt der Besessenheit =zivilisierter
Menschheit, Reste ihres Selbstbewusstseins
mit morderischer Psychoanalyse auszu-
rotten, waren die Schweizer sich ihres
Charakters bewusst geblieben, verfolgten
in der Volksgemeinschaft, mit des Einzel-
nen Sinn Wege und Ziele, die die iibrige
Welt verlassen hatte10.»

Mangelndes Selbstbewusstsein und Ver-
haftung im Juste milieu ist es nun gerade,
was Sternheim Deutschland und vor allem
seiner damaligen Hauptstadt vorzuwerfen
hat. Hier mussen wir aufhorchen! Berlin
vor 1914! Wer dichte da nicht an den
grossen Bismarck, an Moltke, an ruhm-
reiche Armee, neue Flotte, gigantisches
Geschift, Triumph des Kapitals, Industrie
und Amiisement. Welcher Schweizer hitte
nicht das Brausen und Rattern des damals
gerade michtig aufkommenden Gross-

429



stadtverkehrs halb geflirchtet, halb bewun-
dert? Wie ist es aber moglich geworden,
dass Sternheim gerade von dem Bauern-
und Fischerdorf Uttwil aus gegen die
Stadt Berlin den Vorwurf des Juste milieu
erhoben hat? Zahlenmdssig, das bestreitet
der Dichter keineswegs, war Berlin schon
damals kolossal. Fieberhaft war die Jagd
nach dem Verdienst, nicht minder fieber-
haft die Lust des raschen Verbrauchs.
Steigerung des Umsatzes hiess das all-
machtige Zauberwort. «Wem, so fragt
Sternheim, hidtte man damals klarmachen
wollen, dass viel nicht gross ist?» Die
Besitzenden jedenfalls hatten keinen Grund,
dem Rausch von Produktion und Verbrauch
Einhalt zu gebieten, obschon sie genau
wissen mussten, dass trotz raffiniertester
Forderung der Verbrauchermentalitidt ein-
mal eine Ubersittigung des allzu fréhlichen
Marktes und damit die wirtschaftliche
Krise eintreten musste. Zu sehr lockten
im damaligen Augenblick Borsengewinne
und hohe Dividenden, als dass man Missi-
gung hitte fordern mogen. Noch viel weni-
ger war von den Verbrauchermassen selbst
solche Missigung zu erwarten. Zu sehr
war der Arbeiter bereits auf den biirger-
lichen Begriff der Rente eingestellt, von
der er sich dauernden Anteil am nationa-
len Wohlstand versprach. Der sozialisti-
sche Klassenkampf war damals in Berlin
bereits nichts anderes mehr als ein Schein-
gefecht um Prozente. In allen Lebens-
dusserungen pflegte der Berliner das Quan-
titative. Er kannte nichts Wesentliches,
nichts Elementares mehr, fiir das er hitte
kdmpfen konnen. In letzter Konsequenz
verliert der einzelne in solchem Kult des
Quantitativen auch das Verantwortungs-
gefuhl fir sich selbst, nachdem er in diesem
«Juste milieu» es schon ldngst verlernt
haben muss, sich fiir andere oder gar fiir
das Ganze verantwortlich zu fiithlen. Das
angeblich unbedeutende Ich geht vollig in
einem allerdings fatalen Wir auf.

Es gibt wohl kaum einen Text, der uns
die Geschichte Deutschlands in der ersten
Hilfte des 20. Jahrhunderts besser ver-
stdndlich machen konnte als dieser Stern-
heimsche. Wer sein Selbstgefiihl im Kult

430

des Quantitativen verloren hat, wird das
enttduschte Innere vielleicht zunédchst mit
Radau und rauchigem Klamauk, in Ver-
gnigungs-Paldsten und im flimmernden
Lunapark zu betduben suchen. Doch auf
die Dauer wird ihm das nicht geniigen.
Sein im Juste milieu stdndig unterdriicktes
Selbstbewusstsein hungert nach Grosse
und Macht, und schon bald ertéont aus
dieser treibenden Masse das Kriegsge-
schrei. Das Elementare, allzulange ver-
nachléssigt, bricht plotzlich durch, aber
jetzt mit vernichtender Gewalt.

Was taten in den Jahren vor dem Ersten
Weltkrieg aber die Intellektuellen gegen
diese Gewalt der Massen und was gegen
das Juste milieu, aus dem die Gewalt ja
schliesslich aufbrach, was endlich gegen
den Kult des Quantitativen, der alle Ge-
sellschaftsschichten in diesem gleichen
Juste milieu zusammengefihrt hatte? Sie,
die Intellektuellen hitten ja zuallererst
gegen den Geist des Juste milieu sich
erheben miissen, da dieser Geist ja Gemein-
geist ist, mithin der individuellen Intelli-
genz, der einmaligen Leistung, kurz dem
intellektuellen Menschen feindlich gesinnt
ist. Doch gerade den Intellektuellen wirft
Sternheim am entschiedensten vor, sie
hétten sich selbst auf den Standpunkt des
Juste milieu gestellt, weil man von hier aus
die Besitzenden von Zeit zu Zeit so weit
erschrecken konne, «dass man selbst klei-
nen Machtkitzel splre», wihrend man
anderseits «den Arbeiter mit fortschritt-
lichen Gesten gingeln konne, ithm nicht
verdichtig zu werden»1l. Gerade in die-
sem Zusammenhang driangt sich ein Ver-
gleich mit unserer unmittelbaren Gegen-
wart auf. Der Geist des Juste milieu ist
langst nicht iiberwunden. Das Quantitative
wird kultiviert, als hitte es nie so etwas
wie einen, geschweige denn zwei Welt-
kriege gegeben. Wo immer ein Intellek-
tueller sich dem Juste milieu zu wider-
setzen trachtet, wird auf ihn geschossen,
eine Weile lang mit giftigen, von den Kul-
turmanagern des Juste milieu hochbezahl-
ten, infamen Schlagzeilen, und dann schon
bald mit Pistolen. Der Intellektuelle wird
nur geduldet, wenn er sich dem Geist des



Juste milieu beugt. Mit Wohlwollen for-
dert man zwar Kunst und Wissenschaft,
aber gerade die auf solche Weise geftrder-
ten Intellektuellen sehen sich dem Juste
milieu jeweils ganz unvermutet verbunden,
mithin ihrer Unabhédngigkeit beraubt.
Gerade diese Unabhingigkeit aber ist die
wesentlichste Voraussetzung fiir jenen
Wagemut und kithnen Schwung nach vorn,
in dem geistiges Schaffen immer wieder
neu seinen Ursprung hat.

Bruno Bolliger

CROCE ALS KRITIKER SEINER

Karl-Egon Lonne, ein Schiiler des ver-
storbenen Miinchner Historikers Ernst
Schnabel, unternahm das zweifellos kithne
Unterfangen, Benedetto Croces umfassende
Auseinandersetzung mit philosophischen,
literaturkritischen, politischen und wirt-
schaftlichen Problemen seiner Zeit in den
Mittelpunkt einer Untersuchung zu stel-
len!. Dabei lieB sich kaum vermeiden, daB
auf weite Strecken Croces Gedanken ledig-
lich referiert werden. Lonne 1aBt {ibrigens
von allem Anfang an keine falschen Er-
wartungen aufkommen: «Bei diesem Un-
ternehmen von den vorhandenen anderen
weltanschaulichen Voraussetzungen aus
kritische Randbemerkungen zum Denken
Croces zu machen, ist weitgehend vermie-
den worden, da dies das Verstehen nicht
gefordert, sondern eher behindert héitte»
(3).

Lonne mag sich dariiber Rechenschaft
gegeben haben, wie leicht sich eine Unter-
suchung iiber das Werk eines enzyklopédi-
schen Geistes wie Croce ins Unwegsame
verlieren kann. Geradezu dngstlich hilt er
sich daher immer dicht am Text, kommen-
tiert ihn kompetent und orthodox, das heiB3t
hier als orthodoxer Crocianer, als Ver-
treter einer intellektuellen Spezies, die in
Italien inzwischen im Aussterben begriff-

1Carl Sternheim, Gesamtwerk 6, Zeit-
kritik, hg. von Wilhelm Emrich, Hermann
Luchterhand Verlag GmbH, Neuwied am
Rhein und Berlin 1966. — 2H. Kasarek,
Carl Sternheim, Velber bei Hannover
1965. — 2Carl Sternheim, a. a. O., S. 38.
—4A.a.0,8.32ff. —%A.a.0,,5.33. —
6A.a.0., S. 35. — "A.a. 0., S. 38. —
8 Max Frisch, Tagebuch 1946—1949. Voll-
stindige Taschenbuchausgabe, Miinchen
und Zirich 1965, S. 30. — 9Carl Stern-
heim, a.a.O., S. 105ffi — 1%A.a.0,,
S. 382. — 1A a.0, S. 129.

ZEIT

fen ist. Lonne scheint diese Tatsache zu
ignorieren, nicht zuletzt deshalb, weil die
Croce-Forschung nur sporadisch verarbei-
tet ist. Aber dies hitte «kritische Randbe-
merkungen» notwendig gemacht, die
Lonne ja umgehen will. Oberster Malstab
zur Beurteilung Croces bleiben fiir den
deutschen Historiker Croces Schriften. Be-
sonders bei Fachgebieten, in denen er sich
weniger zu Hause fiihlt, weicht der geleh-
rige Schiiler keinen Augenblick von der
Seite des verehrten Meisters. So entsteht
zum Beispiel der Eindruck, Croces Asthe-
tik sei immer noch die schlechthin ver-
bindliche Norm fir jede Auseinander-
setzung mit dem literarischen Kunstwerk.

Loénne zitiert Croce ausgiebig und para-
phrasiert dann oft noch auf deutsch den
Inhalt des Gesagten. Dadurch wird der
Abstand zwischen Croces immer wieder
an den gesunden Menschenverstand appel-
liecrendem Werben um den Leser und
Lénnes unerschiitterlicher Trockenheit nur
umso deutlicher. Wenn der Napoletaner
mit einem schalkhaften «Prendetemi come
sono» — «Nehmt mich wie ich bin» (158)
auf seine Sympathie fir Klirung der Pro-
bleme und seine philosophischen Exkurse
hinweist, auf seinen Hang{zur Polemikjund
auf seine Kritik der Kritik, auf seinen bald

431



prosaischen, bald sarkastischen Ton, so
kommentiert Lonne lediglich: «Croce
bietet hier eine kurze Darstellung der
Hauptziige des Stils seiner Kritiken.»
In Wirklichkeit «bietet» der Napoletaner
mehr. Er suggeriert seinen Gegnern ein
Croce-Portrdt nach seinem Herzen. Er
gédngelt sie, indem er ihnen selbst die Waf-
fen liefert und sie damit zu Vasallen macht.
Dies gilt auch fir Croces Feststellung, er
leide stdndig unter dem Zweifel, ob er fir
das hohe Amt der Kritik geschaffen sei.
Wer eine Selbstverquiltheit 4 la Amiel
hinter dieser AuBerung vermutet, wird
gleich belehrt, es handle sich um einen
«hygienischen» Zweifel (156). Die Agilitdt
Croces zeigt sich besonders in seiner Aus-
einandersetzung mit Gabriele D’ Annunzio.
Ein zunidchst apodiktisches enthusiasti-
sches Urteil in der Critica (1904) wird spé-
ter revidiert und zuriickgenommen. Der
napoletanische Gelehrte hilft sich mit einer
geradezu lausbiibischen boutade aus der
Affdre. Als er seinen Artikel geschrieben
habe, sei dieser so apologetisch ausgefallen,
weil er die Gesichter der italienischen Uni-
versitdtsprofessoren und Akademiker vor
Augen gehabt habe (126). Diese mensch-
lich-allzumenschliche Ausflucht macht uns
Croce nicht weniger sympathisch. Lonne
aber bemerkt zu der Angelegenheit, um
den verchrten Gelehrten von jedem Makel
zu befreien: «Die positive Bewertung
D’Annunzios ist auch beim Wiederabdruck
im ganzen Aufsatz zu deutlich erhalten, als
daB die Korrekturen etwas anderes als die
MiBigung des etwas emphatischen Tones
des Aufsatzes in der <Critica> bedeutete»
(126). Es spricht fiir Croces geistige Elasti-
zitdt, daB er Fehlurteile iiberpriifte, man
denke nur an seine ungliicklichen Stellung-
nahmen zur Divina Commedia und zu den
Promessi sposi. Die dadurch ausgeldsten
Debatten und Polemiken haben die italie-
nische Literaturwissenschaft entscheidend
beeinfluBt. Es kommt nicht darauf an, ob
Croce in einzelnen Fillen «recht» hatte,
wichtig war seine unermiidlich stimulie-
rende intellektuelle Gegenwart.

Wo es sich um die Darstellung von
Croces Verhiltnis zur Geschichte handelt,

432

bewegt sich L.énne mit einer anerkennens-
werten Souverdnitidt. Geschickt stellt er zu
Beginn seiner Untersuchung, in dessen
Mittelpunkt Croces Auseinandersetzung
mit Problemen des historischen Relativis-
mus steht, Querverbindungen zu Jacob
Burckhardt, Friedrich Nietzsche und Wil-
helm Dilthey her. Er zitiert einen Brief
Burckhardts aus dem Jahre 1852, in dem
der Basler Historiker bekennt: «Ich hitte
nicht geglaubt, daB ein so alter, verrotteter
Culturhistoriker wie ich, der sich einbildete,
alle Standpunkte und Epochen in ihrem
Werthe gelten zu lassen, zuletzt noch so
einseitig werden konnte wie ich bin» (7).
In vergleichbarer Weise, wenn auch ent-
schieden drastischer duBerte sich Friedrich
Nietzsche: «Oder sollte als Wichter des
groBen geschichtlichen Welt-Harems ein
Geschlecht von Eunuchen ndétig sein?
Denen steht freilich die reine Objektivitét
schon zu Gesichte. Scheint es doch fast, als
wire es die Aufgabe, die Geschichte zu
bewachen, daB} nichts aus ihr herauskomme
als eben Geschichten, aber ja kein Ge-
schehen» (10). In der Tat meinte
auch Croce zunédchst, Geschichte habe
lediglich die Aufgabe, Fakten zu erzidhlen.
Erst spéter riickte er Philosophie und Ge-
schichte in ein enges Verhédltnis, ohne
allerdings die Position Hegels (oder der
Marxisten) zu akzeptieren, bei denen das
logische Element in der Konzeption eines
rational konstruierten Geschichtsverlaufs
tiberméchtig wird (89).

Man freut sich geradezu, wenn Lonne
doch einmal aus seiner Zuriickhaltung
ausbricht. Dies geschieht anldBlich von
Croces Geschichte Europas, wo sich der
sonst so pietdtvolle Exeget fragt, «ob es
sich hier noch um eine Darstellung des Ge-
schehenen handelt, oder ob die philoso-
phisch-religiose Uberzeugung so sehr die
Oberhand gewonnen hat, dal} sie das An-
liegen der Geschichtsschreibung, Ver-
gangenheit darzustellen, verdringt hat
durch spekulative Gedankenkonstruktio-
nen, denen die Geschichte nur in dienender
Funktion eine willkommene Veranschauli-
chung bietet» (302/3). Dieser Vorwurf ent-
spricht der Hegel-Kritik Croces, aber Lonne



zieht es vor, ein Urteil iiber Annahme oder
Ablehnung des von Croce eingeschlagenen
Weges dem Selbstverstdndnis jedes einzel-
nen Historikers zu liberlassen.

Croce gab in seinem langen Gelehrten-
leben nicht nur die breiteste Auseinander-
setzung mit dem deutschen Geistesleben,
die je ein Italiener unternahm, sondern
sorgte auch in politisch gespannten Zeiten
dafiir, daB deutsche kulturelle Einrich-
tungen in Italien erhalten blieben und das
Kind nicht mit dem Bade ausgeschiittet
wurde. Einen Uberblick Giber diese uner-
mudliche Titigkeit im Dienste wissen-
schaftlich begriindeten Neutralitdit gibt
Lonne vor allem im umfangreichen Kapitel
uber «Die Kritik Croces wihrend des
ersten Weltkriegs». Bekanntlich war Croce
Erziehungsminister im letzten Kabinett
Giolitti. Dies erlaubte es ihm, noch in
letzter Minute die Enteignung der Biblio-
thek des Deutschen Archidologischen Insti-
tuts zu verhindern. Mit bewundernswerter
Haltung hat Corce nach den beiden Krie-
genseine zahlreichen Kontakte mit Deutsch-
land wiederaufgenommen. Der Brief-
wechsel mit Karl VoBler ist dafiir das um-
faBendste Zeugnis. Bei Croce findet sich
keine Spur von jener nationalen Empfind-
lichkeit, die auf die AuBerungen des deut-
schen Romanisten an mehr als einer Stelle
abfirbte. Mit Croce endet die Vorherr-
schaft der deutschen Philosophie in Italien.
Hegel wird heute nur noch iiber Lukécs
akzeptiert — aber auch diese vorerst letzte
Etappe italienischer Auseinandersetzung
mit dem deutschen Idealismus geht zu
Ende. Zu diesem Thema hétte man sich
wirklich einige «kritische Randbemer-
kungen» Lonnes gewiinscht.

Mit besonderem Nachdruck setzt sich
Lonne mit Croces Marxismus-Kritik aus-
einander. Er zitiert jenes fingierte Ge-
sprich des Napoletaners, in dem Croce

davon spricht, wie auch er die SiiBe einer
Erfahrung kostete, die demjenigen be-
schert wird, der in die Mysterien einer
neuen Religion eingeweiht wird (5).
Croce hatte das auBergewohnliche Gliick,
bereits zu Beginn seiner Laufbahn durch
den Napoletaner Antonio Labriola in die
Gedanken der marxistischen Lehre einge-
fithrt zu werden. Dies gab ihm einen be-
deutenden Vorsprung vor anderen Den-
kern seiner Zeit, mochte er dann auch kei-
nen Fingerbreit von der Position des Libe-
ralismus abweichen. Fiir Croce war und
blicb es unannehmbar, «daB der Marxis-
mus die Abhingigkeit des Denkens von
den wirtschaftlichen Klasseninteressen be-
hauptet und damit das Denken selbst ver-
neint, da er ihm Originalitdt und Autono-
mie abspricht» (357). An dieser Stelle wird
jedoch der Mangel an polemischem En-
gagement, der die ganze Untersuchung
Lonnes kennzeichnet, geradezu irritierend.
Uber die Existenz von Antonio Gramscis
Aufzeichnungen aus dem Kerker zu dem
Thema 1l materialismo storico e la filosofia
di Benedetto Croce erfahren wir nur aus
dem Literaturverzeichnis, ohne irgendeinen
Hinweis darauf, daB die Auseinander-
setzung mit dem napoletanischen Ge-
lehrten nach 1945 dadurch entscheidend
gefbrdert wurde.

Trotz all diesen Einwidnden soll die
wissenschaftliche Sauberkeit und Redlich-
keit von Lénnes Arbeit mit Nachdruck
unterstrichen werden. Sie bildet eine Platt-
form, von der aus sich kiinftig leichter
operieren 1a0t.

Johannes Hisle

1Karl-Egon Lonne, Benedetto Croce
als Kritiker seiner Zeit (Bibliothek des
Deutschen Historischen Instituts in Rom,
Bd. 28), Max Niemeyer Verlag, Tiibingen
1967.

433



	Bücher

