
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

SCHIEFE ASPEKTE IN UNSEREN LITERATURGESCHICHTEN

Die Literaturen der kleinen Völker, die
sich keiner der Weltsprachen bedienen und
deren Werke den anderen Völkern meist
nur durch Übersetzungen zugänglich sind,
gehören zu den Lieblingskindern der
Komparatistik. Bei jedem Kongress tauchen
sie auf, stehen ein paar Tage lang am
Rande bemühter Aufmerksamkeit und
pflegen dann rasch wieder der Vergessenheit

anheimzufallen, der das schlechte
Gewissen gern ein wenig nachhilft. Denn
jedermann weiss, dass in seinen
weltliterarischen Kenntnissen Lücken klaffen,
die er nur ungern eingesteht.

Der Unterzeichnete nimmt sich nicht
aus. Er bekennt freimütig, dass er eines
der interessantesten, in seiner Art sogar
grossartigen Dokumente der Weltliteratur

erst vor wenigen Wochen kennengelernt

hat, teils weil frühere Versuche der
Annäherung an unmöglichen Übersetzungen

und unzulänglichen Kommentaren
gescheitert waren, teils weil er keine Zeit
zu geduldheischender Lektüre fand: Kale-
vala — Das finnische Epos des Elias Lönn-
rot, wie Lore und Hans Fromm, die
Übersetzer, ihre zweibändige deutsche Ausgabe
mit Recht betitelt haben1. Denn darin
besteht ja eine der Merkwürdigkeiten
dieser 22795 Verse über das Land des

Kaleva, den Lönnrot für den Urvater der
Finnen hielt, und über die Künste und
Kämpfe seiner Helden: dass sein «Autor»,
Sohn eines Schneiders, Arzt von Beruf und
zuletzt Professor für finnische Sprache und
Literatur in Helsinki (1802—1884), zwar
nur wenige verbindende Verse selbst
gedichtet und im übrigen auf überlieferte
Lieder von Volkssängern zurückgegriffen
hat, die er selbst, ein echter Romantiker,
durch die Lande wandernd gesammelt
hatte; dass dieses Epos aber trotzdem sein
Werk ist, weil es ohne sein kombinatorisches

Genie nicht hätte entstehen können.

Ein weiteres Kuriosum des «Kalevala»:
seine Helden sind nicht nur Krieger,
sondern vor aUem Zauberer; Mythos, Magie
und Heldensage verschmelzen in eins.
Auch ist die eigentümliche Art des
Vortrags der «Wisser» bemerkenswert: Ihr
Sang zu zweit mag auf den Wechsel von
Grund- und Variationsvers eingewirkt
haben, der den «Kalevala»-Vers bei aller
Einfachheit (vierhebige Trochaien) recht
kunstvoll erscheinen lässt, weil die Variation

in vielfältiger Weise erfolgen kann.
Für alle weiteren Einzelheiten müssen wir
auf Hans Fromms kundigen Kommentar
verweisen, der das Epos recht eigentlich
zugänglich macht.

Die Dichter der kleinen Völker waren in
einer besseren Lage, als sie sich des
übernationalen Lateins bedienen konnten. Leider

pflegen die Komparatisten, denen die
Beschäftigung mit der lateinischen Literatur

des Mittelalters und der beginnenden
Neuzeit naheliegen sollte, von ihr keine
Kenntnis zu nehmen, was aus der
Entstehung des Faches verständlich, aber
heute nicht mehr entschuldbar ist. Auch
sonst führen diese Literaturen ein Dasein
im Schatten der Nationalliteraturen und
der modernen Literaturen; meines Wissens
gibt es im ganzen deutschen Sprachbereich
keinen Lehrstuhl für Neulatein, und der
Name allein sagt, dass diese Literatur in
der Regel nach «klassischen»
Massstäben, also schief bewertet wird. Darum
ist die Idee, Griechische und lateinische
Lyrik von der christlichen Antike bis zum
Humanismus (so der Untertitel) in einer
Summa poetica zu sammeln und als Einheit

darzusteUen, aufs wärmste zu begrüs-
sen, und Carl Fischer hat sie mit Fleiss
und der nötigen Kenntnis entlegener
Publikationen durchgeführt2. Leider lässt

422



die Verwirklichung manchen Wunsch
offen. Die Übersetzungen — 161 Seiten
spätgriechische und byzantinische Lyrik,
468 Seiten spätrömische und mittellateinische,

114 Seiten neulateinische — sind
ohne die Originale abgedruckt, wodurch
die Sammlung einen populären Charakter
erhält, den sie infolge der Schwierigkeit
der Texte gar nicht beanspruchen kann.
Natürlich hätte die Anthologie, wären die
Originale mitgedruckt worden, den
doppelten Umfang gewonnen — aber wäre es
dann nicht besser gewesen, sie um die
Hälfte zu kürzen, statt den Leser allein
den Übersetzungen zu überlassen? Diese
wiederum werden ohne Erläuterungen
geboten (das Nachwort von Bernhard Kytzler
gleicht nach dessen eigener Kennzeichnung
eher der «Führung durch die Räume einer
Ausstellung» als einem Kommentar), so
dass der Leser Hunderten von Namen,
Begriffen, Anspielungen gegenübersteht,
von denen einige selbst dem Fachmann
Schwierigkeiten bereiten. Das Verzeichnis
der Dichter enthält dürftige Daten und
missverständliche Charakterisierungen (z.
B.: Poliziano sei «Herausgeber und
lateinischer Übersetzer klassischer Werke von
höchstem Rang» — gemeint ist wohl:
Herausgeber und bedeutender Übersetzer
griechischer Werke ins Lateinische; keines
seiner Werke wird genannt). Bei den
namenlos überlieferten Gedichten ist es

unmöglich, das Original festzustellen, weil
das Buch kein Quellenverzeichnis enthält.
Oder soll der Benutzer die deutschen Verse
ins Lateinische zurückübersetzen und dann
im Verzeichnis der Gedichtanfänge
suchen Da wäre er wahrscheinlich bald am
Ende seiner Weisheit, denn gerade die
guten Verdeutschungen entfernen sich oft
weit von den Originalen. Zu den
Übersetzungen wäre manches zu sagen; hier
nur so viel, dass der Herausgeber den
Tiber in Sannazaros berühmtem
Epigramm auf Venedig als Transvestiten
auftreten lässt. Eheu Quirites!

In einer Nachbemerkung schreibt Carl
Fischer, von der neulateinischen Lyrik
gebe es bisher «überhaupt keine auch
noch so bescheidene Sammlung». Für den

deutschen Humanismus hat bezeichnenderweise

kein Germanist, sondern ein in
Amerika tätiger Latinist diesem Mangel
abgeholfen. Die Anthologie Lateinische
Gedichte deutscher Humanisten, ausgewählt,
übersetzt und erläutert von Harry C.
Schnur, weist keinen der Mängel auf,
welche Fischers Sammlung trotz ihrer
Reichhaltigkeit für private wie Unterrichtszwecke

so unpraktisch machen: Sie ist
zweisprachig, enthält einen knappen,
gelegentlich witzig formulierten Kommentar,
biobibliographische Anmerkungen über
die Autoren, ein bei aller Kürze trefflich
informierendes Nachwort und überdies
verständig ausgewählte Illustrationen3.
Lediglich die alphabetische Anordnung der
Autoren erschwert den Gebrauch; selbst
die stärksten Bedenken gegen den
Historismus rechtfertigen kein Telefonverzeichnis.

Schnur ist ein erfreulich nüchterner
Kopf. Während Kytzler für ein byzantinisches

Preislied auf die Gottesmutter das
Pathos und einige Superlative bemüht —
«Die überquellende FüUe der Preisungen,
der unerschöpfliche Reichtum seiner
Gedanken und Wendungen lassen es als ein
einzigartiges Loblied erscheinen, das in
seiner formvollendeten, zutiefst poetischen
Kraft zu recht als die Krone der
geistlichen Gesänge seiner Gattimg gilt» —,
stellt Schnur einfach fest, mit der Renaissance

habe die Dichtkunst aufgehört, «das
Vehikel immer derselben sakralen Ergüsse
zu sein». Und wie eine Entgegnung auf
Kytzlers Behauptung, das Lateinische sei

paradoxerweise erst infolge der
klassizistischen Tendenzen der Humanisten «zu
einer Art toten Sprache» geworden, während

das Mittellatein «eine in jeder
Hinsicht lebendige Sprache gewesen» sei,

klingt die Frage Schnurs, was eine «lebendige»,

was eine «tote» Sprache denn
eigentlich bedeute: «Ist eine <lebende>

Sprache ein Idiom mit einem Wortschatz
von vielleicht hundert Ausdrücken, wie
sie ein Stamm von Urwaldwilden sprechen
mag :— oder ist es eine als kulturelle
Gegebenheit unter uns fortwirkende Sprache

— das Gefäss europäischen Erbes?»

423



Doch selbst wenn man der Todeserklärung

des Lateinischen zustimmte, müsste
ein Blick in Schnurs Anthologie eines
Besseren belehren. Da bemüht sich etwa
Sebastian Brant, seine lateinische Elegie
auf einen «erschröcküchen Donnerstein»,
einen Meteor, in deutschen Knittelversen
wiederzugeben — und scheitert, weil sein
Deutsch, das doch keineswegs das schlechteste

seiner Zeit war, nicht ausreicht, all
das zu fassen, was sich selbst einem mittel-
mässigen Poeten an vorgeprägten klassischen

Wendungen anbot. Nun beschränken
sich seine Verse, wie die vieler Zeitgenossen,

zwar weitgehend auf die Imitation
römischer Vorbilder. Wie aber steht es mit
den originellen erotischen Gedichten des
Conrad Celtis oder des Johannes Secun-
dus, mit Heinsius' Elegien, mit den
religiösen Dichtungen Jakob Baldes, von den
Gesprächen und Briefen des Erasmus ganz
zu schweigen? Natürlich darf man sich
von den klassizistischen oder mythologischen

Zöpfen nicht verwirren lassen, mit
denen die Dichter, dem Ausdruckszwang
der lateinischen Sprache folgend, ihre
Verse schmückten; denn erstens gab es
auch Gedichte ohne solches Beiwerk, und
zweitens hat die deutsche Literatur der
gleichen Epoche Verse von solcher Lebenslust

und Geschmeidigkeit wie etwa die des
Conrad Celtis an seine polnische Geliebte
einfach nicht aufzuweisen:

lila quam fueram beatus hora,
inter basia et osculationes,
contrectans teneras Hasae papillas,
et me nunc gremio inferens venusto,
nunc stringens teneris suum lacertis
pectus, languidulo gemens amore...

(in Schnurs Übersetzung: Wie war ich
glücklich doch in jener Stunde, / da wir
Küsse und wieder Küsse tauschten, / da
ich streichelte Hasas zarte Brüste, / mich
versenkte in ihrem süssen Schosse, / ihren
Busen mit sanftem Arm umfasste, / und
von Liebe erschöpft nur seufzen konnte!).
Hier hat das Idiom dem Dichter die Zunge
gelöst — auf deutsch hätte er seine Erlebnisse

gar nicht äussern können. Und wie
sehr auch Petrarca und Boccaccio irrten,

wenn sie ihre lateinischen Dichtungen für
besser hielten als ihre italienischen, so sehr
hatte anderseits Celtis recht, als er seine

Muttersprache einen «barbarus sermo»
nannte. Sie war es wirklich, bis ihr Luther
den Weg freimachte — allerdings zunächst
nur für die religiöse Gefühlswelt. Es

brauchte ein Jahrhundert und mehr, ehe
sie erotische Regungen so aussprechen
konnte wie das Lateinische, und mehr als
zwei Jahrhunderte, bis sie literaturkritische
oder ästhetische Probleme eindringlich und
elegant auszudrücken vermochte. Darum
hat Schnur recht, wenn er die «Entwicklung

der deutschen Poesie vom
höfischen Minnesang nicht über die zu
leblosen Machwerken und Künsteleien
herabgesunkenen Reimereien der Meistersinger,
sondern von Celtis, Cordus, Hessus über
Heinsius zu Opitz und Fleming» führen
sieht. Aber er hat ebenso recht, wenn er
die deutsche Dichtung lateinischer Sprache
als ein «Niemandsland» bezeichnet und
meint, die Dichter hätten sich «gewisser-
massen zwischen die Stühle der Literaturen
gesetzt» — denn wer kennt sie schon?
Unsere Literaturgeschichten, in der Ideologie

vom höheren Werte der Muttersprache
befangen, stellen auch diese Entwicklung
in der Regel schief dar.

Man pflegt die Schuld für die Verengung
unseres Gesichtskreises nicht ohne Grund
der Romantik zu geben. Allerdings muss
man unterscheiden. In seinen Wiener
Vorlesungen über dramatische Kunst und Literatur,

die Edgar Lohner neu herausgegeben
hat, stellt August Wilhelm Schlegel ein
universalistisches Programm an den
Anfang, dessen Befolgung der Germanistik
manchen «Sündenfall» erspart hätte4:
«Wir sehen eine Menge Menschen, ja
ganze Nationen, so sehr befangen in den
Gewöhnungen ihrer Erziehung und Lebensweise,

dass sie sich auch dann nicht davon
losreissen können, wenn vom Genüsse
schöner Kunst die Rede ist. Nur dasjenige,
was in ihrer Sprache, ihren Sitten und
ihren gesellschaftlichen Verhältnissen
einheimisch und hergebracht ist, erscheint

424



ihnen als natürlich, schicklich und schön.
In dieser ausschliessenden Ansicht und
Empfindungsweise kann man es durch
Bildung zu einer grossen Freiheit der
Unterscheidung in dem engen Kreise bringen,

worauf man sich nuneinmal beschränkt
hat. Aber ein echter Kenner kann man
nicht sein ohne Universalität des Geistes,
d. h. ohne die Biegsamkeit, welche uns in
den Stand setzt, mit Verleugnung persönlicher

Vorliebe und blinder Gewöhnung,
uns in die Eigenheiten anderer Völker und
Zeiten zu versetzen Es gibt kein Monopol

der Poesie für gewisse Zeitalter und
Völker ...»

Überprüft man Schlegels «Vorlesungen»

an seinem Programm, so stellt man
fest, dass seine Universalität auf Europa
beschränkt blieb, das ihm am nächsten
lag. Die Wirkung seiner Ideen war im
Positiven wie in der Polemik gerade dort
besonders stark, wo der Kosmopolitismus
Hausrecht beansprucht: in Frankreich.
August Wilhelm Schlegel in Frankreich —
Sein Anteil an der französischen Literaturkritik

1807—1835 ist das Thema einer
kenntnisreichen, gründlichen Untersuchung
von Chetano Nagavajara, die Kurt Wais
in seinen «Forschungsproblemen der
Vergleichenden Literaturgeschichte»
herausgegeben und mit einer Einleitung über
«Wilhelm Schlegel und die Vergleichende
Literaturgeschichte» versehen hat5. Wenn
Josef Körner die Wiener «Vorlesungen»
allzu emphatisch als «Botschaft der
deutschen Romantik an Europa» bezeichnete,
so wägt Nagavajara die Wirkungen des
Buches auf Grund eines ausgedehnten
Quellenstudiums, in das auch gut zwei
Dutzend Zeitschriften der Epoche einbezogen

sind, viel exakter ab und lässt «ein
höchst komplexes Bild» entstehen, das
«jede Vereinfachung vereiteln muss». Am
wenigsten kritisch waren Victor Hugo und
seine Freunde, während sich beispielsweise

Stendhal nach anfänglich nahezu
widerstandsloser Rezeption später distanzierte.

Natürlich befand sich Schlegel anderen

deutschen Literaturkritikern gegenüber
im Vorteil, weil er bedeutende Essays in
französischer Sprache veröffentlicht hatte,

so die «Comparaison entre la Phèdre de
Racine et celle d'Euripide», von der
Nagavajaras Studie ausgeht. Auch die
persönlichen Beziehungen zu Mme de
Staël und ihrem Kreis sind kaum zu
unterschätzen, wobei es freilich bemerkenswert
ist, dass die Missverständnisse, denen die
französische Übersetzung der «Vorlesungen»

ausgesetzt war, schon in Coppet
ihren Ursprung hatten (die Übersetzerin,
die auch das kritische Vorwort schrieb,
war eine Cousine der Mme de Staël):
«... il est injuste envers la France» war
bei aller Bemühung, Schlegel gerecht zu
werden, sicher das vernichtendste Urteil,
das man über ihn fällen konnte. So ist
seine Wirkung auf das Land, dem er trotz
manchem Vorbehalt gegen seine Literatur
zugetan war, ambivalent geblieben. Der
Leser von Nagavajaras Buch wünscht sich
eine Fortsetzung über das Jahr 1835

hinaus, im Sinne der Bemerkung René
WeUeks, dass Schlegel Theorien entwickelt
habe, «die mit der des viel späteren
französischen Symbolismus so gut wie identisch

sind».
Kurt Wais erinnert daran, «dass die

Begriffe <klassisch> und <romantisch) in
Deutschland vor 1830 nicht als
notwendigerweise feindselig oder einander aus-
schliessend betrachtet wurden». Im Nachwort

zu Clemens Brentanos Frühlingskranz,
von seiner Schwester Bettine aus Jugendbriefen

ihm geflochten, wie er selbst schriftlich

verlangte, weist Wulf Segebrecht auf
das gleiche Phänomen unter anderem
Aspekt hin6: Die Übereinstimmungen
zwischen Goethe und Brentano in der
Kunsttheorie «bezeugen eine Gemeinsamkeit

im Hinblick auf den Kunstbegriff, der
landläufigen Vorstellungen vom Gegensatz

zwischen Klassik und Romantik
widerspricht». Auch diese Vorstellungen sind
die Folge von Schiefheiten in unseren
Literaturgeschichten, welche Trennungen
suggerieren, wo in Wirklichkeit lebendiger
Austausch (oft freilich auch persönUche
Rivalität) herrschte. Der « Frühlingskranz »,
das letzte der vier Briefbücher Bettines,
ist in der schönen Reihe «Die Fundgrube»
erschienen, der wir in der Tat manchen

425



glücklichen Fund verdanken. Zwar ist
dieses Denkmal der Romantik, das auf
einen 1800—1802 geführten Briefwechsel
der Geschwister zurückgeht, erst 1844

erschienen, als Brentano schon gestorben
war; aber trotz einigen redaktionellen
Eingriffen der Herausgeberin ist ihm der
Charakter eines lebendig-schwärmerischen
Dokumentes geblieben. Der Leser nimmt
es mit gemischten Gefühlen zur Kenntnis,
halb fasziniert durch den Schwall intimer
Ergüsse und ästhetischer Einsichten in
pausenlosen Sätzen, halb abgestossen
durch den ungehemmten Drang Bettines
nach Öffentlichkeit, der kaum eine Schranke
des Privaten gelten liess. Aber vielleicht
versteht er diese Frau etwas besser, wenn
er sich bei der Lektüre des Widmungsbriefes

an den Prinzen Waldemar von
Preussen einer deutschen Dichterin des
20. Jahrhunderts erinnert, der Else Lasker-
Schüler, die mit ebensolcher Unbefangenheit

hätte schreiben können wie Bettine:
«Lieber Prinz Waldemar! So weit ist's

gekommen zwischen uns beiden, dass ich
diese letzte Anrede wage Ich stehe auf
einmal da vor Ihnen, und alle Leute auf
dem Markt vernehmen, was ich Ihnen zu
sagen habe ...» Kein Wunder, dass die
Zensur dem «Frühlingskranz» Schwierigkeiten

bereitete, die freilich bald behoben
wurden. Seither geistert dieses Elmsfeuer
durch die deutsche Literaturgeschichte als
eines ihrer unkonventionellsten Zeugnisse.
In seiner Lust an der Enthüllung steht es

der modernen Literatur näher als jene
erotischen Verse des Conrad Celtis, deren
Freimut die Kunst der lateinischen Form
ihre Grenzen setzte.

Horst Rüdiger

xCarl Hanser Verlag, München. —
2Winkler Verlag, München. — 3Philipp
Reclam jun., Stuttgart. — 4W.
Kohlhammer Verlag, Stuttgart/Berlin/Köln/
Mainz. — 5Max Niemeyer Verlag, Tübingen.

— "Winkler Verlag, München.

CARL STERNHEIMS BEWUSSTSEIN DER MODERNE

Gedanken zum Band 6 der Ausgabe des Gesamtwerks1

Wer war Carl Sternheim? Wir wissen von
seinen beachtlichen Erfolgen als Bühnendichter:

Die Komödie «Bürger Schippel»
hat nach Angaben Hellmuth Kasareks2
seit der Uraufführung im Jahre 1913 über
90 Premieren erfahren; bedeutende Schauspieler

wie Gründgens, Bassermann, Theo
Lingen haben Sternheim-Rollen verkörpert,
und nicht minder prominent sind die Regisseure,

die sich schon um Sternheim
bemüht haben: Piscator, Reinhardt und in
neuester Zeit sehr intensiv Noelte. Lediglich

die «zünftige» Literaturwissenschaft
hat diesen Einzelgänger bis vor kurzem
entweder bewusst totgeschwiegen oder aber
gänzlich missverstanden. Artistisches Fein¬

gefühl wird sich an Sternheims Dichtertum
tatsächlich kaum ernsthaft erproben und
beweisen lassen, und noch weniger wird
Sternheims Werk geeignet sein, die gerade
gängige Münze einer bestimmten Ideologie
zu Markte zu tragen. Um so verdienstlicher
ist es, dass Wilhelm Emrich mit seiner
sorgfältigen Gesamtausgabe, die auch
Sternheims kritische Schriften umfasst,
die Diskussion um diesen «am wenigsten
dichterischen Dichter»3 des beginnenden
Jahrhunderts endlich auf eine solide Basis
zu stellen im Begriffe ist. Unser Augenmerk
soll sich im folgenden auf den vor kurzem
unter dem Titel «Zeitkritik» erschienenen
sechsten Band des Gesamtwerks richten.

426



An die hundert literarische Aufsätze,
Streitschriften, kurze Pressenotizen, aber auch
umfangreiche soziologische Betrachtungen
sind hier in chronologischer Reihenfolge
vereinigt und werden zudem in sorgfältig
geschriebenen Anmerkungstexten aufschlussreich

kommentiert. In diesem Band, so will
uns scheinen, wird eine künftige Sternheim-
Kritik den Zugang zum Schaffen Sternheims
vor allem suchen müssen. Im folgenden
sollen zwei Hauptthemen dieser «Zeitkritik»
besonders hervorgehoben werden: erstens
Sternheims Kunstauffassung und zweitens
sein Bild von der Gesellschaft. Da sich
aus unserer Betrachtung unweigerlich
ergeben wird, dass Kunst und Gesellschaft
sich bei Sternheim nicht einfach trennen
lassen, wollen wir die beiden genannten
Themen von allem Anfang an nicht als
unabhängig voneinander in sich
beruhende Themenkreise, sondern als
gegeneinander immer offene, miteinander
korrespondierende Tendenzen betrachten.

Im «Berliner Tagblatt» vom 21.7.1917
veröffentlichte Sternheim unter dem Titel
«Kampf der Metapher!»4 eine literarische
Polemik, die sich vor aUem gegen das in
den Blättern «Sturm» und «Aktion»
tonangebende, bekenntnishafte, unbändig
kreissende Schrifttum richtete, gegen den
«gehöhten Stil» jener «einsam ragenden
Erscheinungen», die wir heute unschwer
als Mitläufer der damals aktuellen
expressionistischen Bewegung identifizieren.
Mit sicherem Sinn für Qualität wusste
Sternheim bei seinen jüngeren Zeitgenossen
genau zu unterscheiden zwischen den wahren

Neuerern, zwischen «grosser, einzelner
Person mit eigenem, fertigem, neuem
Bild der Welt» und jenen andern «Rufern»,
die ihre Ausbrüche persönlichen Freiheitsgefühls,

ihre Rufe nach Umsturz und
Erneuerung, und nicht zuletzt auch ihre
Einsamkeit und Weltverachtung nur pro-
klamatorisch in die Welt hinausposaunten
und damit das Grosse, das sie anzustreben
vorgaben, nur wieder zu einer kränklichen
Ideologie absinken liessen, wo es ihnen

doch gerade um die Befreiung von ideologischen

Schlagworten gegangen wäre.
«All diese einsam Ragenden, so schreibt

Sternheim, teilten im Grund mit der
Umgebung des Wünschens und Spekulierens
sämtliche Voraussetzungen. Überall klang
aus dem Donner ihrer künstlich gemachten
Gewitter irgendwie friedlich das Weserlied.

Noch immer hatten mit aller Welt sie
die gleichen Begriffe, die sie nur mit vollen
Backen bis zum Platzen aufgeblasen
hatten5.» Sternheim sehnt sich nach einem
wirklichen Befreier, einem «Mann, der mit
eigenem Bild, das eigene Sprache verkörpert,

die in Begriffen festgelegte und allgemein

akzeptierte Welt verändert». Als
Beispiel eines solch wahrhaft Aufständischen

erwähnt er Gottfried Benn, den

jungen Benn natürlich, der in jenen Jahren
im Aktionsverlag unter dem Titel «Fleisch»
Gedichte veröffentlicht hatte. Im Bereich
der Sprache, darin gehen wir mit Sternheim

heute noch einig, hat Benn tatsächlich

eine gewaltige Revolte eingeleitet.
Benns Worte haben Sprengkraft. Sie

schweben nicht wie die überkommenen,
konventionellen Begriffe über den Dingen,
sind nicht bloss überlieferte Metaphern,
die sich um die ursprüngliche Fülle der
Dinge nicht zu kümmern brauchen,
sondern sie suchen «jedes Atom in seiner

ganzen ursprünglichen Fülle und
Unabhängigkeit von logischen und wertenden
Zwängen des Menschenwillens uns nah

zu bringen»6.
Wir wissen heute allerdings, dass Benns

Revolte ein rein artistischer Effekt gewesen
und ausserhalb des künstlerischen Bereichs
wirkungslos geblieben ist. Benn selber

zeigte sich bekanntlich in den Jahren
1933/34 lebensfremd genug, im Programm
der Nazis eine Verwirklichung seiner
dichterischen Revolution zu sehen. Aber bei
alldem bleibt die Einsicht, welche Sternheim

durch das dichterische Schaffen des

jungen Benn erfahren hat, durchaus
bestehen: Echte Revolte kann sich nicht an
der Oberfläche vollziehen, sondern müsste

von innen her, von der ursprünglichen
Fülle und Unabhängigkeit der Atome her
die Fixierungen der Begriffe und des

427



menschlichen Verstandes überhaupt
erschüttern. Der wirkliche Neuerer unter den
Dichtern wird sich nicht darin gefallen,
altes Gedankengut in möglichst originelle
Metaphern zu kleiden; seine Sprache ist
oft geradezu karg und nüchtern, immer
auf die Sachen, nie auf den Effekt
ausgerichtet. Analog dazu ist auch äusserlich
avantgardistisches Gebaren nur in den
seltensten Fällen Zeichen echter Revolte.
Der revoltierende Geist erscheint oft im
unscheinbarsten, vielleicht bürgerlichen,
wenn nicht gar aristokratischen Gewände.
Man denke an die Bescheidenheit eines
Franz Kafka, an seine Zuverlässigkeit in
amtlichen Geschäften. Auch Sternheim
gab sich äusserlich nie avantgardistisch.
«Sternheim der Grandseigneur», so
überschrieb Bernhard Diebold das Sternheim-
Kapitel seines Buches «Anarchie im
Drama» von 1921. Photographien zeigen
den Dichter als tadellos gekleideten Herrn.
Auch der schlossähnliche Münchner Wohnsitz

«Bellemaison» (1808—1812), die Ehe
mit Thea Bauer, einer Frau von feiner
Bildung, der gesellschaftliche Umgang des

Ehepaars Sternheim mit Hofmannsthal,
Wedekind, Graf Kessler, dies alles lässt
Sternheim als Grandseigneur erscheinen.
Und doch hat gerade dieser scheinbare
Vertreter des Fin de Siècle in seinen
Schriften ein ausserordentlich klares Be-
wusstsein der Moderne zum Ausdruck
gebracht. Als Dichter hat er den Kampf
gegen die Metapher geführt als Kampf
gegen das Überkommene, als Kampf auch
gegen eine Kunstauffassung, die vom
Kunstwerk Vorbildliches, Tugendhaftes,
auf jeden Fall Höheres erwartet.

«Keinem Lebendigen soll der Dichter
das einzig lohnende Ziel, eigener,
originaler, einmaliger Natur zu leben, damit
verstellen, dass mit seit ewigen Zeiten
klischierten Melodien er (höhere Menschheit)

vorharft, die diejenigen
geringschätzen, die mit mir eine vorhandene
wirklich kennen und mit Inbrunst lieben7. »

Diese Sätze bilden unzweifelhaft den
Kernpunkt der Sternheimschen Kampfschrift.

Echte Dichtung will uns nicht
unserer Wirklichkeit entfremden und in

eine andere Wirklichkeit versetzen, will
uns nicht in ein abstraktes Reich der
Träume emporführen, vielmehr führt sie

uns zu «eigener, originaler, einmaliger
Natur» zurück. Während die Metapher —
gemeint ist hier natürlich immer das Pathos
des künstlich gemachten Zorns oder
einfach die Wortkünstelei einer verspäteten
und falschen Romantik —, während die
Metapher unsere Augen vor der Fülle des
Lebens verschliesst und unsere Sinne mit
fahlen Traumbildern von einem Paradiese

zu benebeln versucht, hält die zeitnahe
Dichtung prüde nur das Wesentliche der
vorhandenen Lebensfülle fest. Damit wir
uns aber in solcher Weise von überkommenen

Vorstellungen und klischierten
Bildnissen lösen können, bedarf es der Liebe.
Nur der Liebende vermag Menschen und
Dinge so zu sehen, wie sie eben sind. Max
Frisch kommt in seinem Tagebuch diesen
Gedanken Sternheims sehr nahe, wenn er
als Nachsatz zu seiner bekannten Skizze

vom «andorranischen Juden» schreibt:
«Du soUst dir kein Bildnis machen,

heisst es, von Gott. Es dürfte auch in
diesem Sinne gelten: Gott als das Lebendige
in jedem Menschen, das, was nicht erfassbar

ist. Es ist eine Versündigung, die wir,
wo sie an uns begangen wird, fast ohne
Unterlass wieder begehen — Ausgenommen,

wenn wir lieben8.»
So erweist sich diese Kampfschrift

gegen die Metapher nicht nur als eine
Rechtfertigung Sternheims für seine eigenen
«bürgerlichen Helden», sondern gibt uns
wertvolle Hinweise, wie wir die Literatur
unserer Zeit genauer zu begreifen lernen
könnten: Sternheim, Kafka, Brecht, Celan,
Nelly Sachs, um nur einige der Grössten
zu nennen, sie alle sind in keiner Weise

Zyniker und schon gar nicht Dichter des

Grotesken; sie sind für den, der sich die
Mühe nimmt, sie wirklich genau
kennenzulernen, ausnahmslos grosse Liebende.
Nur fordert die Liebe von uns — spätestens

seit dem 19. Jahrhundert — eine

genaue Kenntnis dessen, was den
Menschen seiner eigenen Natur entfremdet.
Liebe kann für uns auf keinen Fall darin
bestehen, die Sinne des sich selbst ent-

428



fremdeten Menschen mit dem Opium der
Metapher zu umnebeln; sie wird vielmehr
unermüdlich darum ringen, die
Selbstentfremdung des Menschen aufzuheben. Dies
aber wird nicht möglich sein, bevor der
Mensch erkannt hat, dass er in der von
ihm selbst hervorgebrachten Welt und der
ihr zugehörigen Gesellschaft nicht mehr
heimisch sein kann.

II

Die vorgängig entwickelten Gedankengänge

haben uns zum Begriff der
Selbstentfremdung geführt. Dieses Theorem
gehört unzweifelhaft in den Bereich des
Marxismus. Nun geht es uns hier aber in
keiner Weise darum, Sternheim zu einem
Marxisten voreilig abzustempeln. Wir
machten uns dadurch nur wieder selbst
eines Vorurteils und damit der Lieblosigkeit

dem lebendigen Menschen gegenüber
schuldig. Dem Kenner marxistischer Schriften

mag es zudem bereits aufgefallen sein,
dass wir hier den Begriff der
Selbstentfremdung viel weiter fassen, als dies der
Marxismus üblicherweise tut; denn wir
haben ihn ja nicht lediglich auf die
Verhältnisse von Produktion und Kapitalbesitz,

Arbeiter und Unternehmer bezogen,
sondern viel umfassender auf das Verhältnis

des einzelnen Menschen zu der von
ihm selbst hervorgebrachten und eingerichteten

Welt. So aufgefasst, wäre
Selbstentfremdung in hohem Masse auch an Orten
anzutreffen, wo der Mensch in einer
marxistischen Gesellschaft zu leben scheint.
Bezeichnenderweise gehören die Schriften
des jungen Marx, besonders die Pariser
Manuskripte von 1844, in denen das
erwähnte Theorem ja erörtert wird, nicht
zu den doktrinären Texten sozialistischer
Volksrepubliken. Die «ökonomisch-philosophischen

Manuskripte» fanden wohl in
der ersten russischen Ausgabe der Werke
von Marx und Engels (1928 ff.) Aufnahme,
nicht mehr aber in der zweiten Auflage
(1955ff.). Darin müssen wir, auch wenn
sich gegenwärtig wieder neue, dem
philosophischen Denken günstigere Tendenzen

bemerkbar machen, eine geistige Verengung

des siegreichen Sozialismus sehen.
Sternheim hat sich vom Sozialismus, wie
überhaupt von jeglicher Ideologie, nicht
viel versprochen. Ein Blick auf seine
Schriften zur Gesellschaft mag zeigen, aus
welchen Gründen er sich keiner der damals
— und im wesentlichen heute noch —
propagierten Ideologien anzuschliessen
vermochte.

Im Vordergrund steht hier eine Schrift
von 1920: «Berlin oder Juste milieu»9.
Sternheim lebte damals in dem kleinen
Thurgauer Dorf Uttwil. Die vielbeachtete
Schrift «Berlin oder Juste milieu», die
immerhin die erstaunlich hohe Auflageziffer

von 50000 Exemplaren erreichte und
sogar ins Französische übersetzt wurde,
ist nicht zuletzt das Produkt eines
Vergleichs zwischen der Schweiz, seiner damaligen

Wahlheimat, und Deutschland. In der
sechs Jahre später verfassten Betrachtung
«Lutetia» äussert er sich jedenfalls begeistert

über den Charakter der Schweizer :

«Jetzt, nachdem ich die kleine Schweiz,
das winzige Uttwil mit grosser rauschender
Welt wieder verglichen hatte, wuchs die
Erkenntnis in mir, massloser Anpassung,
Entgleisung in der Metaphern Apotheosen
Mythologien Unwirklichkeit gegenüber,
der Europa restlos und rastlos verhaftet
war, statt der Besessenheit zivilisierter
Menschheit, Reste ihres Selbstbewusstseins
mit mörderischer Psychoanalyse
auszurotten, waren die Schweizer sich ihres
Charakters bewusst geblieben, verfolgten
in der Volksgemeinschaft, mit des Einzelnen

Sinn Wege und Ziele, die die übrige
Welt verlassen hatte10.»

Mangelndes Selbstbewusstsein und
Verhaftung im Juste milieu ist es nun gerade,
was Sternheim Deutschland und vor allem
seiner damaligen Hauptstadt vorzuwerfen
hat. Hier müssen wir aufhorchen! Berlin
vor 1914! Wer dächte da nicht an den

grossen Bismarck, an Moltke, an ruhmreiche

Armee, neue Flotte, gigantisches
Geschäft, Triumph des Kapitals, Industrie
und Amüsement. Welcher Schweizer hätte
nicht das Brausen und Rattern des damals
gerade mächtig aufkommenden Gross-

429



Stadtverkehrs halb gefürchtet, halb bewundert?

Wie ist es aber möglich geworden,
dass Sternheim gerade von dem Bauern-
und Fischerdorf Uttwil aus gegen die
Stadt Berlin den Vorwurf des Juste milieu
erhoben hat? Zahlenmässig, das bestreitet
der Dichter keineswegs, war Berlin schon
damals kolossal. Fieberhaft war die Jagd
nach dem Verdienst, nicht minder fieberhaft

die Lust des raschen Verbrauchs.
Steigerung des Umsatzes hiess das
allmächtige Zauberwort. «Wem, so fragt
Sternheim, hätte man damals klarmachen
wollen, dass viel nicht gross ist?» Die
Besitzenden jedenfalls hatten keinen Grund,
dem Rausch von Produktion undVerbrauch
Einhalt zu gebieten, obschon sie genau
wissen mussten, dass trotz raffiniertester
Förderung der Verbrauchermentalität
einmal eine Übersättigung des allzu fröhlichen
Marktes und damit die wirtschaftliche
Krise eintreten müsste. Zu sehr lockten
im damaligen Augenblick Börsengewinne
und hohe Dividenden, als dass man Mässi-
gung hätte fordern mögen. Noch viel weniger

war von den Verbrauchermassen selbst
solche Mässigung zu erwarten. Zu sehr
war der Arbeiter bereits auf den bürgerlichen

Begriff der Rente eingestellt, von
der er sich dauernden Anteil am nationalen

Wohlstand versprach. Der sozialistische

Klassenkampf war damals in Berlin
bereits nichts anderes mehr als ein Scheingefecht

um Prozente. In allen
Lebensäusserungen pflegte der Berliner das
Quantitative. Er kannte nichts Wesentliches,
nichts Elementares mehr, für das er hätte
kämpfen können. In letzter Konsequenz
verliert der einzelne in solchem Kult des

Quantitativen auch das Verantwortungsgefühl

für sich selbst, nachdem er in diesem
«Juste milieu» es schon längst verlernt
haben muss, sich für andere oder gar für
das Ganze verantwortlich zu fühlen. Das
angeblich unbedeutende Ich geht völlig in
einem allerdings fatalen Wir auf.

Es gibt wohl kaum einen Text, der uns
die Geschichte Deutschlands in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts besser
verständlich machen könnte als dieser Stern-
heimsche. Wer sein Selbstgefühl im Kult

des Quantitativen verloren hat, wird das
enttäuschte Innere vielleicht zunächst mit
Radau und rauchigem Klamauk, in
Vergnügungs-Palästen und im flimmernden
Lunapark zu betäuben suchen. Doch auf
die Dauer wird ihm das nicht genügen.
Sein im Juste milieu ständig unterdrücktes
Selbstbewusstsein hungert nach Grösse
und Macht, und schon bald ertönt aus
dieser treibenden Masse das Kriegsgeschrei.

Das Elementare, allzulange
vernachlässigt, bricht plötzlich durch, aber
jetzt mit vernichtender Gewalt.

Was taten in den Jahren vor dem Ersten
Weltkrieg aber die Intellektuellen gegen
diese Gewalt der Massen und was gegen
das Juste milieu, aus dem die Gewalt ja
schliesslich aufbrach, was endlich gegen
den Kult des Quantitativen, der alle
Gesellschaftsschichten in diesem gleichen
Juste milieu zusammengeführt hatte? Sie,
die Intellektuellen hätten ja zuallererst
gegen den Geist des Juste milieu sich
erheben müssen, da dieser Geist ja Gemeingeist

ist, mithin der individuellen Intelligenz,

der einmaligen Leistung, kurz dem
intellektuellen Menschen feindlich gesinnt
ist. Doch gerade den Intellektuellen wirft
Sternheim am entschiedensten vor, sie
hätten sich selbst auf den Standpunkt des

Juste milieu gestellt, weil man von hier aus
die Besitzenden von Zeit zu Zeit so weit
erschrecken könne, «dass man selbst kleinen

Machtkitzel spüre», während man
anderseits «den Arbeiter mit fortschrittlichen

Gesten gängeln könne, ihm nicht
verdächtig zu werden»11. Gerade in
diesem Zusammenhang drängt sich ein
Vergleich mit unserer unmittelbaren Gegenwart

auf. Der Geist des Juste milieu ist
längst nicht überwunden. Das Quantitative
wird kultiviert, als hätte es nie so etwas
wie einen, geschweige denn zwei
Weltkriege gegeben. Wo immer ein Intellektueller

sich dem Juste milieu zu widersetzen

trachtet, wird auf ihn geschossen,
eine Weile lang mit giftigen, von den
Kulturmanagern des Juste milieu hochbezahlten,

infamen Schlagzeilen, und dann schon
bald mit Pistolen. Der Intellektuelle wird
nur geduldet, wenn er sich dem Geist des

430



Juste milieu beugt. Mit Wohlwollen
fördert man zwar Kunst und Wissenschaft,
aber gerade die auf solche Weise geförderten

Intellektuellen sehen sich dem Juste
milieu jeweils ganz unvermutet verbunden,
mithin ihrer Unabhängigkeit beraubt.
Gerade diese Unabhängigkeit aber ist die
wesentlichste Voraussetzung für jenen
Wagemut und kühnen Schwung nach vorn,
in dem geistiges Schaffen immer wieder
neu seinen Ursprung hat.

Bruno Bolliger

xCarl Sternheim, Gesamtwerk 6,
Zeitkritik, hg. von Wilhelm Emrich, Hermann
Luchterhand Verlag GmbH, Neuwied am
Rhein und Berlin 1966. — 2H. Kasarek,
Carl Sternheim, Velber bei Hannover
1965. — 3Carl Sternheim, a. a. O., S. 38.

— 4A. a. O., S. 32ff. — 5A. a. O., S. 33. —
«A.a.O., S. 35. — 7A. a. O., S. 38. —
8 Max Frisch, Tagebuch 1946—1949.
Vollständige Taschenbuchausgabe, München
und Zürich 1965, S. 30. — 9Carl Sternheim,

a.a.O., S. 105ff. — "A.a.O.,
S. 382. — uA.a.O., S. 129.

CROCE ALS KRITIKER SEINER ZEIT

Karl-Egon Lönne, ein Schüler des
verstorbenen Münchner Historikers Ernst
Schnabel, unternahm das zweifellos kühne
Unterfangen, Benedetto Croces umfassende
Auseinandersetzung mit philosophischen,
literaturkritischen, politischen und
wirtschaftlichen Problemen seiner Zeit in den
Mittelpunkt einer Untersuchung zu
stellen1. Dabei ließ sich kaum vermeiden, daß
auf weite Strecken Croces Gedanken lediglich

referiert werden. Lönne läßt übrigens
von allem Anfang an keine falschen
Erwartungen aufkommen: «Bei diesem
Unternehmen von den vorhandenen anderen
weltanschaulichen Voraussetzungen aus
kritische Randbemerkungen zum Denken
Croces zu machen, ist weitgehend vermieden

worden, da dies das Verstehen nicht
gefördert, sondern eher behindert hätte»
(3).

Lönne mag sich darüber Rechenschaft
gegeben haben, wie leicht sich eine
Untersuchung über das Werk eines enzyklopädischen

Geistes wie Croce ins Unwegsame
verlieren kann. Geradezu ängstUch hält er
sich daher immer dicht am Text, kommentiert

ihn kompetent und orthodox, das heißt
hier als orthodoxer Crocianer, als
Vertreter einer inteUektueUen Spezies, die in
Italien inzwischen im Aussterben begriff-

fen ist. Lönne scheint diese Tatsache zu
ignorieren, nicht zuletzt deshalb, weil die

Croce-Forschung nur sporadisch verarbeitet

ist. Aber dies hätte «kritische
Randbemerkungen» notwendig gemacht, die
Lönne ja umgehen will. Oberster Maßstab
zur Beurteilung Croces bleiben für den
deutschen Historiker Croces Schriften.
Besonders bei Fachgebieten, in denen er sich

weniger zu Hause fühlt, weicht der gelehrige

Schüler keinen Augenblick von der
Seite des verehrten Meisters. So entsteht
zum Beispiel der Eindruck, Croces Ästhetik

sei immer noch die schlechthin
verbindliche Norm für jede Auseinandersetzung

mit dem literarischen Kunstwerk.
Lönne zitiert Croce ausgiebig und para-

phrasiert dann oft noch auf deutsch den
Inhalt des Gesagten. Dadurch wird der
Abstand zwischen Croces immer wieder
an den gesunden Menschenverstand
appellierendem Werben um den Leser und
Lönnes unerschütterlicher Trockenheit nur
umso deutlicher. Wenn der Napoletaner
mit einem schalkhaften «Prendetemi come
sono» — «Nehmt mich wie ich bin» (158)
auf seine Sympathie für Klärung der
Probleme und seine philosophischen Exkurse
hinweist, auf seinen Hang|zur Polemik^und
auf seine Kritik der Kritik, auf seinen bald

431



prosaischen, bald sarkastischen Ton, so
kommentiert Lönne lediglich: «Croce
bietet hier eine kurze Darstellung der
Hauptzüge des Stils seiner Kritiken.»
In Wirklichkeit «bietet» der Napoletaner
mehr. Er suggeriert seinen Gegnern ein
Croce-Porträt nach seinem Herzen. Er
gängelt sie, indem er ihnen selbst die Waffen

liefert und sie damit zu Vasallen macht.
Dies gilt auch für Croces Feststellung, er
leide ständig unter dem Zweifel, ob er für
das hohe Amt der Kritik geschaffen sei.

Wer eine Selbstverquältheit à la Amiel
hinter dieser Äußerung vermutet, wird
gleich belehrt, es handle sich um einen
«hygienischen» Zweifel (156). Die Agilität
Croces zeigt sich besonders in seiner
Auseinandersetzung mit Gabriele D'Annunzio.
Ein zunächst apodiktisches enthusiastisches

Urteil in der Critica (1904) wird später

revidiert und zurückgenommen. Der
napoletanische Gelehrte hilft sich mit einer
geradezu lausbübischen boutade aus der
Affäre. Als er seinen Artikel geschrieben
habe, sei dieser so apologetisch ausgefallen,
weil er die Gesichter der italienischen
Universitätsprofessoren und Akademiker vor
Augen gehabt habe (126). Diese
menschlich-allzumenschliche Ausflucht macht uns
Croce nicht weniger sympathisch. Lönne
aber bemerkt zu der Angelegenheit, um
den verehrten Gelehrten von jedem Makel
zu befreien: «Die positive Bewertung
D'Annunzios ist auch beim Wiederabdruck
im ganzen Aufsatz zu deutlich erhalten, als
daß die Korrekturen etwas anderes als die
Mäßigung des etwas emphatischen Tones
des Aufsatzes in der <Critica) bedeutete»
(126). Es spricht für Croces geistige Elastizität,

daß er Fehlurteile überprüfte, man
denke nur an seine unglücklichen Stellungnahmen

zur Divina Commedia und zu den
Promessi sposi. Die dadurch ausgelösten
Debatten und Polemiken haben die
italienische Literaturwissenschaft entscheidend
beeinflußt. Es kommt nicht darauf an, ob
Croce in einzelnen Fällen «recht» hatte,
wichtig war seine unermüdlich stimulierende

intellektueUe Gegenwart.
Wo es sich um die Darstellung von

Croces Verhältnis zur Geschichte handelt,

bewegt sich Lönne mit einer anerkennenswerten

Souveränität. Geschickt stellt er zu
Beginn seiner Untersuchung, in dessen

Mittelpunkt Croces Auseinandersetzung
mit Problemen des historischen Relativismus

steht, Querverbindungen zu Jacob
Burckhardt, Friedrich Nietzsche und
Wilhelm Dilthey her. Er zitiert einen Brief
Burckhardts aus dem Jahre 1852, in dem
der Basler Historiker bekennt: «Ich hätte
nicht geglaubt, daß ein so alter, verrotteter
Culturhistoriker wie ich, der sich einbildete,
alle Standpunkte und Epochen in ihrem
Werthe gelten zu lassen, zuletzt noch so
einseitig werden könnte wie ich bin» (7).
In vergleichbarer Weise, wenn auch
entschieden drastischer äußerte sich Friedrich
Nietzsche: «Oder sollte als Wächter des

großen geschichtlichen Welt-Harems ein
Geschlecht von Eunuchen nötig sein?
Denen steht freilich die reine Objektivität
schön zu Gesichte. Scheint es doch fast, als
wäre es die Aufgabe, die Geschichte zu
bewachen, daß nichts aus ihr herauskomme
als eben Geschichten, aber ja kein
Geschehen» (10). In der Tat meinte
auch Croce zunächst, Geschichte habe
lediglich die Aufgabe, Fakten zu erzählen.
Erst später rückte er Philosophie und
Geschichte in ein enges Verhältnis, ohne
allerdings die Position Hegels (oder der
Marxisten) zu akzeptieren, bei denen das
logische Element in der Konzeption eines
rational konstruierten Geschichtsverlaufs
übermächtig wird (89).

Man freut sich geradezu, wenn Lönne
doch einmal aus seiner Zurückhaltung
ausbricht. Dies geschieht anläßlich von
Croces Geschichte Europas, wo sich der
sonst so pietätvolle Exeget fragt, «ob es
sich hier noch um eine Darstellung des
Geschehenen handelt, oder ob die
philosophisch-religiöse Überzeugung so sehr die
Oberhand gewonnen hat, daß sie das
Anliegen der Geschichtsschreibung,
Vergangenheit darzusteUen, verdrängt hat
durch spekulative Gedankenkonstruktionen,

denen die Geschichte nur in dienender
Funktion eine willkommene Veranschauli-
chung bietet» (302/3). Dieser Vorwurf
entspricht der Hegel-Kritik Croces, aber Lönne

432



zieht es vor, ein Urteil über Annahme oder
Ablehnung des von Croce eingeschlagenen
Weges dem Selbstverständnis jedes einzelnen

Historikers zu überlassen.
Croce gab in seinem langen Gelehrtenleben

nicht nur die breiteste Auseinandersetzung

mit dem deutschen Geistesleben,
die je ein Italiener unternahm, sondern
sorgte auch in politisch gespannten Zeiten
dafür, daß deutsche kulturelle Einrichtungen

in Italien erhalten blieben und das
Kind nicht mit dem Bade ausgeschüttet
wurde. Einen Überblick über diese
unermüdliche Tätigkeit im Dienste
wissenschaftlich begründeten Neutralität gibt
Lönne vor allem im umfangreichen Kapitel
über «Die Kritik Croces während des

ersten Weltkriegs». Bekanntlich war Croce
Erziehungsminister im letzten Kabinett
Giolitti. Dies erlaubte es ihm, noch in
letzter Minute die Enteignung der Bibliothek

des Deutschen Archäologischen Instituts

zu verhindern. Mit bewundernswerter
Haltung hat Coree nach den beiden Kriegen

seine zahlreichen Kontaktemit Deutschland

wiederaufgenommen. Der
Briefwechsel mit Karl Voßler ist dafür das um-
faßendste Zeugnis. Bei Croce findet sich
keine Spur von jener nationalen Empfindlichkeit,

die auf die Äußerungen des
deutschen Romanisten an mehr als einer Stelle
abfärbte. Mit Croce endet die Vorherrschaft

der deutschen Philosophie in Italien.
Hegel wird heute nur noch über Lukâcs
akzeptiert — aber auch diese vorerst letzte
Etappe italienischer Auseinandersetzung
mit dem deutschen Idealismus geht zu
Ende. Zu diesem Thema hätte man sich
wirklich einige «kritische Randbemerkungen»

Lönnes gewünscht.
Mit besonderem Nachdruck setzt sich

Lönne mit Croces Marxismus-Kritik
auseinander. Er zitiert jenes fingierte
Gespräch des Napoletaners, in dem Croce

davon spricht, wie auch er die Süße einer
Erfahrung kostete, die demjenigen
beschert wird, der in die Mysterien einer
neuen Religion eingeweiht wird (5).
Croce hatte das außergewöhnliche Glück,
bereits zu Beginn seiner Laufbahn durch
den Napoletaner Antonio Labriola in die
Gedanken der marxistischen Lehre eingeführt

zu werden. Dies gab ihm einen
bedeutenden Vorsprung vor anderen Denkern

seiner Zeit, mochte er dann auch keinen

Fingerbreit von der Position des
Liberalismus abweichen. Für Croce war und
blieb es unannehmbar, «daß der Marxismus

die Abhängigkeit des Denkens von
den wirtschaftlichen Klasseninteressen
behauptet und damit das Denken selbst
verneint, da er ihm Originalität und Autonomie

abspricht» (357). An dieser SteUe wird
jedoch der Mangel an polemischem
Engagement, der die ganze Untersuchung
Lönnes kennzeichnet, geradezu irritierend.
Über die Existenz von Antonio Gramscis
Aufzeichnungen aus dem Kerker zu dem
Thema // materialismo storico e la filosofia
di Benedetto Croce erfahren wir nur aus
dem Literaturverzeichnis, ohne irgendeinen
Hinweis darauf, daß die Auseinandersetzung

mit dem napoletanischen
Gelehrten nach 1945 dadurch entscheidend
gefördert wurde.

Trotz all diesen Einwänden soll die
wissenschaftliche Sauberkeit und Redlichkeit

von Lönnes Arbeit mit Nachdruck
unterstrichen werden. Sie bildet eine
Plattform, von der aus sich künftig leichter
operieren läßt.

Johannes Hösle

1 Karl-Egon Lönne, Benedetto Croce
als Kritiker seiner Zeit (Bibliothek des

Deutschen Historischen Instituts in Rom,
Bd. 28), Max Niemeyer Verlag, Tübingen
1967.

433


	Bücher

