
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 4

Artikel: Die Christenheit und die Juden

Autor: Gosztonyi, Alexander

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Scheinlösungen des Auslandes ist damit zwar psychologisch verständlich,
aber keineswegs entschuldbar.

Ihre Schwierigkeit beruht zur Hauptsache auf der Evolution der
naturwissenschaftlichen Heilkunde und auf dem ebenso gewaltig angestiegenen
Bedarf einer Wohlstandsgesellschaft, der durch alle vorhandenen
Hilfsmittel nicht gedeckt werden kann. Es ist unwahrscheinlich, dass die öffentlichen

Mittel je dafür ausreichen, und zwar je weiter die Entwicklung
fortschreitet, desto weniger. (Als Garant der Finanzierung müsste man wohl
— das ein ketzerischer Gedanke — eine baldige Stagnation der
wissenschaftlichen Fortschritte wünschen.) Ganz sicher wird aber die Allgemeinheit

überfordert, wenn sie nicht nur für die Consommation médicale, sondern
auch noch für die Surconsommation médicale Mittel aufbringen muss.
Die Besinnung auf das Unerlässliche und somit auf eine Sicherstellung
derjenigen Medizinaldienste, die in erster Linie dieses Notwendige leisten, ist
die vordringliche Aufgabe. Ausser Zweifel steht natürlich jener objektiv
erkennbare Bedarf, bei welchem es praktisch keine Surconsommation, das
heisst keinen Missbrauch zu allgemein gefasster Garantien gibt: der Bedarf
an Spitalversorgung, an der Behandlung schwerer, länger dauernder
Krankheiten und an teuren diagnostischen Leistungen. Es wäre erwünscht,
wenn sich ein Gespräch anbahnen würde, wie man ein derart limitiertes
Ziel erreichen könnte und von den sterilen Zänkereien um eine illusionäre
Totalversicherung loskäme.

Die Christenheit und die Juden

ALEXANDER GOSZTONYI

Anscheinend mußte es zur erschütternden Katastrophe des europäischen
Judentums im 20. Jahrhundert kommen, zu einer Katastrophe, in der
Menschen ausschließlich aufgrund einer völlig unzulänglich definierten ethnischen

Klassierung hingemordet wurden, damit die Christenheit begann, sich
über ihre Stellung zum Judentum zu besinnen und ihre jahrtausendelange
eigene Verschuldung am schweren Schicksal des jüdischen Volkes einzusehen.

Christen und Juden bemühen sich seit Kriegsende in Publikationen,

341



Vorträgen, an gemeinsam veranstalteten Tagungen die Vorurteile, die nicht
zuletzt in religiösen Vorstellungen wurzeln, durch Vertiefung in das Wesen
des jüdischen Glaubens und in die heilsgeschichtliche Bedeutung des
jüdischen Volkes wie durch schonungslose Enthüllung von Geschichte und
Motiven der Judenverfolgung abzubauen und das gegenseitige Verständnis zu
fördern ; ein Verständnis, dem jegliche missionarische Absicht fern bleiben
muß und das die Anerkennung des Judentums in seiner Eigenart zu erzielen
hat.

Gewiß, es gab auch früher immer wieder Christen, die sich — nicht selten
in einer vom Antisemitismus vergifteten Zeit — für die brüderliche Annahme
der Juden eingesetzt haben; Namen protestantischer Theologen wie Franz
Delitzsch (1823—1890), Joh. Chr. v. Hofmann (1810—1877) oder Chr.
E. Luthard (1823—1902) zeugen dafür1. Der eigentliche Aufbruch der Ära
neuer Beziehungen erfolgte jedoch erst in den letzten 20 Jahren. Auf katholischer

Seite führte Papst Johannes XXIII. die entscheidende Geste aus; er
begrüßte eine Delegation amerikanischer Juden mit den Worten: «Ich bin
Josef, euer Bruder!» und sorgte dafür, daß die Kirche dem Gebot dieser
Bruderliebe auch offiziell nachkommt.

Eine Frage an den Menschen und eine Frage an den Christen

Bei der Beschäftigung mit dem Verhalten der Christen gegenüber den Juden
sieht man sich unwillkürlich vor zwei Fragen gestellt.

Die erste — eine sehr banale, doch nur selten ernstlich gestellte Frage —
betrifft die Selbstsicherheit aller Menschen, die aus irgendwelchen Gründen,
besonders aber aus vorgeblich religiösen, auf andere Menschen
herabschauen. Hat denn der Mensch vor seiner Empfängnis Möglichkeit und
Macht, seine irdische Gestalt auszusuchen? Ist es ein Verdienst, als Weißer
und nicht als Farbiger, als Christ und nicht als Jude geboren zu werden?
Darf in dieser Unterscheidung weiß und farbig, Christ und Jude die geringste
Wertung liegen? Es ist geradezu erschreckend, wie selten der weiße NichtJude

sich vorzustellen versuchte, wie es ihm zumute wäre, wenn er der Jude
oder der Farbige wäre, den er verachtete oder sogar verfolgte. Natürlich gilt
dies auch umgekehrt: der Jude oder der Farbige, der auf den NichtJuden
oder den Weißen herabschaut, bekundet dieselbe sträfliche Haltung. Der
Mensch müßte doch wissen, daß sein Schicksal, in einem bestimmten Volk,
in einer Rasse und einer Familie geboren zu sein, eine Aufgabe, aber kein
Privileg ist, und daß er genau so gut in einem anderen Milieu mit einer
anderen Hautfarbe und ethnischer Zugehörigkeit auf die Welt hätte kommen
können. Der Gläubige muß außerdem wissen, daß diese Aufgabe ihm von
Gott gestellt ist. Würde der Mensch einsehen, wie fragwürdig die Selbstver-

342



ständlichkeit ist, mit der er so oft seine Situation, in die er gestellt ist,
hinnimmt, würde er auch mehr Verständnis für seine andersgearteten
Mitmenschen an den Tag legen.

Die zweite Frage taucht auf, wenn man beim Durchblättern der
Geschichte des christlich-jüdischen Verhältnisses erfahren muß, wie wenig
Rechnung der Tatsache getragen wurde, daß Jesus ein Jude war. (Das
Konzilsdekret über die Juden, wie schon Luther in einer Frühschrift, von denen
noch die Rede sein wird, weist mit Nachdruck auf diese Tatsache hin2.)
Kann man Christi Gestalt und Botschaft auch nur annähernd richtig
verstehen, wenn man seine jüdische Herkunft unberücksichtigt läßt? Heute
neigt das Geschichtsverständnis ohnehin dazu, eine Persönlichkeit aus
ihrer Zeit heraus zu begreifen zu versuchen, und die moderne jüdische Jesus-

Forschung wie die christlichen zeitgeschichtlichen Untersuchungen, aber
auch ein unvoreingenommenes Verständnis des Neuen Testaments führen
eindeutig vor Augen, wie tief Jesus im jüdischen Boden verwurzelt war.
Aber: reicht das historische Verständnis, der Sinn für das Milieu, aus, um
das spezifisch Jüdische an Jesu Gestalt zu erfassen? Muß man nicht vielmehr
versuchen, sich in das jüdische Leben, das bei den glaubenstreuen Juden ganz
und gar ein Leben aus dem Glauben ist, hineinzufühlen, um Christus
näherzukommen, somit allerdings auch das ihn vom Judentum Trennende besser
erfassen zu können? Vielleicht steigt dann im tiefgläubigen Christen der
Wunsch auf, den Ignatius von Loyola ausgesprochen hatte : wie gerne wäre
ich Jude, um auch hierin Christus ähnlich zu sein

Der vorgebliche Grund der Judenfeindlichkeit in der Christenheit

Mag auch das Mißtrauen oder sogar der Haß der ersten Christen den Juden

gegenüber in den Anfeindungen und Verfolgungen, die sie von Juden, unter
ihnen vom jungen Saulus, zu erdulden hatten, einen ersten Grund gehabt
haben, so tritt bereits bei den Kirchenvätern auch ein «theologisches»
Motiv auf, das für die Ablehnung des Judentums beinahe bis heute
entscheidend war: die Juden wurden als «Gottesmörder» hingestellt. Origines
verkündete, daß die Juden der Auserwählung unwürdig geworden waren,
weil sie Christus getötet hatten, Hieronymus, Johannes Chrisostomus,
Ambrosius und andere sahen in den Juden die Enterbten, die ihren
Heilsanspruch verwirkt hatten.

Der Ruf der Juden, «Gottesmörder» zu sein, entstand aufgrund des

Prozesses Jesu.

Die Verurteilung und Hinrichtung Jesu stellen ein außergewöhnlich
komplexes Problem dar. Sachlich dürfte feststehen, daß bestimmte führende
Kreise im damaligen Judentum, Mitglieder des Synhedrion, des Hohen
Rates, Jesus der Gotteslästerung, angemaßten Messianität und Tempel-

343



Schändung für schuldig befunden hatten, es spielten aber auch politische
Motive in den Prozeß hinein. Die Behauptung, Gott bzw. Gottes Sohn zu
sein (Mt. 26, 64; Mk. 14, 62), wurde nach Mosaischen Gesetzen (Lev. 24,

16) mit Todesstrafe (Steinigung) geahndet. Da das Synhedrion zur Zeit der
römischen Verwaltung Palästinas nicht das Recht hatte, Todesurteile zu
vollstrecken, mußte es die Bestätigung des Urteils durch den Prokurator
einholen. Nach übereinstimmenden Berichten der Evangelisten scheint Pilatus
die Unschuld Jesu zumindest geahnt zu haben, wenn nicht sogar von ihr
bald schon überzeugt gewesen zu sein; er ließ ihn dem Begehren der Juden

entsprechend dennoch hinrichten.

Die Schuldfrage

Bevor man versucht, die Schuldfrage im Prozeß abzuklären, muß man sich
ernsthaft die Gewissensfrage stellen, ob man selbst als Zeitgenosse Jesu ihn
als den Sohn Gottes oder den Messias erkannt hätte. Und bevor man mit
einem voreiligen Ja antwortet, muß man sich als Christ darauf besinnen, ob
man Menschen mit außergewöhnlicher religiöser Strahlungskraft, nämlich
wahrhaften Christusträgern, ja letztlich allen Menschen gegenüber so
aufgeschlossen ist, daß man Christus in ihnen und in der verborgenen Tiefe
jedes Menschen wahrnehmen würde? Verletzt nicht jeder Akt des Hasses
Christus? Töten und töteten wir Christus nicht in allen unschuldig —•
vielleicht sogar in schuldig — Getöteten?

Und wer von uns würde die unmittelbare, gewissermaßen animalische
Nähe Gottes in Menschengestalt tatsächlich ertragen können?

Geschichtlich wird festzuhalten sein, daß mehrere Glieder des damaligen
Synhedrions, jedoch nicht alle (vgl. Luk. 23, 51), Jesus zum Tode verurteilten,

und viele Aufgehetzte seinen Tod forderten. Es steht aber ebenfalls
fest, daß das «Volk» vor Pilatus nur einen verhältnismäßig geringen Teil des

jüdischen Volkes darstellte.
Formaljuristisch gesehen ist es also eine relativ kleine Anzahl von Juden,

die für Jesu Tod verantwortlich ist. Die Schuldfrage hat aber einen
weiteren Aspekt. Denn die Passion Jesu ist ein viel zu gewaltiges
heilsgeschichtliches Ereignis, als daß man hier an einer menschlichen Schuld
festhalten dürfte. Die Abklärung der Schuldfrage entzieht sich darum letzten
Endes der menschlichen Gerichtsbarkeit. Jesus selbst sagt von den ihn
ablehnenden Juden, daß Gott ihr Herz verstockt habe (Mt. 13, 14—15; Joh.
12, 40); sie waren also Werkzeuge im Heilsplan Gottes. Die Passion Jesu

führte zur Erlösung aller Menschen; diejenigen aber, die diese Passion und
damit das Erlösungswerk irdisch ermöglichten, handelten stellvertretend
für die ganze Menschheit. Das Böse nämlich, das die einen tun oder taten,
ist nicht nur eine theoretische, sondern eine reale Möglichkeit für jeden

344



Menschen. Wegweisend für den Christen ist hierin das Verhalten des jungen
Bernanos, der für sein erspartes Geld jeweils eine Messe für das Seelenheil
des Judas lesen ließ. Der Christ also, der wirklich an die Erlösung glaubt,
wird wissen, daß er nicht weniger und auch nicht mehr an der Verurteilung
Jesu schuldig ist als jene Juden, die gerufen haben : « Sein Blut komme über
uns und über unsere Kinder!» (Mt. 27, 25.)

Dieses zweifellos erschreckende Wort kann wiederum nur unter zwei
Aspekten richtig gewertet werden. Erstens unter dem Aspekt der weiteren
Gewissensfrage, ob man selbst — aus entschuldbaren oder unentschuldbaren

Gründen, zum Beispiel in Erregung — nicht oft auch Worte gesprochen

hat, an denen man keineswegs behaftet bleiben möchte? Und zweitens
unter dem Aspekt der Barmherzigkeit Gottes : jeder Mensch wäre wohl
verloren, wenn Gott in der Tat Rechenschaft für jedes Wort von ihm fordern
würde —, wie Jesus es doch ankündigt (Mt. 12, 36) —; und nur Reue und
das Vertrauen in Gottes Barmherzigkeit kann in ihm die Hoffnung auf
Befreiung von der Last seiner Worte wachhalten.

Die These der Kollektivschuld

Diese Differenzierung im Problemkomplex des «Gottesmordes» wurde in
der nachapostolischen Zeit bis heute ganz beiseite gelassen. Und nicht nur
das; die Christenheit bezichtigte nicht nur die Zeitgenossen Jesu, sondern
auch die Juden späterer Generationen der Kollektivschuld, als hätten sie an
der Verurteilung Jesu teilgenommen; in der menschlichen Geschichte ein
einmaliges Phänomen, denn keinem einigermaßen vernünftigen Menschen
würde es einfallen, die heutigen Vertreter einer Gemeinschaft, eines Volkes,
wegen der Missetaten der Vorfahren zu verurteilen.

Unbeachtet blieb ferner, daß Jesus selbst, seine Mutter, die Apostel und
die ersten Christen ja Juden waren, und daß Juden das Evangelium in die
Welt getragen haben. Nur zu gerne beschränkte man die harten Worte Jesu

gegen die Pharisäer und die Schriftgelehrten auf die damalige Obrigkeit der
Juden, ohne wahrhaben zu wollen, daß Jesu Mahnungen den religiös
Verantwortlichen aller Zeiten gelten, die leider allzu oft «das Himmelreich vor den
Menschen zuschließen, und die, die hineingehen wollen, nicht hineingehen
lassen.» (Mt. 23, 13.)

Die Christen gingen auch über die Deutung der Juden durch Paulus im
Heilsplan (Rom. 11) hinweg. Paulus betont, daß die von Gott vorausgesehene

Verfehlung «eines Teiles» der Juden die Einbeziehung der Heiden in
Gottes Kindschaft erst ermöglichte. Doch aus der Gotteskindschaft sind die
Juden nicht verstoßen, ganz Israel erlangt das Heil am Ende der Zeiten.

Selbst der sogenannte Barnabasbrief (Anfang des 2. Jahrhunderts in
Alexandrien entstanden), der zu den ersten Dokumenten der Judenfeindlich-

345



keit gehört, sagt noch, daß am Ende auch die Juden gerettet werden (13, 5);
und Augustin, hierin mit dem Barnabasbrief übereinstimmend, hebt auch das
Verdienst der Juden als Verehrer des einzigen Gottes hervor, wenn er auch
dann von «verworfenen und aufrührerischen Juden» spricht3. Im Mittelalter

ist Hildegard von Bingen (1098—1179) die einzige, die die Juden nicht
als «Verstockte», sondern als «Unwissende», die Jesus aus Unkenntnis
verurteilten, bezeichnet, die Christen anregt, für sie zu beten, und den Juden
Befreiung aus ihren damals großen Bedrängnissen verheißt4.

Verhängnisvoll für das Verständnis der Juden wurde die radikale
Unterscheidung zwischen vor- und nachchristlichem Judentum. Die
Hochschätzung galt den Juden des Alten Testaments als dem auserwählten Volke
Gottes, die nachchristlichen Juden fanden nur Geringschätzung, weil sie

ihre Auserwähltheit und damit ihre heilsgeschichtliche Bedeutung — laut
dieser Auffassung — verwirkt hatten, und die Christen glaubten, sich nun
als das neue Volk Gottes betrachten zu dürfen. Heute, in Anbetracht des

großen Leidens dieses Volkes während zweier Jahrtausende, beginnen wir
Christen zu ahnen, daß die Juden nach wie vor das auserwählte Volk Gottes
sind, deren Geschichte auch in der Gegenwart heilsgeschichtliche Bedeutung
hat.

Die ersten Unterdrückungen der Juden

Der praktische Grund der Diskrepanz zwischen Christen und Juden in den
ersten nachchristlichen Jahrhunderten ist zunächst in der Rivalität der beiden
Religionen zu suchen. Die Konkurrenz-Situation dem jüdischen Proselytismus

gegenüber reichte bis ins 9. Jahrhundert hinein. Im Spätrömischen
Reich galt noch die jüdische Religion als erlaubte, die christliche als
verbotene Religion. Die Wendung kam unter Konstantin, dessen Anordnungen
(321 und 339) die Ausübung des jüdischen Kultes erschwerten und die Ehe
zwischen Christen und Juden bei Todesstrafe untersagten. Der Codex
Theodosianus (438), «zum Zwecke der Züchtigung dieser schändlichen
Menschen geschaffen», verschlimmerte dann die Stellung der Juden aufs
empfindlichste. Selbst die Zerstörung von Synagogen wurde «unter besonderen
Umständen» gestattet.

Die Gleichsetzung mit den Christen konnte ein Jude nur durch die
Taufe erlangen, also unter Preisgabe seiner religiösen Überzeugung. Diese

Grundhaltung gegenüber den Juden, die somit zu Bürgern zweiter Klasse
deklariert wurden, war bis ins 19. Jahrhundert richtunggebend.

Papst Gregor der Große (590—604) mußte, in seinem Bestreben nach
Maßhalten, gegen Zwangstaufen eingreifen. Er schritt auch gegen Bischöfe
ein, die Synagogen beschlagnahmten.

346



Obwohl die Christen die Rechte der Juden einschränkten, hielten sie

ihre Anwesenheit für notwendig, da sie den lebendigen Beweis für die
Geschichtlichkeit Jesu und den Erlösungstod lieferten.

Die Beziehung der Juden zu den NichtJuden

Eine der Folgen der auf die Unterdrückung der Juden gerichteten
Maßnahmen war, daß die Juden noch mehr in die Isolierung getrieben wurden.
Ihre religionsgesetzlichen Vorschriften erschwerten ihnen ohnehin den
üblichen Verkehr mit NichtJuden, die strengen Speisegebote machten es
beinahe ganz unmöglich, an Gastmählern teilzunehmen, die NichtJuden
veranstalteten, oder NichtJuden an ihren Tisch einzuladen. Ihre Religionsgesetze

drängten ferner darauf, das Gespräch mit einem NichtJuden nur auf
das Geschäftliche zu beschränken, so daß ein echtes Gespräch zwischen
Juden und Christen im Alltag kaum zustande kommen konnte. Dies machte
es schier unmöglich, daß die Christen sich ein wahrheitsgetreues Bild ihrer
jüdischen Mitbürger, ihres eigentlichen Lebens, machen konnten, was natürlich

mithin ein Grund war für viele Vorurteile der Christen über den
jüdischen Glauben und jüdische Sitten.

Im Frühmittelalter galten die Juden als Freie, die auch Grundbesitz
erwerben konnten, nur religiös bildeten sie eine Sondergruppe. Wenn sie auch

gerne einen Stadtteil für sich bewohnten, so gab es doch zu dieser Zeit kein
Ghetto.

Die Judenverfolgung

Die große Katastrophe begann für die Juden mit dem ersten Kreuzzug 1096.

Die an sich schon recht fragwürdigen Kreuzzüge wurden von der
pseudoreligiösen Idee getragen, das Heilige Land von den «Feinden Christi» zu
säubern. Diese auf einer primitiven Vorstellung der «Sache Christi»
beruhende Auffassung kann man vielleicht noch mit dem damaligen Pathos
ritterlicher Frömmigkeit erklären. Doch bald nach ihrem Aufbruch fragten
sich die ersten Kreuzzugsteilnehmer, «warum sie den langen Weg nach dem
Osten ziehen sollen, um die Feinde Gottes anzugreifen, wenn sie vor ihren
Augen die Juden, das gottfeindlichste Volk, das es gibt, haben, so daß sie

Christi Blut an Heiden und Juden rächen können.» Auch Priester und
Mönche scheuten sich nicht, die Horden der Kreuzzügler aufzuwiegeln. Sie

versprachen jedem Ablaß, der einen Juden tötete. Eine Mißernte machte
überdies die Leute ohnehin gereizt und unzufrieden, und viele schenkten den

Aufwieglern nur zu gerne Gehör, weil sie ihre Schulden bei den Juden auf
diese brachiale Weise loszuwerden hofften.

347



Die Kreuzzüge brachten Mord oder Zwangstaufe für die Juden von
England über das Rheinland bis in die Provence und nach Österreich5.

Die mit Gewalt Getauften kehrten fast immer zu ihrem Glauben zurück,
sobald die Gefahr vorbei war, «wie der Hund zum Erbrochenen», schreibt
charakteristischerweise ein Chronist um 1160.

Die Judenverfolgungen bildeten allerdings keine Ausnahme, auch andere
Gemeinschaften wurden mit derselben Härte verfolgt, so zum Beispiel in
Südfrankreich die Albigenser. Der gegen sie gerichtete «Kreuzzug»
verschonte übrigens auch die Christen nicht («tötet alle, Gott findet die Seinen
schon heraus»).

Die Bürger, die die Juden anfänglich schützten, nahmen an den
Verfolgungen in steigendem Maße teil. Im ersten Pestjahr 1348/49, in dem das
Hinmorden der Juden besonders große Ausmaße erreichte, waren die Bürger die
treibende und ausführende Kraft. Doch da tauchten bereits andere Motive
für die Judenverfolgung auf.

Die Anschuldigungen gegen die Juden

Vom 12. Jahrhundert an wurden die Juden des Ritualmordes, der
Hostienschändung, der Brunnenvergiftung und der Verbreitung von Pest beschuldigt.

Der Ritualmord. Des Ritualmordes wurden religiöse Minderheiten oft
bezichtigt, so schon in der Makkabäerzeit. Auch die ersten Christen blieben
von dieser Verdächtigung nicht verschont, zu der die geheimnisvolle
Eucharistiefeier den Anlaß bieten konnte. Gnostiker und Montanisten traf
die selbe Anklage, später auch die Jesuitenmissionare in China.

Als 1144 in Norwich ein Knabe namens Williams tot aufgefunden wurde,
klagte man die Juden des Ritualmordes an. Die angebliche Marterung und
Tötung des Knaben sollten eine Verhöhnung des Todes Jesu sein, das Blut
jedoch für magische Zwecke verwendet werden, wie spätere Ritualprozesse
es aufgrund von durch Folter erpreßten «Aussagen» festgestellt haben wollten

(so zum Beispiel für Vermischung mit Wein, mit Mazzen, für Stillung
der Beschneidungswunde, für Bewahrung der Frauen vor vorzeitiger
Geburt). Die Anklage war schon deshalb absurd, weil die Mosaischen Gesetze

ja den Juden verbieten, Blut zu sich zu nehmen (Lev. 17, 10), und das
Menschenfleisch gilt selbstverständlich als «unrein» (Lev. 11).

Die Unschuld der Juden am Tod der ermordeten Kinder steht heute fest.
Nach dem tatsächlichen Mörder wurde damals nie gefahndet. Für das
Verbrechen ist der traurige Fall in Pösing bei Preßburg kennzeichnend, wo —
nachdem 36 Juden wegen «Ritualmord» verbrannt worden waren — der
«ermordete» Knabe aus einem Versteck bei Christen völlig unversehrt
auftauchte.

348



Beispielhaft ist die Haltung des anglikanischen Kathederkapitels von
Lincoln, das das Grab des angeblichen «Ritualmärtyrers» Little St. Hugh in
eine Gedenkstätte für die hingemordeten unschuldigen Juden verwandeln
ließ.

Die Hostienschändung. Die Anklage der Hostienschändung behauptete,
daß die Juden konsekrierte Hostien entwendeten oder durch bestochene
Christen in ihren Besitz brachten, um sie durch Hammerschläge,
Nageleintreiben oder im Glutofen zu «martern», wobei die Hostie angeblich oft zu
bluten anfing oder verschiedene Wundererscheinungen hervorbrachte, indem
zum Beispiel aus der «gemarterten» Hostie ein winziger Jesusknabe herauswuchs.

Die Anklage enthält schon dadurch einen Widerspruch in sich, weil
ja die Juden an die Transubstantiation, die Verwandlung der Hostie in den
Leib Christi, nicht glauben. Nikolaus von Kues (1401—1464) bezweifelte
bereits die Echtheit der Hostienschändung aus theologischen Gründen
grundsätzlich.

Brunnenvergiftung und Pestverbreitung. Die Vergiftung von Brunnen
und die Verbreitung von Pest waren die weiteren Anklagen, die man zum
Vorwand der Judenmorde nahm, wobei man vielenorts den Ausbruch von
Pest auf Brunnenvergiftung zurückführte. In den Pestjahren 1348/49 zog die

Verfolgungswelle von Südfrankreich über Savoyen und die Schweiz nach
Deutschland und Österreich. Vor dieser Verfolgung flüchteten viele in
Deutschland ansässige Juden nach Polen, wo im 14. Jahrhundert die
Verfolgungen nicht so stark wüteten wie im Westen. In den Pestjahren kamen
Tausende von Juden gewaltsam um6.

Daß Verachtung und Haß gegen die Christen und ihre Religion unter
den Juden infolge der Verfolgungen nur geschürt wurden, und unter Zwang
keine echten Konversionen möglich waren, ist nur selbstverständlich. Die
Juden riefen auch oft — im Geiste des Alten Testamentes —¦ Gott um Rache

gegen die Missetäter an.

Die eigentlichen Gründe der Judenverfolgungen

Außer dem bereits angeführten pseudotheologischen Grund, nach dem im
Namen der Liebesreligion Christi des «gottesmörderischen Christenfeinde»
aus Rache am Blut Christi vernichtet werden sollten, kann man zwei
hauptsächliche Gründe aufführen, einen wirtschaftlichen und einen psychologischen.

Der Wucher. Beinahe alle Schichten der Bevölkerung, einschließlich
weltliche und kirchliche Fürsten, waren bei den Juden verschuldet. Das
3. Laterankonzil (1179), das auch den Kreuzzug gegen die Albigenser
verkündete, verbot Christen das Geldgeschäft, besonders den Wucher. Die

349



Juden, von allem Handwerk ausgeschlossen, waren gezwungen, das
Geldgeschäft als die tiefststehende Beschäftigung zu übernehmen. Luther meinte
1523, als er den Juden noch wohlgesinnt war, daß der Vorwurf des jüdischen
Wuchers eigentlich die Christen treffen müßte, denn sie treiben durch Feindschaft

und Gesetzgebung die Juden zu solchen Geschäften. An sich
untersagten die Mosaischen Gesetze den Juden den Wucher (Lev.25,36—37;
vergleiche auch Ez. 18, 8), und noch 1200 gestattete der Sefer Chassidim,
das Buch der Frommen, das Zinsnehmen nur für den Fall, daß es keine
andere Erwerbsmöglichkeit gäbe. Viele Rabbiner traten gegen die
Wuchergeschäfte auf, aber die zwingende Notlage, wie zweifellos auch eine

ausgesprochene Begabung für das Geldgeschäft machte aus den Juden Finanzleute,

die vielenorts die Finanz- und Steuerverwaltung in die Hand bekamen.
Sie genossen den Schutz der Herrscher, weil diese beinahe ständig in
Geldverlegenheit waren und den Juden das Geld immer wieder abnehmen konnten.

Der Judenschutz war ein Geschäft, die Juden mußten für Schutzbriefe
Sondergaben leisten. Gegen Haßausbrüche der Volksmassen konnten die
Herrscher die Juden aber nicht schützen. — Im übrigen gab es auch christliche

Wucherer, deren Habgier und Ausbeutungssucht oft alle Grenzen
überschritt; es kam jedoch selten vor, daß sie vom aufgebrachten Pöbel wegen
Wucher umgebracht wurden, denn eine Tat, für die man keinen Christen
verurteilt hätte, kreidete man einem Juden an, nur weil er ein Jude war.

Als man die Montes pietatis, die Pfandhäuser für die Armen gründete,
um den Wucher der Juden einzudämmen, mußte man bald feststellen, daß
der Fortbestand der Häuser nur möglich war, wenn auch sie Zins nahmen.

Es darf jedoch nicht verschwiegen werden, daß viele Juden gegen sehr
hohen Zins oder auf ein Pfand liehen und dann die Schulden erbarmungslos
eintrieben, so daß so in ruhigen Zeiten manche Juden reich und nicht wenige
Christen arm wurden, wodurch der Judenhaß natürlich nur geschürt wurde,
ihn jedoch nicht entschuldigt. Die Absicht, die Schulden loszuwerden und
den Reichtum der Juden an sich zu reißen, bildete darum bei allen
Verfolgungen eine wesentliche Triebfeder.

Der psychologische Grund. Der tiefste Grund des Judenhasses dürfte
jedoch zu allen Zeiten der psychologische gewesen sein, die vorgeblich
religiösen dienten letzten Endes nur als Rechtfertigung, und die wirtschaftlichen

waren ein willkommener, aber sekundärer Faktor.
Nur zu gern läßt sich der Mensch zum Ausleben seiner Dämonie

hinreißen. Die Herabwürdigung einer Menschengruppe, die für «untermenschlich»

erklärt wird, begrüßt er, weil er in der Degradierung einen Vorwand
zur Abreaktion seiner aufgestauten Aggressivität finden kann. Die Projizierung

des Bösen, das jeder Mensch in sich trägt, in den anderen entbindet
ihn von der Konfrontation mit sich selbst; er braucht dann das Böse nicht
in seinem eigenen Gesicht zu erschauen, sondern er kann es im anderen

350



erblicken, auch dann, wenn dieser Mitmensch kaum Züge des Bösen trägt
und unvergleichlich edler ist als er selbst.

Die Entfesselung niedriger Instinkte, hier : der Mordlust, sucht Objekte,
und der sogenannte «Untermensch» eignet sich ausgezeichnet zur Beute
dämonischer Horden, da die Beruhigung des eigenen Gewissens durch eine

Rechtfertigung ermöglicht wird. Man vernichtet ja nur «Feinde Christi»,
im Mittelalter, oder «Feinde der Nation» in den Zeiten des nationalsozialistischen

Terrors.

Die Lage der Juden in Spanien und Italien

Am längsten währte die Sicherheit der Juden in Spanien und Italien. Die
spanischen Juden, von denen viele hohe Posten bekleideten, ließen sich in
großen Mengen taufen, um den Verfolgungen zu entkommen oder um ihre
Stellung behalten zu können. Sie wurden zu sogenannten Marranos, zu
getauften Juden, die nach außen hin den Kirchengesetzen entsprechend lebten,
doch innerlich an ihrem jüdischen Glauben festhielten und die jüdischen
Gebote befolgten. Als jedoch Isabella die Katholische den Thron bestieg,
wurden die Marranos zu den Häretikern gezählt, weil sie im Geheimen die
Riten ihres ursprünglichen Glaubens ausübten, und sie wurden daher von
der Inquisition verfolgt. Glaubenstreue Juden hingegen galten nicht als

Ketzer, da sie außerhalb der Kirche standen. 1492 begann die endgültige
Austreibung der Juden aus Spanien, etwa 150000 wanderten aus, und sehr
viele von ihnen kamen um.

In Italien begann die erste große Bedrängnis der Juden 1215, als das
4. Laterankonzil unter Innozenz III. sie aus den öffentlichen Ämtern
ausschloß, zur Zahlung von Sonderabgaben verpflichtete, jeden Verkehr mit
Christen strengstens untersagte (Geschlechtsverkehr zwischen Juden und
Christen wurde mit Verbrennungstod bestraft), eine äußere Kennzeichnung
vorschrieb (für Männer das Tragen des gelben Spitzenhutes, für Frauen das

Tragen gelber Streifen ; das Versehen aller jüdischen Häuser und Geschäfte
mit besonderen Zeichen).

Papst Gregor IX. brandmarkte den Talmud als blasphemisch und sprach
1240 das Verdammungsurteil aus, aufgrund der Zusammenstellung der
«Irrtümer, Gotteslästerungen und Schmähungen» in 35 Artikeln durch den

getauften Juden Nikolaus Donin aus La Rochelle, der sich zur Aufgabe
setzte, den Talmud zu vernichten. Von 1242 an versuchte man, den Talmud
auch außerhalb von Italien aufzustöbern und zu verbrennen.

Doch die nachfolgenden Päpste zeigten sich eher tolerant, und Italien
war das einzige Land, in dem die Verfolgungen nirgends systematisch
durchgeführt wurden.

351



Die berühmte Toleranz Roms nahm jedoch ein jähes Ende, als der
berüchtigte Kardinal Caraffa zum Papst Paul IV. (1555—1559) gewählt wurde.
Für die Juden begann eine Schreckenszeit, die 315 Jahre dauern sollte. Sie

mußten ins Ghetto ziehen, dessen Tore sich erst 1848 bei der Ausrufung der
Republik öffneten, doch nur vorübergehend, als Rom wieder unter päpstliche
Herrschaft geriet, so daß die Juden bis zum Einzug der italienischen Truppen
in Rom (1870) im Ghetto bleiben mußten. Die Verordnungen, die den
Juden schlechterdings alle Rechte absprachen, waren nicht neu, sie wurden
jedoch nicht oder nur teilweise verwirklicht. Nun drängte Paul IV. mit
eiserner Härte auf ihre Durchführung. Wenn es auch immer wieder Päpste
gab (zum Beispiel Sixtus V.), die das Schicksal der römischen Juden
erleichterten, kamen die Grausamkeiten anderer Päpste den Juden gegenüber
beinahe den nationalsozialistischen Greueln gleich7.

Luther und die Juden

Luther befaßte sich in verschiedenen Schriften mit den Juden, von denen
besonders zwei ein charakteristisches Bild der Wandlung in seiner
Auffassung bieten8.

Die erste, mit dem Titel: Daß Jesus Christus ein geborener Jude sei
(1523), verfaßte er, um einerseits die jüdische Abstammung Jesu und seine

Geburt von einer Jungfrau zu verteidigen, andererseits aus Gründen der
Judenmission. Er wandte sich darin gegen die Deklassierung der Juden und
verteidigte sie sogar — wie oben angeführt wurde — gegen den Vorwurf
des Wuchers. Bei Bekehrungsversuchen müßten die Christen mit den Juden
Geduld haben, ihnen zuerst den Menschen Jesus als den Messias erkennbar
machen. Ihre Schuld am Tode Christi wurde doch am Kreuz gebüßt —, oder
man müßte aber annehmen, daß die Schuld aller Menschen ungesühnt blieb,
was allerdings dem christlichen Glauben widerspricht. Luther sah die
Vorrangstellung der Juden in ihrer herrlichen Vergangenheit. Dabei betrachtete
er aber die Judengeschichte selbst nur retrospektiv und nahm zu ihrer
gegenwärtigen Geschichte keine Stellung.

Wie der Titel seiner späteren Schrift Von den Juden und ihren Lügen (1543)
verrät, gehört sie in die Reihe seiner judenfeindlichen Schriften: Luthers
Stellung zu den Juden erfuhr in den 20 Jahren eine gründliche Änderung.
Es ist dies eine Schmähschrift gegen die Juden, in der von der Verherrlichung

des Gottesvolkes keine Rede mehr ist und die Maßnahmen gegen
die Juden vorschlägt, die den nationalsozialistischen Verbrechen, etwa in der
Kristallnacht, nicht nachstehen. So konnte sich Julius Streicher, der Herausgeber

des antisemitischen Hetzblattes «Der Stürmer», in seiner
Verteidigungsrede im Nürnberger Prozeß 1946 ausdrücklich auf diese Schrift

352



Luthers berufen9. Es ist auch kein Wunder, daß unter den askenasischen

(das heißt nach Osten geflüchteten) Juden «Luther» als Schimpfname galt10.
Viele protestantische Theologen nehmen — wohl mit Recht — Luthers

frühere Schriften zur Grundlage seiner Lehre, in denen er die theologischen
Probleme noch mit klarem Kopf erörterte ; sie sind auch seine bleibenden,
fruchtbaren Werke. So wird man auch viele Erkenntnisse Luthers das

Judentum betreffend aus der ersten Schrift beherzigen können, vor allem
seine Aussagen über die Schuldfrage beim Tod Christi, wenn man über das

Verhältnis des Christentums zu den Juden nachdenkt.

Das Zweite Vatikanische Konzil und die Juden

Den entscheidenden Schritt in der Revision der Einstellung der katholischen
Kirche zum Judentum vollzog bekanntlich Papst Johannes XXIII.

Er beauftragte 1960 Kardinal Bea, eine Erklärung über das jüdische Volk
auszuarbeiten, die nach vielfacher Umarbeitung als ein Teil des Dekrets
«Über das Verhältnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen»
1965 vom Konzil durch Abstimmung angenommen wurde11.

Der vierte, längste Teil dieses Dekrets gilt dem «Stamme Abrahams».
Er hebt zunächst die Verbundenheit der Kirche mit dem Judentum hervor.
Die Kirche Christi findet die Anfänge ihres Glaubens bei den Patriarchen,
bei Moses und den Propheten, durch das jüdische Volk empfing auch sie die

Offenbarung des Alten Testaments. Christi Kreuzestod hat Juden und
Heiden versöhnt und beide in sich vereinigt. Aus dem jüdischen Volk
stammt Christus selbst, seine Mutter und die Apostel.

Obwohl ein großer Teil der Juden das Evangelium nicht angenommen
hat, sind sie immer noch von Gott geliebt, da Gottes Gnadengabe und
Berufung unwiderruflich sind.

Das Dekret hält ferner fest, daß die jüdischen Obrigkeiten mit ihren
Anhängern auf den Tod Christi gedrungen haben ; doch die Ereignisse seines

Leidens können weder allen damals lebenden Juden ohne Unterschied, noch
den heutigen Juden zur Last gelegt werden. Wenn auch die Kirche — laut
Dekret — «das neue Volk Gottes» ist, darf man die Juden nicht als von Gott
verworfen oder verflucht darstellen. — Der Ausdruck «Gottesmörder»
wurde übrigens bereits 1964 aus dem Entwurf entfernt.

Das Dekret verurteilt im weiteren alle Verfolgungen gegen irgendwelche
Menschen, nicht aus politischen, sondern aus religiösen Gründen, so
ausdrücklich «alle Haßausbrüche, Verfolgungen und Manifestationen des

Antisemitismus, die sich zu irgendeiner Zeit von irgend jemandem gegen die
Juden gerichtet haben.» — Darin liegt natürlich auch die Verurteilung der
Verfolgungen, die den Juden seitens des Christentums beziehungsweise der
Kirche widerfahren sind.

353



Das Dekret schließt mit der Verwerfung der Diskriminierung und
Verfolgung jedes Menschen wegen seiner Rasse, Farbe, seines Standes oder
seiner Religion12.

Die Christen und das Judentum

Überblickt man die unermeßlichen Leiden, denen das auserwählte Volk
Gottes in seiner nachchristlichen Geschichte ausgesetzt war, so muß man
sich unwillkürlich fragen, ob die Juden nicht die weiterwährende Agonie
Christi, die Hildegard von Bingen in ihren Visionen erschaute und von der
Pascal sprach, in ihrer Leidensgeschichte mitgelitten hatten? Darauf darf
man vielleicht auch die Bemerkung P. Yves Congars im Jahre 1953 beziehen,
daß diese Leiden Israels die geheimnisvollen Vorbedingungen für ein
besseres Verständnis der Stellung dieses Volkes im göttlichen Heilsplan sein

mögen13.
Im Angesicht dieses Leidens, das die Christenheit in hohem Maße

mitverschuldet hatte, wird sich jeder Christ hüten, auf die Juden herabzuschauen,

etwa weil sie zu denen gehören, die «nicht fähig» sind, Christus
als den Messias zu erkennen. Das Konzil spricht zum Beispiel in der dogmatischen

Konstitution über die Kirche (Nr. 16) nur von jenen, die «das
Evangelium Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennen», die jedoch
das Heil erlangen können, falls sie Gott suchen, ohne zu definieren, was hier
mit «ohne Schuld» gemeint ist14. Es würde auch schwer fallen, es zu
definieren, denn der Glaube an Christus beruht nicht auf einem Willensakt,
sondern ist eine Folge der Gnade. Wenn jedoch der Glaube an Christus kein
eigenes Verdienst ist, sondern aus Gottes Gnade geschieht, so wird man sich
fragen müssen, ob es nicht von einer höheren Gnade Gottes zeugt, wenn ein
Volk sein Leiden so ungebrochen übersteht und vielleicht sogar tatsächlich
der Agonie Christi teilhaftig wird und somit zum Erlösungswerk weiterhin
beiträgt, auch wenn der Sinn seines Leidens letzten Endes doch Gottes
Geheimnis bleibt.

Man muß sich natürlich hüten, das Leiden der Juden als Strafe
anzusehen, selbst wenn die verfolgten Juden, den Worten der Propheten
eingedenk, es vielfach als solche begriffen haben.

Und man darf auch keiner Dämonisierung und keiner Idealisierung der
Juden verfallen, beide würden das richtige Verhältnis zum Judentum
untergraben. Allzu lange maß die Christenheit mit ungleichen Maßen. Eine
Untat, die bei einem Christen seiner verbrecherischen Veranlagung
zugeschrieben wurde, betrachtete man bei einem Juden oft als kennzeichnend
für seine Rasse. Man sah im Juden nicht den Menschen, sondern den
Vertreter einer fremden Gemeinschaft, den man mit Vorliebe Verdächtigungen

354



aussetzte. Der Christ, aber auch der Nichtchrist, muß den Juden in erster
Linie als den Menschen seinesgleichen nehmen, der das Gute und das
Böse im selben Maße in sich trägt wie er selbst, und den er ausschheßhch
nach dem Wert seiner Persönlichkeit einzuschätzen hat.

Die wachsende Verfolgung des Christentums, die Konfrontierung mit
einem religionsfeindlichen Atheismus, an dessen Entstehung die Christenheit

gewiß nicht ohne Schuld ist, lassen die Christen allmählich erkennen,
daß sie, wenn sie sich als aus dem Volke Gottes emporgewachsen betrachten,
so auch das Schicksal dieses Volkes, das sie so lange selbst beschwerten, teilen
müssen. Und sollte der Christenheit ein ähnliches Leiden bevorstehen, so
kann sie sich am Beispiel des jüdischen Volkes stärken, das das große Leiden
mit Geduld, im Glauben unvermindert und sich Gottes unerforschlichem
Willen ganz ergeben ertragen hat.

Literatur

(1) Hannecläre Baur: Die Juden in Rom, Orientierung, 2/1964.
(2) Augustin Kardinal Bea: Die Kirche und das jüdische Volk, Freiburg i. Br. 1966.

(3) Peter Browe S. J.: Die Judenbekämpfung im Mittelalter, Ztschr. f. kath. Theologie,
Bd. 62, 1938, pp. 197—231, 348—384.

(4) W. P. Eckert - E. L. Ehrlich (Herausgeber): Judenhaß — Schuld der Christen?! Essen

1964; Ergänzungsheft 1966.

(5) W. D. Marsch - K. Thieme (Herausgeber): Christen und Juden, ihr Gegenüber vom
Apostelkonzil bis heute, Mainz 1961.

(6) Cecil Roth: Short History of the Jewish People, London 19483.

Die Werke (2), (4) und (5) enthalten zahlreiche Hinweise auf weitere Schriften der
einschlägigen Literatur.

1 Vgl. Lit. (5), S. 210f. — 2 Vgl. Lit. (2), (5), S. 128. — " Zum Werdegang des

S. 138. — 3 Vgl. Lit. (5), S. 56f. — 4 Hilde- Konzildekrets vgl. Lit. (2), ferner in Lit. (4)
gard von Bingen: De operatione Dei, 9, 7 die Abhandlungen: E. L. Ehrlich, Die
und 10, 17—18. — 5 Kreuzzüge fanden Juden und das Konzil, S. 399f.; J. Chr.
statt: 1096,1146, 1188, 1196/97. — «Pest- Hampe, Die Judenfrage auf dem Konzil,
jähre waren ferner: 1356, 1369,1384,1395, S. 406f.; derselbe Vf. Aber am Morgen ist
1410 und 1431. — ' Z.B. Pius V. (1566— Freude — Die Judenerklärung des Konzils,
1572); Clemens VIII. (1592—1605); Urban Ergänzungsheft S. 13f. — 12Der Dekret-
VIII. (1623—1644); Pius VI. (1775—1799). text ist abgedruckt in Lit. (2), S. 135f.;
Zur Geschichte der Juden in Rom vgl. Lit. anschließend die vier Relationen zu den

(1). — 8 Dargestellt nach Martin Stöhr: Entwürfen, die Kardinal Bea jeweils an
Martin Luther und die Juden, Lit. (5), den Sessionen gehalten hat. — ls Vgl. Lit.
S. 115f. — 9Vgl. Der Prozeß gegen die (4), S. 377. — 14Lit. (2), S. 35f. und
Hauptkriegsverbrecher vor dem internatio- S. 129. Der Text scheint denjenigen, die
nalen Militärgerichtshof Nürnberg, Nürn- Christus nicht annehmen, das Heil indirekt
berg 1947, Bd. XII, S. 346. — 10 Vgl. Lit. abzusprechen.

355


	Die Christenheit und die Juden

