Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 4

Artikel: Die Christenheit und die Juden
Autor: Gosztonyi, Alexander

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Scheinldsungen des Auslandes ist damit zwar psychologisch versténdlich,
aber keineswegs entschuldbar.

Ihre Schwierigkeit beruht zur Hauptsache auf der Evolution der natur-
wissenschaftlichen Heilkunde und auf dem ebenso gewaltig angestiegenen
Bedarf einer Wohlstandsgesellschaft, der durch alle vorhandenen Hilfs-
mittel nicht gedeckt werden kann. Es ist unwahrscheinlich, dass die offent-
lichen Mittel je dafiir ausreichen, und zwar je weiter die Entwicklung fort-
schreitet, desto weniger. (Als Garant der Finanzierung miisste man wohl
— das ein ketzerischer Gedanke — eine baldige Stagnation der wissen-
schaftlichen Fortschritte wiinschen.) Ganz sicher wird aber die Allgemein-
heit iiberfordert, wenn sie nicht nur fiir die Consommation médicale, sondern
auch noch fiir die Surconsommation médicale Mittel aufbringen muss.
Die Besinnung auf das Unerlissliche und somit auf eine Sicherstellung der-
jenigen Medizinaldienste, die in erster Linie dieses Notwendige leisten, ist
die vordringliche Aufgabe. Ausser Zweifel steht natiirlich jener objektiv
erkennbare Bedarf, bei welchem es praktisch keine Surconsommation, das
heisst keinen Missbrauch zu allgemein gefasster Garantien gibt: der Bedarf
an Spitalversorgung, an der Behandlung schwerer, linger dauernder
Krankheiten und an teuren diagnostischen Leistungen. Es wire erwiinscht,
wenn sich ein Gesprich anbahnen wiirde, wie man ein derart limitiertes
Ziel erreichen konnte und von den sterilen Zinkereien um eine illusionére
Totalversicherung loskédme.

Die Christenheit und die Juden

ALEXANDER GOSZTONYI

Anscheinend muBte es zur erschiitternden Katastrophe des europdischen
Judentums im 20.Jahrhundert kommen, zu einer Katastrophe, in der Men-
schen ausschlieBlich aufgrund einer véllig unzuldnglich definierten ethni-
schen Klassierung hingemordet wurden, damit die Christenheit begann, sich
tiber ihre Stellung zum Judentum zu besinnen und ihre jahrtausendelange
eigene Verschuldung am schweren Schicksal des jiidischen Volkes einzu-
sehen. Christen und Juden bemiihen sich seit Kriegsende in Publikationen,

341



Vortrdgen, an gemeinsam veranstalteten Tagungen die Vorurteile, die nicht
zuletzt in religiésen Vorstellungen wurzeln, durch Vertiefung in das Wesen
des jiidischen Glaubens und in die heilsgeschichtliche Bedeutung des jiidi-
schen Volkes wie durch schonungslose Enthiillung von Geschichte und Mo-
tiven der Judenverfolgung abzubauen und das gegenseitige Verstindnis zu
fordern; ein Verstindnis, dem jegliche missionarische Absicht fern bleiben
muB} und das die Anerkennung des Judentums in seiner Eigenart zu erzielen
hat.

GewibB, es gab auch frither immer wieder Christen, die sich — nicht selten
in einer vom Antisemitismus vergifteten Zeit — fiir die briiderliche Annahme
der Juden eingesetzt haben; Namen protestantischer Theologen wie Franz
Delitzsch (1823—1890), Joh. Chr. v. Hofmann (1810—1877) oder Chr.
E. Luthard (1823—1902) zeugen dafiir!. Der eigentliche Aufbruch der Ara
neuer Beziehungen erfolgte jedoch erst in den letzten 20 Jahren. Auf katho-
lischer Seite fiihrte Papst Johannes XXIII. die entscheidende Geste aus; er
begriilte eine Delegation amerikanischer Juden mit den Worten: «Ich bin
Josef, euer Bruder!» und sorgte dafiir, daB die Kirche dem Gebot dieser
Bruderliebe auch offiziell nachkommt.

Eine Frage an den Menschen und eine Frage an den Christen

Bei der Beschiftigung mit dem Verhalten der Christen gegeniiber den Juden
sieht man sich unwillkiirlich vor zwei Fragen gestelit.

Die erste — eine sehr banale, doch nur selten ernstlich gestellte Frage —
betrifft die Selbstsicherheit aller Menschen, die aus irgendwelchen Griinden,
besonders aber aus vorgeblich religiosen, auf andere Menschen herab-
schauen. Hat denn der Mensch vor seiner Empfingnis Moglichkeit und
Macht, seine irdische Gestalt auszusuchen? Ist es ein Verdienst, als Weiller
und nicht als Farbiger, als Christ und nicht als Jude geboren zu werden?
Darf in dieser Unterscheidung weill und farbig, Christ und Jude die geringste
Wertung liegen? Es ist geradezu erschreckend, wie selten der weile Nicht-
Jude sich vorzustellen versuchte, wie es ihm zumute wire, wenn er der Jude
oder der Farbige wire, den er verachtete oder sogar verfolgte. Natiirlich gilt
dies auch umgekehrt: der Jude oder der Farbige, der auf den Nichtjuden
oder den WeiBen herabschaut, bekundet dieselbe striafliche Haltung. Der
Mensch miiite doch wissen, daB} sein Schicksal, in einem bestimmten Volk,
in einer Rasse und einer Familie geboren zu sein, eine Aufgabe, aber kein
Privileg ist, und daB er genau so gut in einem anderen Milieu mit einer an-
deren Hautfarbe und ethnischer Zugehérigkeit auf die Welt hitte kommen
konnen. Der Glaubige mufl auBBerdem wissen, daB3 diese Aufgabe ihm von
Gott gestellt ist. Wiirde der Mensch einsehen, wie fragwiirdig die Selbstver-

342



standlichkeit ist, mit der er so oft seine Situation, in die er gestellt ist, hin-
nimmt, wiirde er auch mehr Verstindnis fiir seine andersgearteten Mit-
menschen an den Tag legen.

Die zweite Frage taucht auf, wenn man beim Durchblittern der Ge-
schichte des christlich-jidischen Verhaltnisses erfahren muB, wie wenig
Rechnung der Tatsache getragen wurde, dal Jesus ein Jude war. (Das Kon-
zilsdekret tiber die Juden, wie schon Luther in einer Friihschrift, von denen
noch die Rede sein wird, weist mit Nachdruck auf diese Tatsache hin2.)
Kann man Christi Gestalt und Botschaft auch nur annidhernd richtig ver-
stehen, wenn man seine jlidische Herkunft unberiicksichtigt 1a468t? Heute
neigt das Geschichtsverstindnis ohnehin dazu, eine Personlichkeit aus
ihrer Zeit heraus zu begreifen zu versuchen, und die moderne jiidische Jesus-
Forschung wie die christlichen zeitgeschichtlichen Untersuchungen, aber
auch ein unvoreingenommenes Verstindnis des Neuen Testaments fiihren
eindeutig vor Augen, wie tief Jesus im jiidischen Boden verwurzelt war.
Aber: reicht das historische Verstindnis, der Sinn fiir das Milieu, aus, um
das spezifisch Jiidische an Jesu Gestalt zu erfassen? Mull man nicht vielmehr
versuchen, sich in das jiidische Leben, das bei den glaubenstreuen Juden ganz
und gar ein Leben aus dem Glauben ist, hineinzufiihlen, um Christus ndher-
zukommen, somit allerdings auch das ihn vom Judentum Trennende besser
erfassen zu konnen? Vielleicht steigt dann im tiefgldubigen Christen der
Wunsch auf, den Ignatius von Loyola ausgesprochen hatte: wie gerne wire
ich Jude, um auch hierin Christus dhnlich zu sein!

Der vorgebliche Grund der Judenfeindlichkeit in der Christenheit

Mag auch das MiBtrauen oder sogar der HaB der ersten Christen den Juden
gegeniiber in den Anfeindungen und Verfolgungen, die sie von Juden, unter
ihnen vom jungen Saulus, zu erdulden hatten, einen ersten Grund gehabt
haben, so tritt bereits bei den Kirchenvitern auch ein «theologisches»
Motiv auf, das fiir die Ablehnung des Judentums beinahe bis heute ent-
scheidend war: die Juden wurden als « Gottesmorder» hingestellt. Origines
verkiindete, daB die Juden der Auserwidhlung unwiirdig geworden waren,
weil sie Christus getotet hatten, Hieronymus, Johannes Chrisostomus,
Ambrosius und andere sahen in den Juden die Enterbten, die ihren Heils-
anspruch verwirkt hatten.

Der Ruf der Juden, «Gottesmdrder» zu sein, entstand aufgrund des
Prozesses Jesu.

Die Verurteilung und Hinrichtung Jesu stellen ein auBergewohnlich kom-
plexes Problem dar. Sachlich diirfte feststehen, daB bestimmte fithrende
Kreise im damaligen Judentum, Mitglieder des Synhedrion, des Hohen
Rates, Jesus der Gotteslisterung, angemaften Messianitit und Tempel-

343



schindung fiir schuldig befunden hatten, es spielten aber auch politische
Motive in den ProzeB} hinein. Die Behauptung, Gott bzw. Gottes Sohn zu
sein (Mt. 26, 64; Mk. 14, 62), wurde nach Mosaischen Gesetzen (Lev. 24,
16) mit Todesstrafe (Steinigung) geahndet. Da das Synhedrion zur Zeit der
romischen Verwaltung Palistinas nicht das Recht hatte, Todesurteile zu
vollstrecken, muBte es die Bestitigung des Urteils durch den Prokurator ein-
holen. Nach iibereinstimmenden Berichten der Evangelisten scheint Pilatus
die Unschuld Jesu zumindest geahnt zu haben, wenn nicht sogar von ihr
bald schon iliberzeugt gewesen zu sein; er lieB ihn dem Begehren der Juden
entsprechend dennoch hinrichten.

Die Schuldfrage

Bevor man versucht, die Schuldfrage im ProzeB abzuklaren, muBl man sich
ernsthaft die Gewissensfrage stellen, ob man selbst als Zeitgenosse Jesu ihn
als den Sohn Gottes oder den Messias erkannt hidtte. Und bevor man mit
einem voreiligen Ja antwortet, muB3 man sich als Christ darauf besinnen, ob
man Menschen mit auBergewShnlicher religioser Strahlungskraft, ndmlich
wahrhaften Christustragern, ja letztlich allen Menschen gegeniiber so auf-
geschlossen ist, dal man Christus in ihnen und in der verborgenen Tiefe
jedes Menschen wahrnehmen wiirde? Verletzt nicht jeder Akt des Hasses
Christus? T6ten und toteten wir Christus nicht in allen unschuldig — viel-
leicht sogar in schuldig — Geté6teten?

Und wer von uns wiirde die unmittelbare, gewissermaBen animalische
Nihe Gottes in Menschengestalt tatsdchlich ertragen konnen?

Geschichtlich wird festzuhalten sein, daB mehrere Glieder des damaligen
Synhedrions, jedoch nicht alle (vgl. Luk. 23, 51), Jesus zum Tode verurteil-
ten, und viele Aufgehetzte seinen Tod forderten. Es steht aber ebenfalls
fest, daB3 das «Volk» vor Pilatus nur einen verhéltnisméBig geringen Teil des
judischen Volkes darstellte.

Formaljuristisch gesehen ist es also eine relativ kleine Anzahl von Juden,
die fiir Jesu Tod verantwortlich ist. Die Schuldfrage hat aber einen wei-
teren Aspekt. Denn die Passion Jesu ist ein viel zu gewaltiges heilsge-
schichtliches Ereignis, als daB3 man hier an einer menschlichen Schuld fest-
halten diirfte. Die Abkldrung der Schuldfrage entzieht sich darum letzten
Endes der menschlichen Gerichtsbarkeit. Jesus selbst sagt von den ihn ab-
lehnenden Juden, daB Gott ihr Herz verstockt habe (Mt. 13, 14—15; Joh.
12, 40); sie waren also Werkzeuge im Heilsplan Gottes. Die Passion Jesu
fiihrte zur Erlésung aller Menschen ; diejenigen aber, die diese Passion und
damit das Erlosungswerk irdisch ermoglichten, handelten stellvertretend
fiir die ganze Menschheit. Das Bdse namlich, das die einen tun oder taten,
ist nicht nur eine theoretische, sondern eine reale Mdoglichkeit fiir jeden

344



Menschen. Wegweisend fiir den Christen ist hierin das Verhalten des jungen
Bernanos, der fiir sein erspartes Geld jeweils eine Messe fiir das Seelenheil
des Judas lesen lieB. Der Christ also, der wirklich an die Erldsung glaubt,
wird wissen, daB er nicht weniger und auch nicht mehr an der Verurteilung
Jesu schuldig ist als jene Juden, die gerufen haben: «Sein Blut komme iiber
uns und iber unsere Kinder!» (Mt. 27, 25.)

Dieses zweifellos erschreckende Wort kann wiederum nur unter zwei
Aspekten richtig gewertet werden. Erstens unter dem Aspekt der weiteren
Gewissensfrage, ob man selbst — aus entschuldbaren oder unentschuld-
baren Griinden, zum Beispiel in Erregung — nicht oft auch Worte gespro-
chen hat, an denen man keineswegs behaftet bleiben mochte? Und zweitens
unter dem Aspekt der Barmherzigkeit Gottes: jeder Mensch wire wohl ver-
loren, wenn Gott in der Tat Rechenschaft fiir jedes Wort von ihm fordern
wiirde —, wie Jesus es doch ankiindigt (Mt. 12, 36) —; und nur Reue und
das Vertrauen in Gottes Barmherzigkeit kann in ihm die Hoffnung auf Be-
freiung von der Last seiner Worte wachhalten. '

Die These der Kollektivschuld

Diese Differenzierung im Problemkomplex des «Gottesmordes» wurde in
der nachapostolischen Zeit bis heute ganz beiseite gelassen. Und nicht nur
das; die Christenheit bezichtigte nicht nur die Zeitgenossen Jesu, sondern
auch die Juden spéterer Generationen der Kollektivschuld, als hitten sie an
der Verurteilung Jesu teilgenommen; in der menschlichen Geschichte ein
einmaliges Phidnomen, denn keinem einigermafBlen verniinftigen Menschen
wiirde es einfallen, die heutigen Vertreter einer Gemeinschaft, eines Volkes,
wegen der Missetaten der Vorfahren zu verurteilen.

Unbeachtet blieb ferner, daB Jesus selbst, seine Mutter, die Apostel und
die ersten Christen ja Juden waren, und daB Juden das Evangelium in die
Welt getragen haben. Nur zu gerne beschrinkte man die harten Worte Jesu
gegen die Pharisder und die Schriftgelehrten auf die damalige Obrigkeit der
Juden, ohne wahrhaben zu wollen, daf3 Jesu Mahnungen den religios Verant-
wortlichen aller Zeiten gelten, die leider allzu oft «das Himmelreich vor den
Menschen zuschlieBen, und die, die hineingehen wollen, nicht hineingehen
lassen.» (Mt. 23, 13.)

Die Christen gingen auch tiber die Deutung der Juden durch Paulus im
Heilsplan (R6m. 11) hinweg. Paulus betont, daB3 die von Gott vorausge-
sehene Verfehlung «eines Teiles» der Juden die Einbeziehung der Heiden in
Gottes Kindschaft erst erméglichte. Doch aus der Gotteskindschaft sind die
Juden nicht verstoBen, ganz Israel erlangt das Heil am Ende der Zeiten.

Selbst der sogenannte Barnabasbrief (Anfang des 2. Jahrhunderts in
Alexandrien entstanden), der zu den ersten Dokumenten der Judenfeindlich-

345



keit gehort, sagt noch, dal am Ende auch die Juden gerettet werden (13, 5);
und Augustin, hierin mit dem Barnabasbrief iibereinstimmend, hebt auch das
Verdienst der Juden als Verehrer des einzigen Gottes hervor, wenn er auch
dann von «verworfenen und aufriihrerischen Juden» spricht3. Im Mittel-
alter ist Hildegard von Bingen (1098—1179) die einzige, die die Juden nicht
als «Verstockte», sondern als « Unwissende», die Jesus aus Unkenntnis ver-
urteilten, bezeichnet, die Christen anregt, fiir sie zu beten, und den Juden
Befreiung aus ihren damals groBen Bedrangnissen verheiBt?.

Verhdngnisvoll fir das Verstdndnis der Juden wurde die radikale Unter-
scheidung zwischen vor- und nachchristlichem Judentum. Die Hoch-
schiatzung galt den Juden des Alten Testaments als dem auserwahlten Volke
Gottes, die nachchristlichen Juden fanden nur Geringschitzung, weil sie
ihre Auserwéhltheit und damit ihre heilsgeschichtliche Bedeutung — laut
dieser Auffassung — verwirkt hatten, und die Christen glaubten, sich nun
als das neue Volk Gottes betrachten zu diirfen. Heute, in Anbetracht des
groflen Leidens dieses Volkes wiahrend zweier Jahrtausende, beginnen wir
Christen zu ahnen, daf3 die Juden nach wie vor das auserwihlte Volk Gottes
sind, deren Geschichte auch in der Gegenwart heilsgeschichtliche Bedeutung
hat.

Die ersten Unterdriickungen der Juden

Der praktische Grund der Diskrepanz zwischen Christen und Juden in den
ersten nachchristlichen Jahrhunderten ist zunachst in der Rivalitit der beiden
Religionen zu suchen. Die Konkurrenz-Situation dem jiidischen Proselytis-
mus gegeniiber reichte bis ins 9. Jahrhundert hinein. Im Spétrémischen
Reich galt noch die jiidische Religion als erlaubte, die christliche als ver-
botene Religion. Die Wendung kam unter Konstantin, dessen Anordnungen
(321 und 339) die Ausiibung des jiidischen Kultes erschwerten und die Ehe
zwischen Christen und Juden bei Todesstrafe untersagten. Der Codex
Theodosianus (438), «zum Zwecke der Ziichtigung dieser schandlichen Men-
schen geschaffen», verschlimmerte dann die Stellung der Juden aufs emp-
findlichste. Selbst die Zerstorung von Synagogen wurde «unter besonderen
Umstdnden» gestattet.

Die Gleichsetzung mit den Christen konnte ein Jude nur durch die
Taufe erlangen, also unter Preisgabe seiner religiosen Uberzeugung. Diese
Grundhaltung gegeniiber den Juden, die somit zu Biirgern zweiter Klasse
deklariert wurden, war bis ins 19. Jahrhundert richtunggebend.

Papst Gregor der Grofe (590—604) mubte, in seinem Bestreben nach
MaBhalten, gegen Zwangstaufen eingreifen. Er schritt auch gegen Bischofe
ein, die Synagogen beschlagnahmten.

346



Obwohl die Christen die Rechte der Juden einschrinkten, hiclten sie
ihre Anwesenheit fiir notwendig, da sie den lebendigen Beweis fiir die Ge-
schichtlichkeit Jesu und den Erlésungstod lieferten.

Die Beziehung der Juden zu den Nichtjuden

Eine der Folgen der auf die Unterdriickung der Juden gerichteten Ma@-
nahmen war, daB} die Juden noch mehr in die Isolierung getricben wurden.
Ihre religionsgesetzlichen Vorschriften erschwerten ihnen ohnehin den
iiblichen Verkehr mit Nichtjuden, die strengen Speisegebote machten es bei-
nahe ganz unmdglich, an Gastméhlern teilzunehmen, die Nichtjuden ver-
anstalteten, oder Nichtjuden an ihren Tisch einzuladen. Ihre Religions-
gesetze dringten ferner darauf, das Gesprich mit einem Nichtjuden nur auf
das Geschiftliche zu beschrinken, so daBl ein echtes Gespriach zwischen
Juden und Christen im Alltag kaum zustande kommen konnte. Dies machte
es schier unmaglich, daB die Christen sich ein wahrheitsgetreues Bild ihrer
judischen Mitbiirger, ihres eigentlichen Lebens, machen konnten, was natiir-
lich mithin ein Grund war fiir viele Vorurteile der Christen tiber den jiidi-
schen Glauben und jiidische Sitten.

Im Frithmittelalter galten die Juden als Freie, die auch Grundbesitz er-
werben konnten, nur religios bildeten sie eine Sondergruppe. Wenn sie auch

gerne einen Stadtteil fiir sich bewohnten, so gab es doch zu dieser Zeit kein
Ghetto.

Die Judenverfolgung

Die grofle Katastrophe begann fiir die Juden mit dem ersten Kreuzzug 1096.
Die an sich schon recht fragwiirdigen Kreuzziige wurden von der pseudo-
religiosen Idee getragen, das Heilige Land von den «Feinden Christi» zu
sdubern. Diese auf einer primitiven Vorstellung der «Sache Christi» be-
ruhende Auffassung kann man vielleicht noch mit dem damaligen Pathos
ritterlicher Frommigkeit erkldren. Doch bald nach ihrem Aufbruch fragten
sich die ersten Kreuzzugsteilnehmer, « warum sie den langen Weg nach dem
Osten ziehen sollen, um die Feinde Gottes anzugreifen, wenn sie vor ihren
Augen die Juden, das gottfeindlichste Volk, das es gibt, haben, so daB sie
Christi Blut an Heiden und Juden richen konnen.» Auch Priester und
Maonche scheuten sich nicht, die Horden der Kreuzziigler aufzuwiegeln. Sie
versprachen jedem AblaB, der einen Juden totete. Eine MiBBernte machte
tiberdies die Leute ohnehin gereizt und unzufrieden, und viele schenkten den
Aufwieglern nur zu gerne Gehor, weil sie ihre Schulden bei den Juden auf
diese brachiale Weise loszuwerden hofften.

347



Die Kreuzziige brachten Mord oder Zwangstaufe fiir die Juden von
England iiber das Rheinland bis in die Provence und nach Osterreich5.

Die mit Gewalt Getauften kehrten fast immer zu ihrem Glauben zuriick,
sobald die Gefahr vorbei war, «wie der Hund zum Erbrochenen», schreibt
charakteristischerweise ein Chronist um 1160.

Die Judenverfolgungen bildeten allerdings keine Ausnahme, auch andere
Gemeinschaften wurden mit derselben Hirte verfolgt, so zum Beispiel in
Stidfrankreich die Albigenser. Der gegen sie gerichtete «Kreuzzug» ver-
schonte iibrigens auch die Christen nicht («totet alle, Gott findet die Seinen
schon heraus»).

Die Biirger, die die Juden anfinglich schiitzten, nahmen an den Verfol-
gungen in steigendem MaBe teil. Im ersten Pestjahr 1348/49, in dem das Hin-
morden der Juden besonders groBe AusmaBe erreichte, waren die Biirger die
treibende und ausfithrende Kraft. Doch da tauchten bereits andere Motive
fir die Judenverfolgung auf.

Die Anschuldigungen gegen die Juden

Vom 12. Jahrhundert an wurden die Juden des Ritualmordes, der Hostien-
schindung, der Brunnenvergiftung und der Verbreitung von Pest beschuldigt.

Der Ritualmord. Des Ritualmordes wurden religiose Minderheiten oft
bezichtigt, so schon in der Makkabéerzeit. Auch die ersten Christen blieben
von dieser Verddchtigung nicht verschont, zu der die geheimnisvolle
Eucharistiefeier den AnlaB bieten konnte. Gnostiker und Montanisten traf
die selbe Anklage, spiter auch die Jesuitenmissionare in China.

Als 1144 in Norwich ein Knabe namens Williams tot aufgefunden wurde,
klagte man die Juden des Ritualmordes an. Die angebliche Marterung und
Totung des Knaben sollten eine Verhéhnung des Todes Jesu sein, das Blut
jedoch fiir magische Zwecke verwendet werden, wie spétere Ritualprozesse
es aufgrund von durch Folter erpreBten «Aussagen» festgestellt haben woll-
ten (so zum Beispiel fiir Vermischung mit Wein, mit Mazzen, fiir Stillung
der Beschneidungswunde, fiir Bewahrung der Frauen vor vorzeitiger Ge-
burt). Die Anklage war schon deshalb absurd, weil die Mosaischen Gesetze
ja den Juden verbieten, Blut zu sich zu nehmen (Lev. 17, 10), und das Men-
schenfleisch gilt selbstverstdndlich als «unrein» (Lev. 11).

Die Unschuld der Juden am Tod der ermordeten Kinder steht heute fest.
Nach dem tatsdchlichen Moérder wurde damals nie gefahndet. Fiir das Ver-
brechen ist der traurige Fall in Posing bei PreBburg kennzeichnend, wo —
nachdem 36 Juden wegen «Ritualmord» verbrannt worden waren — der
«ermordete» Knabe aus einem Versteck bei Christen vollig unversehrt auf-
tauchte.

348



Beispielhaft ist die Haltung des anglikanischen Kathederkapitels von
Lincoln, das das Grab des angeblichen « Ritualmértyrers» Little St. Hugh in
eine Gedenkstétte fiir die hingemordeten unschuldigen Juden verwandeln
lieB.

Die Hostienschdndung. Die Anklage der Hostienschindung behauptete,
daB die Juden konsekrierte Hostien entwendeten oder durch bestochene
Christen in ihren Besitz brachten, um sie durch Hammerschldge, Nagel-
eintreiben oder im Glutofen zu «martern», wobei die Hostie angeblich oft zu
bluten anfing oder verschiedene Wundererscheinungen hervorbrachte, indem
zum Beispiel aus der «gemarterten» Hostie ein winziger Jesusknabe heraus-
wuchs. Die Anklage enthilt schon dadurch einen Widerspruch in sich, weil
ja die Juden an die Transubstantiation, die Verwandlung der Hostie in den
Leib Christi, nicht glauben. Nikolaus von Kues (1401—1464) bezweifelte
bereits die Echtheit der Hostienschindung aus theologischen Griinden
grundsitzlich.

Brunnenvergiftung und Pestverbreitung. Die Vergiftung von Brunnen
und die Verbreitung von Pest waren die weiteren Anklagen, die man zum
Vorwand der Judenmorde nahm, wobei man vielenorts den Ausbruch von
Pest auf Brunnenvergiftung zuriickfiihrte. In den Pestjahren 1348/49 zog die
Verfolgungswelle von Siidfrankreich iiber Savoyen und die Schweiz nach
Deutschland und Osterreich. Vor dieser Verfolgung fliichteten viele in
Deutschland ansissige Juden nach Polen, wo im 14. Jahrhundert die Ver-
folgungen nicht so stark wiiteten wie im Westen. In den Pestjahren kamen
Tausende von Juden gewaltsam umS§,

DaB Verachtung und HaB gegen die Christen und ihre Religion unter
den Juden infolge der Verfolgungen nur geschiirt wurden, und unter Zwang
keine echten Konversionen moglich waren, ist nur selbstverstidndlich. Die
Juden riefen auch oft — im Geiste des Alten Testamentes — Gott um Rache
gegen die Missetéter an.

Die eigentlichen Griinde der Judenverfolgungen

AuBer dem bereits angefiihrten pseudotheologischen Grund, nach dem im
Namen der Liebesreligion Christi des «gottesmorderischen Christenfeinde»
aus Rache am Blut Christi vernichtet werden sollten, kann man zwei haupt-
sdchliche Griinde auffiihren, einen wirtschaftlichen und einen psychologi-
schen.

Der Wucher. Beinahe alle Schichten der Bevdlkerung, einschlieBlich
weltliche und kirchliche Fiirsten, waren bei den Juden verschuldet. Das
3. Laterankonzil (1179), das auch den Kreuzzug gegen die Albigenser ver-
kiindete, verbot Christen das Geldgeschift, besonders den Wucher. Die

349



Juden, von allem Handwerk ausgeschlossen, waren gezwungen, das Geld-
geschift als die tiefststehende Beschiftigung zu libernehmen. Luther meinte
1523, als er den Juden noch wohlgesinnt war, dafl der Vorwurf des jiidischen
Wuchers eigentlich die Christen treffen mii3te, denn sie treiben durch Feind-
schaft und Gesetzgebung die Juden zu solchen Geschéften. An sich unter-
sagten die Mosaischen Gesetze den Juden den Wucher (Lev.25,36—37;
vergleiche auch Ez. 18, 8), und noch 1200 gestattete der Sefer Chassidim,
das Buch der Frommen, das Zinsnehmen nur fiir den Fall, dal3 es keine
andere Erwerbsmoglichkeit gidbe. Viele Rabbiner traten gegen die Wucher-
geschifte auf, aber die zwingende Notlage, wie zweifellos auch eine aus-
gesprochene Begabung fiir das Geldgeschédft machte aus den Juden Finanz-
leute, die vielenorts die Finanz- und Steuerverwaltung in die Hand bekamen.
Sie genossen den Schutz der Herrscher, weil diese beinahe stindig in Geld-
verlegenheit waren und den Juden das Geld immer wieder abnehmen konn-
ten. Der Judenschutz war ein Geschift, die Juden mubBten fiir Schutzbriefe
Sondergaben leisten. Gegen HaBausbriiche der Volksmassen konnten die
Herrscher die Juden aber nicht schiitzen. — Im iibrigen gab es auch christ-
liche Wucherer, deren Habgier und Ausbeutungssucht oft alle Grenzen tiber-
schritt; es kam jedoch selten vor, dal3 sie vom aufgebrachten Pobel wegen
Wucher umgebracht wurden, denn eine Tat, fiir die man keinen Christen
verurteilt hitte, kreidete man einem Juden an, nur weil er ein Jude war.

Als man die Montes pietatis, die Pfandhduser fiir die Armen griindete,
um den Wucher der Juden einzudimmen, mufte man bald feststellen, dal3
der Fortbestand der Hauser nur moglich war, wenn auch sie Zins nahmen.

Es darf jedoch nicht verschwiegen werden, daB viele Juden gegen sehr
hohen Zins oder auf ein Pfand liehen und dann die Schulden erbarmungslos
eintrieben, so daf} so in ruhigen Zeiten manche Juden reich und nicht wenige
Christen arm wurden, wodurch der Judenhal} natiirlich nur geschiirt wurde,
ihn jedoch nicht entschuldigt. Die Absicht, die Schulden loszuwerden und
den Reichtum der Juden an sich zu reilen, bildete darum bei allen Ver-
folgungen eine wesentliche Triebfeder.

Der psychologische Grund. Der tiefste Grund des Judenhasses diirfte
jedoch zu allen Zeiten der psychologische gewesen sein, die vorgeblich
religiosen dienten letzten Endes nur als Rechtfertigung, und die wirtschaft-
lichen waren ein willkommener, aber sekundéarer Faktor.

Nur zu gern 148t sich der Mensch zum Ausleben seiner Ddmonie hin-
reifen. Die Herabwiirdigung einer Menschengruppe, die fiir «untermensch-
lich» erklart wird, begriiBt er, weil er in der Degradierung einen Vorwand
zur Abreaktion seiner aufgestauten Aggressivitit finden kann. Die Projizie-
rung des Bosen, das jeder Mensch in sich trigt, in den anderen entbindet
ihn von der Konfrontation mit sich selbst; er braucht dann das Bose nicht
in seinem eigenen Gesicht zu erschauen, sondern er kann es im anderen

350



erblicken, auch dann, wenn dieser Mitmensch kaum Ziige des Bosen trédgt
und unvergleichlich edler ist als er selbst.

Die Entfesselung niedriger Instinkte, hier: der Mordlust, sucht Objekte,
und der sogenannte « Untermensch» eignet sich ausgezeichnet zur Beute
damonischer Horden, da die Beruhigung des eigenen Gewissens durch eine
Rechtfertigung ermoglicht wird. Man vernichtet ja nur «Feinde Christi»,
im Mittelalter, oder « Feinde der Nation» in den Zeiten des nationalsozia-
listischen Terrors.

Die Lage der Juden in Spanien und Italien

Am ldngsten wihrte die Sicherheit der Juden in Spanien und Italien. Die
spanischen Juden, von denen viele hohe Posten bekleideten, lieBen sich in
groBen Mengen taufen, um den Verfolgungen zu entkommen oder um ihre
Stellung behalten zu konnen. Sie wurden zu sogenannten Marranos, zu ge-
tauften Juden, die nach auBen hin den Kirchengesetzen entsprechend lebten,
doch innerlich an ihrem jiidischen Glauben festhielten und die jlidischen
Gebote befolgten. Als jedoch Isabella die Katholische den Thron bestieg,
wurden die Marranos zu den Hiretikern gezdhlt, weil sie im Geheimen die
Riten ihres urspriinglichen Glaubens ausiibten, und sie wurden daher von
der Inquisition verfolgt. Glaubenstreue Juden hingegen galten nicht als
Ketzer, da sie auBerhalb der Kirche standen. 1492 begann die endgiiltige
Austreibung der Juden aus Spanien, etwa 150000 wanderten aus, und sehr
viele von ihnen kamen um.

In Italien begann die erste groBe Bedridngnis der Juden 1215, als das
4. Laterankonzil unter Innozenz III. sie aus den offentlichen Amtern aus-
schloB, zur Zahlung von Sonderabgaben verpflichtete, jeden Verkehr mit
Christen strengstens untersagte (Geschlechtsverkehr zwischen Juden und
Christen wurde mit Verbrennungstod bestraft), eine duBBere Kennzeichnung
vorschrieb (fiir Ménner das Tragen des gelben Spitzenhutes, fiir Frauen das
Tragen gelber Streifen; das Versehen aller jiidischen Hauser und Geschifte
mit besonderen Zeichen).

Papst Gregor IX. brandmarkte den Talmud als blasphemisch und sprach
1240 das Verdammungsurteil aus, aufgrund der Zusammenstellung der
«Irrtliimer, Gottesldsterungen und Schméihungen» in 35 Artikeln durch den
getauften Juden Nikolaus Donin aus La Rochelle, der sich zur Aufgabe
setzte, den Talmud zu vernichten. Von 1242 an versuchte man, den Talmud
auch auBlerhalb von Italien aufzustobern und zu verbrennen.

Doch die nachfolgenden Pipste zeigten sich eher tolerant, und Italien
war das einzige Land, in dem die Verfolgungen nirgends systematisch durch-
gefiihrt wurden.

381



Die beriihmte Toleranz Roms nahm jedoch ein jahes Ende, als der be-
riichtigte Kardinal Caraffa zum Papst Paul IV. (1555—1559) gewahlt wurde.
Fiir die Juden begann eine Schreckenszeit, die 315 Jahre dauern sollte. Sie
mulBten ins Ghetto ziehen, dessen Tore sich erst 1848 bei der Ausrufung der
Republik 6ffneten, doch nur voriibergehend, als Rom wieder unter pépstliche
Herrschaft geriet, so daB die Juden bis zum Einzug der italienischen Truppen
in Rom (1870) im Ghetto bleiben muBten. Die Verordnungen, die den
Juden schlechterdings alle Rechte absprachen, waren nicht neu, sie wurden
jedoch nicht oder nur teilweise verwirklicht. Nun dringte Paul IV. mit
eiserner Hirte auf ihre Durchfiihrung. Wenn es auch immer wieder Papste
gab (zum Beispiel Sixtus V.), die das Schicksal der romischen Juden er-
leichterten, kamen die Grausamkeiten anderer Pdpste den Juden gegeniiber
beinahe den nationalsozialistischen Greueln gleich?.

Luther und die Juden

Luther befallte sich in verschiedenen Schriften mit den Juden, von denen
besonders zwei ein charakteristisches Bild der Wandlung in seiner Auf-
fassung bieten8.

Die erste, mit dem Titel: Daf Jesus Christus ein geborener Jude sei
(1523), verfaBte er, um einerseits die jiidische Abstammung Jesu und seine
Geburt von einer Jungfrau zu verteidigen, andererseits aus Griinden der
Judenmission. Er wandte sich darin gegen die Deklassierung der Juden und
verteidigte sie sogar — wie oben angefiihrt wurde — gegen den Vorwurf
des Wuchers. Bei Bekehrungsversuchen miifiten die Christen mit den Juden
Geduld haben, ihnen zuerst den Menschen Jesus als den Messias erkennbar
machen. Thre Schuld am Tode Christi wurde doch am Kreuz gebiiit —, oder
man miilite aber annehmen, daf3 die Schuld aller Menschen ungesiihnt blieb,
was allerdings dem christlichen Glauben widerspricht. Luther sah die Vor-
rangstellung der Juden in ihrer herrlichen Vergangenheit. Dabei betrachtete
er aber die Judengeschichte selbst nur retrospektiv und nahm zu ihrer
gegenwirtigen Geschichte keine Stellung.

Wie der Titel seiner spéteren Schrift Von den Juden und ihren Liigen (1543)
verrit, gehort sie in die Reihe seiner judenfeindlichen Schriften: Luthers
Stellung zu den Juden erfuhr in den 20 Jahren eine griindliche Anderung.
Es ist dies eine Schmihschrift gegen die Juden, in der von der Verherr-
lichung des Gottesvolkes keine Rede mehr ist und die MaBnahmen gegen
die Juden vorschligt, die den nationalsozialistischen Verbrechen, etwa in der
Kristallnacht, nicht nachstehen. So konnte sich Julius Streicher, der Heraus-
geber des antisemitischen Hetzblattes « Der Stiirmer», in seiner Verteidi-
gungsrede im Niirnberger ProzeB 1946 ausdriicklich auf diese Schrift

352



Luthers berufen®. Es ist auch kein Wunder, daB unter den askenasischen
(das heiBt nach Osten gefliichteten) Juden «Luther» als Schimpfname galt 19.

Viele protestantische Theologen nehmen — wohl mit Recht — Luthers
frithere Schriften zur Grundlage seiner Lehre, in denen er die theologischen
Probleme noch mit klarem Kopf erérterte; sie sind auch seine bleibenden,
fruchtbaren Werke. So wird man auch viele Erkenntnisse Luthers das
Judentum betreffend aus der ersten Schrift beherzigen konnen, vor allem
seine Aussagen iiber die Schuldfrage beim Tod Christi, wenn man iiber das
Verhéltnis des Christentums zu den Juden nachdenkt.

Das Zweite Vatikanische Konzil und die Juden

Den entscheidenden Schritt in der Revision der Einstellung der katholischen
Kirche zum Judentum vollzog bekanntlich Papst Johannes XXII1I.

Er beauftragte 1960 Kardinal Bea, eine Erklarung iiber das jiidische Volk
auszuarbeiten, die nach vielfacher Umarbeitung als ein Teil des Dekrets
«Uber das Verhiltnis der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen»
1965 vom Konzil durch Abstimmung angenommen wurde 1.

Der vierte, langste Teil dieses Dekrets gilt dem «Stamme Abrahams».
Er hebt zunichst die Verbundenheit der Kirche mit dem Judentum hervor.
Die Kirche Christi findet die Anfinge ihres Glaubens bei den Patriarchen,
bei Moses und den Propheten, durch das jiidische Volk empfing auch sie die
Offenbarung des Alten Testaments. Christi Kreuzestod hat Juden und
Heiden versohnt und beide in sich vereinigt. Aus dem jiidischen Volk
stammt Christus selbst, seine Mutter und die Apostel.

Obwohl ein groBer Teil der Juden das Evangelium nicht angenommen
hat, sind sie immer noch von Gott geliebt, da Gottes Gnadengabe und Be-
rufung unwiderruflich sind.

Das Dekret hilt ferner fest, daB die jiidischen Obrigkeiten mit ihren An-
hiangern auf den Tod Christi gedrungen haben; doch die Ereignisse seines
Leidens konnen weder allen damals lebenden Juden ohne Unterschied, noch
den heutigen Juden zur Last gelegt werden. Wenn auch die Kirche — laut
Dekret — «das neue Volk Gottes» ist, darf man die Juden nicht als von Gott
verworfen oder verflucht darstellen. — Der Ausdruck «Gottesmorder»
wurde Ubrigens bereits 1964 aus dem Entwurf entfernt.

Das Dekret verurteilt im weiteren alle Verfolgungen gegen irgendwelche
Menschen, nicht aus politischen, sondern aus religiésen Griinden, so aus-
driicklich «alle HaBausbriiche, Verfolgungen und Manifestationen des Anti-
semitismus, die sich zu irgendeiner Zeit von irgend jemandem gegen die
Juden gerichtet haben.» — Darin liegt natiirlich auch die Verurteilung der
Verfolgungen, die den Juden seitens des Christentums beziehungsweise der
Kirche widerfahren sind.

353



Das Dekret schlieBt mit der Verwerfung der Diskriminierung und Ver-
folgung jedes Menschen wegen seiner Rasse, Farbe, seines Standes oder
seiner Religion12.

Die Christen und das Judentum

Uberblickt man die unermeBlichen Leiden, denen das auserwihlte Volk
Gottes in seiner nachchristlichen Geschichte ausgesetzt war, so mul man
sich unwillkiirlich fragen, ob die Juden nicht die weiterwdhrende Agonie
Christi, die Hildegard von Bingen in ihren Visionen erschaute und von der
Pascal sprach, in ihrer Leidensgeschichte mitgelitten hatten? Darauf darf
man vielleicht auch die Bemerkung P. Yves Congars im Jahre 1953 beziehen,
daB diese Leiden Israels die geheimnisvollen Vorbedingungen fiir ein bes-
seres Verstdndnis der Stellung dieses Volkes im gottlichen Heilsplan sein
mogen 13,

Im Angesicht dieses Leidens, das die Christenheit in hohem Mafe mit-
verschuldet hatte, wird sich jeder Christ hiiten, auf die Juden herabzu-
schauen, etwa weil sie zu denen gehoren, die «nicht fahig» sind, Christus
als den Messias zu erkennen. Das Konzil spricht zum Beispiel in der dogma-
tischen Konstitution iiber die Kirche (Nr. 16) nur von jenen, die «das
Evangelium Christi und seine Kirche ohne Schuld nicht kennen», die jedoch
das Heil erlangen konnen, falls sic Gott suchen, ohne zu definieren, was hier
mit «ohne Schuld» gemeint ist!4. Es wiirde auch schwer fallen, es zu defi-
nieren, denn der Glaube an Christus beruht nicht auf einem Willensakt, son-
dern ist eine Folge der Gnade. Wenn jedoch der Glaube an Christus kein
eigenes Verdienst ist, sondern aus Gottes Gnade geschieht, so wird man sich
fragen miissen, ob es nicht von einer hoheren Gnade Gottes zeugt, wenn ein
Volk sein Leiden so ungebrochen iibersteht und vielleicht sogar tatsidchlich
der Agonie Christi teilhaftig wird und somit zum Erlésungswerk weiterhin
beitrdgt, auch wenn der Sinn seines Leidens letzten Endes doch Gottes
Geheimnis bleibt.

Man muB sich natiirlich hiiten, das Leiden der Juden als Strafe anzu-
sehen, selbst wenn die verfolgten Juden, den Worten der Propheten ein-
gedenk, es vielfach als solche begriffen haben.

Und man darf auch keiner Dimonisierung und keiner Idealisierung der
Juden verfallen, beide wiirden das richtige Verhiltnis zum Judentum
untergraben. Allzu lange maf3 die Christenheit mit ungleichen MaBen. Eine
Untat, die bei einem Christen seiner verbrecherischen Veranlagung zuge-
schrieben wurde, betrachtete man bei einem Juden oft als kennzeichnend
fiir seine Rasse. Man sah im Juden nicht den Menschen, sondern den Ver-
treter einer fremden Gemeinschaft, den man mit Vorliebe Verdichtigungen

354



aussetzte, Der Christ, aber auch der Nichtchrist, muB3 den Juden in erster
Linie als den Menschen seinesgleichen nehmen, der das Gute und das
Bose im selben MaBe in sich triagt wie er selbst, und den er ausschlieBlich
nach dem Wert seiner Personlichkeit einzuschitzen hat.

Die wachsende Verfolgung des Christentums, die Konfrontierung mit
einem religionsfeindlichen Atheismus, an dessen Entstehung die Christen-
heit gewiB3 nicht ohne Schuld ist, lassen die Christen allméhlich erkennen,
daB sie, wenn sie sich als aus dem Volke Gottes emporgewachsen betrachten,
so auch das Schicksal dieses Volkes, das sie so lange selbst beschwerten, teilen
miissen. Und sollte der Christenheit ein dhnliches Leiden bevorstehen, so
kann sie sich am Beispiel des jiidischen Volkes stirken, das das groBe Leiden
mit Geduld, im Glauben unvermindert und sich Gottes unerforschlichem
Willen ganz ergeben ertragen hat.

Literatur

(1) Hanneclidre Baur: Die Juden in Rom, Orientierung, 2/1964.

(2) Augustin Kardinal Bea: Die Kirche und das jiidische Volk, Freiburg i. Br. 1966.

(3) Peter Browe S. J.: Die Judenbekdmpfung im Mittelalter, Ztschr. f. kath. Theologie,
Bd. 62, 1938, pp. 197—231, 348—384.

(4) W.P. Eckert - E. L. Ehrlich (Herausgeber): JudenhaBB — Schuld der Christen?! Essen
1964 ; Ergianzungsheft 1966.

(5) W.D. Marsch — K. Thieme (Herausgeber): Christen und Juden, ihr Gegeniiber vom
Apostelkonzil bis heute, Mainz 1961.

(6) Cecil Roth: Short History of the Jewish People, London 19483,

Die Werke (2), (4) und (5) enthalten zahlreiche Hinweise auf weitere Schriften der ein-
schldgigen Literatur.

1 Vgl. Lit. (5), S. 210f, — 2 Vgl. Lit. (2),
S.138. — 3 Vgl. Lit. (5), S. 56f. — 4 Hilde-
gard von Bingen: De operatione Dei, 9, 7
und 10, 17—18. — 5 Kreuzziige fanden
statt: 1096, 1146, 1188, 1196/97. — © Pest-
jahre waren ferner: 1356, 1369, 1384, 1395,
1410 und 1431. — 7 Z.B. Pius V. (1566—
1572); Clemens VIII. (1592—1605); Urban
VIII. (1623—1644); Pius VI. (1775—1799).
Zur Geschichte der Juden in Rom vgl. Lit.
(1). — 8 Dargestellt nach Martin Stohr:
Martin Luther und die Juden, Lit. (5),
S. 115f. — 92 Vgl. Der Prozel gegen die
Hauptkriegsverbrecher vor dem internatio-
nalen Militdrgerichtshof Niirnberg, Niirn-
berg 1947, Bd. XII, S. 346. — 10 Vgl. Lit.

(5), S.128. — 11 Zum Werdegang des
Konzildekrets vgl. Lit. (2), ferner in Lit. (4)
die Abhandlungen: E. L. Ehrlich, Die
Juden und das Konazil, S. 399f.; J. Chr.
Hampe, Die Judenfrage auf dem Konzil,
S. 406f.; derselbe Vf. Aber am Morgen ist
Freude — Die Judenerkldrung des Konzils,
Erginzungsheft S. 13f. — 12 Der Dekret-
text ist abgedruckt in Lit. (2), S.135f.;
anschlieBend die vier Relationen zu den
Entwiirfen, die Kardinal Bea jeweils an
den Sessionen gehalten hat. — 13 Vgl. Lit.
4), S.377. — 14Lit. (2), S. 35f. und
S.129. Der Text scheint denjenigen, die
Christus nicht annehmen, das Heil indirekt
abzusprechen.

355



	Die Christenheit und die Juden

