
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 3

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

NOTIZEN VON EINER THEATERREISE

Hat sich's ausprovoziert, wie kürzlich in
einem öffentlichen Gespräch über Literatur
als Provokation festgestellt wurde? Wer
die Spielpläne der deutschen Bühnen
überfliegt, muß eher zum Schluß kommen, die
außerparlamentarische Opposition habe
sich des Theaters bemächtigt, um von der
Bühne aus zu demonstrieren. In Frankfurt
läuft die parteiische Lektion in
Zeitgeschichte «Viet Nam Diskurs» von Peter
Weiß, in Nürnberg stellt die Amerikanerin
Megan Terry ihre provozierende Montage
«Vietrock» vor. In Kassel sah ich
Fernando Arrabals «Zeremonie für einen
ermordeten Neger», in Hamburg Aimé
Césaires Lumumba-Tragödie «Im Kongo»
und außerdem eine Inszenierung des «Ur-
faust» von Goethe, die ganz offensichtlich
als «Kampf um den freien Menschen in
den Unterdrücker-Klassen-Gesellschaften »
verstanden sein wollte. Es ist unmöglich,
die Motive dieser auffallenden Koinzidenz
der angriffigen, Widerspruch suchenden
Aufführungen zu entwirren. Hat Besorgnis
sie hervorgebracht? Zeugen sie von
Engagement und sind sie ein Bekenntnis?
Oder folgen sie nur dem Trend, sind sie eine
Theaterform des Ansturms auf das
«Establishment», up to date und nichts weiter?
Was mich betrifft — mir hat sich die Erfahrung

bestätigt, daß der laute und schrille
Protest vielleicht noch als Amüsement für
Abgebrühte genossen wird, jedoch weit
weniger bewirkt als ein einziges unverstelltes
Wort.

Das Staatstheater Kassel bemüht sich unter
seinem Intendanten Ulrich Brecht, den
regulären Spielplan durch ein Nachtstudio im
Kleinen Haus — mit Vorstellungsbeginn
um 23 Uhr! — zu ergänzen: hier sollen
Stücke der Avantgarde, Experimente,
junges Theater zum Zuge kommen.
Fernando Arrabals «Zeremonie für einen

ermordeten Neger» ist 1956 geschrieben
worden. Die Premiere in Kassel war übrigens

längst vorbei, als in Memphis die
tödlichen Schüsse auf Martin Luther King
fielen. Die Anspielung, die man im Titel
vermuten könnte, ist wirklich rein zufällig.
Übrigens ist die «Zeremonie» im Grunde
ein unpolitisches Stück, doch übt es Kritik
an der Gesellschaft.

Es liegt an dramatischen Texten dieser
Art — auch Beckett ist der Gefahr ausgesetzt

—, daß jeder Interpret eigenes
hinzudichtet und als vorhanden ausgibt, was er
hineinliest. Arrabals eigenartige dramatische

Phantasie erschafft Situationen, die
zugleich komisch und erschreckend sind.
Naiv und grausam, in kindlicher Neugier
oder Begeisterung dem zugewandt, was sie

gerade tun, spielen und morden die
Clochards, die Toren und Gammler, die er
auftreten läßt. In «Zeremonie für einen ermordeten

Neger» bewohnen zwei auf ihre Art
immerhin nach Höherem strebende Kumpane,

ferner ein Mädchen und ein
sympathischer junger Neger, den der Autor den
«Heiligen Franz» nennt, einen verwahrlosten

Raum. Ein paar alte Theaterkostüme,
die Jérôme und Vincent in ihr Refugium
schleppen, lassen sie von schauspielerischer

Karriere träumen. Sie machen den
Versuch, mit Luce zusammenzuleben,
nachdem der Vater des Mädchens gestorben

ist. Die Zeremonie der Beerdigung
kosten sie wie ein Schauspiel aus. Den
«Heiligen Franz» wollen sie in ihre Spiele
einbeziehen: er soll den Othello rezitieren.
Alle diese Ansätze zu Handlung werden als
mechanische Abläufe entlarvt, als
Zeremonien im Sinne Arrabals, nämlich als nicht
ursprünglich, nicht lebendig und nicht
spontan. Die Gegenposition des Ursprünglichen

soll im Stück vertreten sein durch den
Neger Franz, der zwar mitspielt, aber
anders ist, ursprünglich zum Beispiel in
seinem Verhältnis zur Musik und — anders

318



als Jérôme und Vincent — auch fähig, das
Mädchen Luce physisch zu lieben. Eben
mit diesem Akt jedoch, zu dem ihn die beiden

Kumpane anstiften, bricht der «Heilige
Franz» aus der Welt der Zeremonien aus.
Jérôme ermordet ihn auf Geheiß seines

Komplizen. Die Welt der leeren Mechanismen

triumphiert, selbst wenn der Mord
und die Mörder entdeckt werden. Denn
dann vollzieht sich die Zeremonie des
Gerichts.

Eine spröde Vorlage, vielen Deutungen
offen, von denen der Regisseur Dieter
Bitterli dennoch keine entschieden genug
herausgearbeitet hat. Geräusche und
Requisiten verstellen zudem den Blick auf die
Sprachgestalt des Werks. So bleibt denn
mehr eine Ahnung als eine Gewißheit,
mehr eine Chance als deren immerhin
mögliche Erfüllung. Am nächsten kommt
man Arrabals Frühwerk (es wurde bislang
lediglich durch eine Studentenbühne in
Nancy gespielt und erfuhr in Kassel die
deutschsprachige Erstaufführung) vielleicht
mit der Deutimg, es wende sich gegen das
bloß reproduzierte Dasein, gegen das
Zelebrieren ausgeleierter Formen. Arrabals
These wäre dann, daß diese Formen
lebensfeindliche, tödhche Konsequenzen haben.
Von da läßt sich der Bogen zur aktuellenund
blutigen Gegenwart schlagen. Aber weder
die Marionetten des Zeremoniells noch —
vor allem — der schwarze Heilige, der aus
den Ursprüngen lebt, sind dem Dramatiker
wirklich gelungen. Nicht nur vom Konzept
her müßte diese Figur verständlich sein,
sondern in der sprachlichen und szenischen
Verwirklichung. Sie bleibt aus.

Anders liegt der Fall mit dem Stück über
Patrice Lumumba, das Aimé Césaire, in dem
die Kritik die poetische Stimme des
Schwarzen Kontinents erblickt, geschrieben

hat. 1967 wurde «Im Kongo» an den
Festspielen von Venedig uraufgeführt,
hatte zu Beginn dieser Spielzeit in Paris
einen vielbeachteten Erfolg und läuft jetzt
im Deutschen Schauspielhaus in Hamburg in
einer mit viel Technik ausgestatteten
Inszenierung. Was Césaire zeigt, ist der My¬

thos Lumumba. Ich glaube, man geht fehl,
wenn man sich dem Stück nur als
zeitgeschichtlichem Dokumentationstheater
nähert. Zwar tritt Hammarskjöld persönlich

auf, zwar schwebt der König von
Belgien im Helikopter aus dem Schnürboden
herunter. Lumumba fliegt über sein
zerrissenes Land, wir blicken durch den
Rumpfquerschnitt in das aluminiumglänzende

Flugzeug. Das alles, zweifellos, ist
Darstellung von geschichtlichen Ereignissen

und Personen. Was vor, während und
nach der Unabhängigkeitserklärung des

Kongo geschah, wird aus der Sicht eines
engagierten Afrikaners in holzschnitthafter

Manier skizziert. Neben den mit
vollem Namen ins Personal des Stücks
eingesetzten Figuren gibt es notdürftig
verschlüsselte: Tzumbi, der die Provinz
Katanga aus dem Kongo herauslöst und
als Marionette der belgischen Hochfinanz
karikiert ist, Kala Lubu, der opportunistische

Präsident, und Mokutu, der seine
militärische Karriere Lumumba verdankt. Die
Mischung aus dokumentarischer Namenstreue

und notdürftiger Verschlüsselung
(deren Grund ich in der Absicherung gegen
Verleumdungsklagen und einstweilige
Verfügungen vermute) ist nicht besonders
glücklich. Aber der Hauptakzent liegt
eigentlich nicht auf der engagierten Diskussion

von Zeitgeschichte und nicht auf der
politischen Ideologie, über die sich im
Programmheft übrigens Jean Paul Sartre
äußert. Der Hauptakzent liegt auf dem
Mythos Lumumba, auf der Verherrlichung
eines Helden des Unabhängigkeitskampfes.
Dieser nervöse, von großer Unruhe
angetriebene Rhetor ersteht als ein Symbol
Afrikas, als eine seiner zwei Seelen: die
andere ist Musik, Tanz, naturhafte Poesie.
In der Gestalt Lumumbas erreicht Césaire
und mit ihm Uwe Friedrichsen, der weiße
Darsteller des schwarzen Helden, eine
Dichte der Aussage, die aufhorchen läßt.
Auch wer nicht bereit ist, die simplifizierenden

Thesen des Dramatikers zu akzeptieren,

gerät in den Bann einer von innen
herausbrechenden Glut der Empörung.
Der Irrtum, es lasse sich eine so beschaffene

Kraft im Spiel der Mächte und Ein-

319



flüsse manipulieren, wird offenkundig. Mit
ihr ist zu rechnen, nach Lumumbas Tod
erst recht.

Die Hamburger Inszenierung Jean
Launays (mit Bühnenbildern und Kostümen

von André Acquart) vermeidet fast
jede Anleihe beim Illusionstheater. Schlagzeug

und Electrone-Orgel ersetzen das Tarn
Tarn, die Projektion einer großen Kongo-
Karte füllt den Hintergrund und verwandelt
sich, dem historischen Geschehen folgend.
Selbst graphische Darstellungen und
Statistiken werden eingeblendet. Die
Schauspieler, die im Stück die Weißen spielen,
tragen einen roten Kreis ums Gesicht
geschminkt, die Darsteller der Neger einen
schwarzen. Hammarskjöld und das UNO-
Personal ist von beiden durch weiße
Schminkstriche unterschieden. Verfremdung

und kühle technische Effekte bestimmen

den Stil der Aufführung, der eigentlich

ganz auf Lehrstück und politische
Information angelegt ist. Dennoch dringt
durch, was man angesichts dieses Verfahrens

am allerwenigsten erwarten würde.
Césaire sagt von seinem Theater, es sei
poetisches Theater, und in der Tat liegt seine
Stärke nicht in der Polemik und nicht im
vordergründigen politischen Anschauungsunterricht,

den er nicht allzu geschickt
erteilt, sondern in der Beschwörung des
erwachenden, fordernden, zwischen
Vergangenheit und Zukunft taumelnden Afrika,

das in der Gestalt des in Lumpen gekleideten

singenden Zauberers und in der
Gestalt des Patrice Lumumba gleichsam die
beiden Komponenten seines Daseins
vorzeigt.

*
«Das junge Theater», eine rührige
Hamburger Bühne, kündigt in seinem
Programmheft «Goethes Faust in ursprünglicher

Gestalt unter Verwendung von Szenen

aus Faust I.» an. Regie und Bearbeitung
sind das Werk von Karl Paryla. Man kann,
wenn man will, in diesem Fall von einer
Provokation sprechen: sie besteht schlicht
in der Zerstörung einer Dichtung. Um
diese Behauptung zu belegen, braucht man
nicht Einzelheiten anzuführen. Die
Aufführung stimmt als Ganzes nicht, ist im

Rhythmus verfehlt, verschleppt und peinlich

in ihrer krampfhaft gesuchten Originalität.

Es ist müßig, mit dem Regisseur
darüber zu streiten, ob dieses Werk «den
Titanenkampf eines deutschen Geistes,
personifiziert in der Figur eines
Intellektuellen», gegen Voreingenommenheit,
Verkommenheit und Verteufelung gestalte. Die
Erklärungen Parylas im Programmheft
machen nur deutlich, wie man hier von den
Schlagworten des Tages her inszeniert hat.
Die außerparlamentarische Opposition
gefällt sich für einmal in der Auslegung des

«Urfaust», der als ein Stück engagierten
Theaters verkauft wird. Folgerichtig dürfen
die Trinker in Auerbachs Keller beileibe
keine Studenten sein, denn heute — ich
zitiere noch einmal das entlarvende
Programmheft-Deutsch —, «wo sich die
Studierenden auf eine neue gesellschaftliche
Führungsschicht vorbereiten», würde man
die Szene so nicht verstehen. Die Zecher
sind Spießer, prädestinierte Opfer dunkler
Mächte, gerade wenn diese Mächte
biedermännisch daherkommen und sagen: Seid
nett zueinander. Paryla bringt es tatsächlich

fertig, aus dem «Urfaust» ein
unerträglich zerdehntes Lehrstück zu machen.
Mephisto, von Heinz Reincke gespielt, gibt
sich gemütlich und versagt sich nicht, dem
Schüler am nackten Objekt die Künste der
Medizin zu zeigen. Das Glaubensgespräch
findet im Bett statt, dieweil Gretchens Mutter

tot im Lehnstuhl hängt.
Dergleichen Erfahrungen sind vielleicht

nicht symptomatisch. Wer will, mag darin
einen Betriebsunfall sehen, eine Verirrung.
Zweifellos bietet auch der «Urfaust»
zahlreiche Möglichkeiten der Interpretation,
und daß die Gretchentragödie ein starkes
sozialkritisches Element enthält, ja daß sie

Sprengstoff war für ihre Zeit, sei nicht
bestritten. Das Unheil dieser Inszenierung
liegt keineswegs darin, daß sie diese Züge
herausstreicht — es liegt darin, daß nichts
mehr stimmen will, daß Faust (Adolph
Spalinger) wie ein Volksredner deklamiert
und daß Goethes Dichterwort als Vehikel
für Aufdringlichkeiten mißbraucht wird,
die es verfälschen.

320



Wenn das die noch mögliche Provokation
durch das Theater wäre, dann hätte sich's
in der Tat ausprovoziert. Die Zweifel an
jenen Theaterformen, die auf Agitation
angelegt sind und den Zuschauer zur Diskussion

mit allen Mitteln einfach zwingen
wollen, scheinen sich zu mehren. Césaires
Stück über Patrice Lumumba steht an
und für sich in der Reihe der Versuche, von
der Bühne herab Politik zu machen, eine
legitime und in wahrhaft historischen
Ereignissen erprobte Möglichkeit gewiß;
aber das Interesse muß offenbar durch
etwas anderes als durch Ideologie und
Thesen geweckt werden: durch die lebendige

Gestalt, durch den Konflikt in der
Brust des Menschen. Die Erfahrung ist
überraschend bestätigt worden, als ich
nach der Rückkehr von meinem Abstecher
nach Norddeutschland Arthur Millers
neues Drama «Der Preis» sah. Es ist ein
Stück, das — hierin der «Biografìe»
Frischs verwandt — die Frage nach Sinn
oder Sinnlosigkeit eines durchschnittlichen
Lebens stellt. Ein alter Hausrat, seit dem
Tod des früheren Besitzers auf einem Estrich

gestapelt, soll liquidiert werden. Die
beiden Söhne des Verstorbenen treffen bei
dieser Gelegenheit zum erstenmal seit
vielen Jahren wieder zusammen. Und wie
da nun die Kommoden und die Stühle, die
alten plüschenen Sessel und der Grammophon

an den Zusammenbruch einstigen
Wohlstandes erinnern, so stoßen sich im
Verhältnis der beiden Brüder zueinander
die Schuld, der unausgesprochene Vorwurf,
die Hypotheken des gelebten Lebens. Der
eine, Walter, hat studiert und ist zu Reichtum

und Ansehen gekommen. Der andere,
Viktor, gab in der Wirtschaftskrise und
nach des Vaters Bankrott sein Studium auf,
um den Beruf eines Polizisten anzunehmen :

er erkannte darin seine Pflicht. Während
nun der alte Liquidator Salomon den Preis
für die verstaubten Möbel abschätzt, ziehen

die beiden Brüder, denen Viktors Frau dabei

zusieht, eine andere Bilanz. Ist das

Opfer, das einer bringt, selbstloser Dienst
für den andern? Ist es am Ende Flucht vor
etwas anderem? Daß wir uns selber erfinden,

um auszulöschen, was wir erfahren
haben, ist eine der Erkenntnisse, die dabei
zutage treten. Millers dramaturgische
Technik ist die der Analyse, wie sie schon
Ibsen, wie sie die griechische Tragödie
schon kennt. In «Der Preis» werden
Schichten aufgebrochen, die zugleich ganz
privat und — in ihrer Grundbedeutung —
gesellschaftlich sind. Miller sagt in seinem

Vorwort, der Konflikt der beiden Brüder
offenbare den Kern des sozialen Dilemmas.
Ich möchte angesichts dieses hervorragenden

Theaterstücks nicht von einer Provokation

sprechen; aber eines ist sicher: von
dieser Analyse sind wir und was wir mitzu-
verantworten haben stärker betroffen als

von Stücken, die allein in der Absicht
geschrieben sind, Anstoß (im umfaßendsten
Sinn des Wortes) zu geben.

Dabei ist Millers neustes Drama ein
Stück meisterlich gefertigten Theaters :

konzentriert auf vier Figuren, von denen zwei
ihren Konflikt auszutragen haben, während
die beiden andern, Esther und der Händler
Salomon, als Katalysator und als «Chor»
eingesetzt sind. Besonders die Figur des

alten Juden ist ein Meisterstreich des

Dramatikers. Dieser vitale Kauz und
Schlaumeier füllt den Raum mit Leben, mit
Aktion, mit Humor. Er ist aus dem Geist
der Szene geboren. Das Schauspielhaus
Zürich hat mit dieser Aufführung eine
seiner besten Inszenierungen seit langem
herausgebracht. Unter der sehr sorgfältigen
Regie von Michael Hampe und in der Ein-
heitsdekoration von Teo Otto spielen
UUrich Haupt (Viktor), Agnes Fink
(Esther), Mathias Wieman (Salomon) und
Wolfgang Reichmann (Walter).

Lorenzo

321


	Umschau

