
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

AUF DER SUCHE NACH DEM MODERNEN GEDICHT

Vorbemerkung

Es gibt auf dem heutigen Literaturmarkt
Neutöner-Lyrik und traditionalistische
Lyrik; die erstere steht im Augenblick
höher im Kurs, wenn auch das breite
Publikum, begreiflicherweise, mit ihr wenig
anfangen kann. Und dennoch lautet die
Stichfrage nicht: altmodisch oder modern
— sie lautet viel eher: echt oder unecht?
Darin unterscheidet sich die heutige Lage
nicht im geringsten von der Lage zu Viggi
Störtelers Zeiten. Ich möchte im folgenden
aus der Fülle der neuerschienenen Lyrikbände

einige wenige herausgreifen, um an
ihnen Probleme zu erörtern, die, so hoffe
ich, von aUgemeinem Interesse sind. Im
großen ganzen herrscht deutlich das betont
«moderne» Gedicht vor, das sich hart und
dunkel und spleenig gibt und um
Verständlichkeit wenig bemüht ist. Nun kann
man das unverständliche Gedicht nicht
einfach als das schlechtere Gedicht bezeichnen

; nur wird es sehr viel weniger Menschen
erreichen, weil sich in ihm die wenigsten
wiedererkennen. Und dann fragt es sich
immer noch, was für eine Gattung von
UnVerständlichkeit vorliegt. Ist es die
legitime und notgedrungene Unverständ-
lichkeit, die auf einem entrückten
Bewußtseinszustand des Autors beruht — oder
ist es eine manierierte Montage? Für neu
antretende Lyriker scheint jedenfalls die
Versuchung größer, der Neutöner-Lyrik
sich anzuschließen.

Paul Celans «Atemwende»

Aber was rede ich von jungen Lyrikern?
Ein so begabter, erfahrener, von der Kritik
so hochgelobter Dichter wie Paul Celan
scheint an gemeinverständlichen Gedichten

nicht im geringsten mehr interessiert
zu sein. Ich rede von dem Gedichtband
«Atemwende»1. Ich schlage irgendwo auf
und stoße auf folgendes Gedicht:

KEINE SANDKUNST MEHR, kein
Sandbuch, keine Meister.

Nichts erwürfelt. Wieviel
Stumme
Siebenzehn.

Deine Frage — deine Antwort.
Dein Gesang, was weiß er?

Tiefimschnee,
Iefimnee,

I-i-e2.

In früheren Zeiten hätte man über ein
solches Gedicht schlicht und einfach
gelacht. Heute gräbt man und gräbt, bis man
es interpretieren kann. — Nun hängt freilich

die Unverständlichkeit Celans mit
seinem theoretischen Ansatz zusammen:
mit der Überzeugung, daß die Wahrheit
der Dinge mit dem Gerede der Menschen
unvereinbar sei. Die Wahrheit ist ihm
jenseits des Geredes, jenseits der Verfallenheit.
Dort, wo sie dennoch in die Welt eintritt,
ereignet sich «ein Dröhnen»:

EIN DRÖHNEN: es ist
die Wahrheit selbst
unter die Menschen

getreten,
mitten ins
Metapherngestöber 3.

Der Dichter glaubt, daß man die Wahrheit

zuerst mit Fäusten «aus der Wortwand

freihämmern», also gewaltsam dem
aUes verbauenden, alles verschüttenden
Gerede entreißen müsse. Dann erst könne
uns eine wesentliche Art des Denkens,
«ein neues Gehirn», «erblühen». Dieses
eigentliche Denken würde dann Gedanken

zeugen, welche die Landschaft des

Daseins allererst offenbaren könnten. Freilich

würde sich dann wohl auch in diese

ewige Landschaft, meint er, wieder die
Schwermut schleichen.

220



AUS FÄUSTEN, weiß
von der aus der Wortwand
freigehämmerten Wahrheit,
erblüht dir ein neues Gehirn.

Schön, durch nichts zu verschleiern,
wirft es sie, die
Gedankenschatten.
Darin, unverrückbar,
falten sich, heut noch,
zwölf Berge, zwölf Stirnen.

Die auch von dir her stern-
äugige Streunerin Schwermut
erfährts4.

Celans extremer Ansatz geht wohl an
der Tatsache vorbei, daß menschliches
Dasein immer zugleich in der Eigentüch-
keit und in der Uneigentlichkeit lebt,
beziehungsweise auf beide bezogen bleibt.
Mit Martin Heidegger zu reden: «Das
Dasein ist gleichursprünglich in der Wahrheit

und Unwahrheit5.» Auch der Dichter
macht da keine Ausnahme. Auch er nimmt,
so oder so, am «Gerede» Anteil.

Ein schlimmerer Übelstand besteht
darin, daß Celan genötigt ist, mit der
Sprache gegen die Sprache zu arbeiten.
Als Dichter bleibt er einerseits auf die
Sprache angewiesen, anderseits tendiert die
Sprache zum bloßen Gerede hin, zu den
Banalitäten des Alltags. Jeder sprachliche
Anlauf, den er nimmt, droht ihn jenem
absoluten Innenraum zu entreißen, auf
den er es abgesehen hat. Das ist sein Zwiespalt.

Was Celan im Grunde betonen will,
das ist die Unverbindlichkeit des Absoluten,
das sich auf unsere allzumenschlichen
Bezüge nicht einläßt. Aber diese Unverbindhchkeit

des Absoluten wird bei ihm —
man entschuldige das Wortspiel — zur
absoluten Unverbindlichkeit. Die Aussage
ist so abrupt, so willkürüch, so verstiegen,
daß sie fast alles oder fast nichts bedeuten
kann. Was bleibt, ist die Einsamkeit dieses
Dichters, ein seltsam schmerzliches «Stehen,

im Schatten / des Wundenmals in der
Luft», ein sibyllinisches «Für-niemand-
und-nichts-Stehn6». Paul Celan ist ein
Dichter der Unbezogenheit.

Die einfachste Konsequenz wäre die,
zu verstummen. Denn die «Lieder jenseits
der Menschen», die er zu singen sich sehnt
und nach denen er ausgreift, wie ein Baum
über einer öden, dunklen Landschaft ins
Licht greift: diese Lieder müßten eigentUch

auch jenseits der Sprache gesungen
sein. Damit gäbe er sich selber als Dichter
den Abschied. Im Gedichtband
«Atemwende» bewegt sich Celan im Niemandsland

zwischen Reden und Verstummen.

FADENSONNEN
über der grauschwarzen Ödnis.
Ein baumhoher

Gedanke

greift sich den Lichtton: es sind
noch Lieder zu singen jenseits
der Menschen7.

Richard Gerlachs « Wasserspiele»

Lieder diesseits der Menschen schreibt
unter anderen Richard Gerlach, der in
seinem neuesten Bändchen «Wasserspiele»
wiederum Proben einer erfreulich urbanen
Gesinnung gibt8. Man fühlt sich bei Gerlach

mitunter an Morgenstern oder an
Kästner erinnert. Seinen Gedichten eignet
jedenfalls nichts Abgründiges und Mystisches

wie denen Celans. Mögen sie, auch
in künstlerischer Hinsicht, harmloser sein;
dafür haben sie etwas Geselliges, haben
Humor, und das ist in der zeitgenössischen
Lyrik eine ziemlich seltene Gabe. Ich
denke zum Beispiel an Gerlachs «Ziegenbock».

Steht da ein Ziegenbock alltäglich
und steif in seinem Stall, Heu
wiederkäuend, eine profane Erscheinung. Wenn
man ihm aber «eine Ziege bringt», dann
lebt er auf, dann wird er zum antiken
Dämon, dann «wird ihm Arkadien neu».
Er, dessen Name (Tragos heißt griechisch
«Ziegenbock») in der Tragödie
steckengeblieben ist, wagt nun «den Sprung zur
komischen Kunst», den Sprung auf die
Ziege!

Der stößige, kapriziöse
Ziegenbock sah mich an.
Spottlustig glomm sein Auge:
Ein gehörnter, spitzbärtiger Mann.

221



Einst tanzten genäschige Herden
Von Mykene bis Ninive.
Hold schwang sich nach Bacchus' Flöte
Die liebliche Amalthee.

Jetzt steht der Bock steif im Stalle
Und wiederkäut sein Heu.
Doch bringt man ihm eine Ziege,
Wird ihm Arkadien neu.

Und Satyr, der Lämmervater,
Meckert aus bockigem Dunst.
Tragos, der Bock der Tragödien,
Wagt den Sprung zur komischen Kunst9.

Das Beispiel zeigt, daß heute auch auf
lyrischem Gebiet das Rennen noch offen
ist, daß also die aUerverschiedensten
Strömungen nebeneinander bestehen können.
Man braucht sich, als Kritiker, auch nicht
immer sofort zum Werten berufen zu fühlen.

Wahrscheinlich wird erst eine spätere
Epoche entscheiden können, was wir an
der unsrigen als das eigentlich Schöpferische

und EigentümUche anzusehen haben.
Vorläufig tasten wir noch im Ungewissen.

Kurt Martis Mundartgedichte

Man sollte denken, daß in dieser Zeit, die
dem Blut- und Bodenwesen so spinnefeind
ist, wenigstens das Mundartgedicht
unmöglich wäre. Weit gefehlt! Der Berner
Dichter Kurt Marti legt in seinem Bändchen

«Rosa Loui» «vierzg gedieht ir
bärner umgangsschprach» vor10. AUerdings

will Marti eben nicht jene Sprache
der Scholle geben, welche die Mundartdichter

von anno dazumal verteidigten.
Im Gegenteil: er gibt «zerredeten Dialekt»,
gibt «schnell wegfließende, an der
Oberfläche kommunizierende Gewohnheitsrede»,

wie das Nachwort von Helmut
Heißenbüttel betont. Was will er dann
aber? Glaubt er, daß seine Mundart, auch
im Stande bewußter AUtägUchkeit, vor
dem Schriftdeutschen eine gewisse Frische
voraushat? Oder hofft er, gerade durch
solche Entmythologisierung, der Mundart
eine neue Dimension zu erschUeßen?

In erster Linie handelt es sich wohl
einfach um einen Versuch. Martis um¬

gangssprachliche Mundartgedichte haben
etwas Epigrammatisches, Wortspielerisches,

Zeit-Engagiertes. Sie gründen auf
der Überzeugung, daß Schönheit (und
Wahrheit) heute nur noch in ganz geläufigen

und keineswegs mehr in stüisierten,
rhetorisch-schönen Worten zu finden sei.
Darum sagt er in seinem Schlußgedicht
«hommage à rabelais»:

d'schöni
vo de wüeschte Wörter
isch e brunne

i dr wüeschti
vo de schöne Wörter11.

Demnach dürften ihm Dichter wie
Aristophanes, Grimmeishausen, ViUon oder
Büchner willkommen sein, nicht aber
Racine, Keats, der klassische Goethe.
Noch deutlicher spricht Marti die heute
so geläufige Überzeugung, daß «das Schöne

von gestern» endgültig zerfalle, in der
folgenden Strophe aus:

scho hütt und ganz luschtig
verbrösmelet ds schöne

vo geschter
bis daß es sy haltig
vo grund uufverlüürt
und kippe macht komisch.

Wer oder was kippt nun aber? Das
Schöne von gestern — oder unser
Verständnis desselben? Keineswegs ist — zum
Beispiel — Goethes «Iphigenie» durch
Dürrenmatts «Alte Dame» widerlegt. Die
Bevorzugung der letzteren kann nur
bedeuten, daß sie demjenigen gemäßer ist,
der sie bevorzugt. Wir können demnach
«das Schöne von gestern» niemals als
solches verdammen. Wir können höchstens
sagen, daß es uns nicht mehr üegt, daß wir
selber Schönheit an einem anderen Orte
suchen.

Am glücklichsten bewegt sich Kurt
Marti in seiner Berner Umgangssprache,
wenn er sich weder politisch engagiert noch
allzu handgreifliche Wortspiele vorbringt
(zumBeispiel: «wo / aabetüür / am morge /
billig /si ») — sondern eine alltägliche

222



Beobachtung zwanglos mit einem
aUgemeinen Gedanken verbindet:

zyt isch nid zahl nid schtrecki
zyt isch es löcherbecki
wo scho nach churzem ufenthalt
dr mansch z'dürab i d'unzyt fallt12.

Ein junger Aargauer Lyriker

Unter den Lyrikern, die mit einem Erstling

aufgetreten sind, wäre der Aargauer
Hermann Burger zu erwähnen; sein Bändchen

heißt «Rauchsignale»13. Für mein
Empfinden hat Burger, seiner Anlage nach,
etwas Alemannisch-Verträumtes, Phantasie-

und Märchenbegabtes. Gedichttitel
wie «Spaziergänge», «Abend vor dem
Dorf», «Landschaft im Winter», «Rapunzel»,

«Nebelgeliebte» deuten sein Reich
an. Weil nun aber die Angst vor der Idylle
die Angst aUer zeitbewußten Lyriker ist,
so verfremdet Burger seine Lyrik mit
modernen Metaphern. Ein Beispiel: das
Gedicht «Spätnovemberliches». (Früher hätte
man einfach gesagt: Spät im November.)
Die Blätter in einem Eichenwäldchen sind
gefaUen, alte Grabsteine werden darum
wieder sichtbar und treten aus dem
«Laubteppich» hervor. Nun vergleicht er aber
den November mit einem Trauermarsch.
Infolgedessen purzeln, merkwürdige Syn-
ästhesie des Optischen und des Akustischen,
halbe Orchester aus den Eichenkronen
herab. Zuletzt sind alle Stimmen
verstummt, bis auf den Regen, der noch «ein
kaltes Lied zu rieseln weiß».

Nun wachsen sie wieder, die
Grabsteine im Eichengarten,
unbeschriftet und nackt, mit
einer zierlichen Rundung für
jedes verstorbne Gefühl. Aus
dem dicken Laubteppich stoßen
sie hervor wie Zähne aus jungem
Fleisch, ein lose gestaffeltes
Heer, und halten die Hügel besetzt.

Aber aus den Kronen fallen tot
herab Hörner und Trommeln, grün
verbeultes Blech. In den Trichtern

vermodert der letzte Trauermarsch
November, den die Bäume mit
nebelgesättigten Lungen bliesen.
Nur noch der Regen weiß ein kaltes
Lied zu rieseln und die Blätter
für seine Kloaken schiffbar zu machen14.

Der Schluß ist wohl verkehrt geraten.
Denn nicht die Blätter werden für die
Regen-Kloaken schiffbar gemacht, denke
ich, sondern umgekehrt: die Kloaken für
die Blätter. Das Thema des Spätnovembers
ist metaphernüberlastet. Weniger wäre
mehr gewesen. Viel glückhcher wirkt
Hermann Burger, wenn es ihm gelingt,
Landschaftliches mit Mythischem zu verbinden,
wenn er zum Beispiel in den Herbstnebeln
eine schweifende, untreue Geliebte erblickt :

Im Nebel begegnest du mir,
Nebelgeliebte,
im Park zwischen schweren Bäumen,
eine Witwe unter Weiden,
die ihr schwarzes Haar zurückwirft
und lacht,
eine läubliche Gestalt im langen
Regenkleid,
über Wiesen und Kieswege streifend.
Wie du die Blumenbeete kränkst
mit feuchten Blicken
Unter deiner beringten Hand
erstarren die Kinderschaukeln.

Ich ruf dich an
beim schönen Namen:
Jordibeth
Du nickst, lüftest
wie zum Gruß den Schleier
und ich blick in zwei tote Kastanien15.

Diese erste Hälfte des Gedichtes
«Nebelgeliebte» dünkt mich besonders schön.

Arthur Häny

1 Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1967, 2S. 35, 3S. 85, 4S. 62. 5Sein und Zeit,
§ 44b, S. 223, «S. 19, 'S. 22. 8Weraer
Classen Verlag, Zürich 1967, 9S. 17.
10Hermann Luchterhand Verlag, Neuwied
und Berlin 1967, "S. 49, 12S. 15. "Artemis

Verlag, Zürich 1967, 14S. 58, 15S. 60.

223


	Bücher

