Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)
Heft: 2
Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

FRANZOSISCHE ZEITSCHRIFTEN

Kritik und Erfindung

Im Anschlu3 an das Ziircher Kolloquium
«Theorie und Praxis der literarischen
Interpretation», tiber das im Februarheft
berichtet wurde, richtet sich unser Inter-
esse zunidchst auf einen Aufsatz Michel
Butors, der seine Uberlegungen zur Neuen
Kritik um zwei Grundthesen gruppiert.
Die erste lautet: Jede Erfindung ist eine
Kritik [Kritik im etymologischen Sinn
heiBBt Unterscheidung!], sei es der Literatur,
der Wirklichkeit oder der Kritik!. Diese
These erinnert an eine Tagebuchnotiz
Claudels aus dem Jahr 1910: «Toute créa-
tion est une critique comme le sculpteur qui
dégage la statue et qui rejette les débris2.»

Butor geht aus von einer sowohl dem
Dichter als dem Kritiker gemeinsamen Er-
fahrung: « Nous sommes baignés dans une
atmosphére romanesque. — Toute inven-
tion littéraire aujourd’hui se produit a
Pintérieur d’un milieu déja saturé de littéra-
ture. Tout roman, poéme, tout écrit nou-
veau est une intervention dans ce paysage
antérieur.» Die literarische Landschaft
ist bereits verstellt mit Meisterwerken;
angesichts der unser Fassungsvermogen
weit Uibersteigenden Fiille gelangt der Au-
tor zum SchluB, daB heute nicht etwa ge-
schrieben wird, weil es zu wenig Biicher
gibt, sondern genau aus dem entgegenge-
setzten Grund.

Im Buch entdecken wir zwar neue Wel-
ten in groBer Zahl — nicht nur vergan-
gene —, doch sind diese Welten oft
«falsch»: «De temps en temps des fissures
se produisent, la réalité se révolte contre
les livres, par I'intermédiaire de nos yeux,
par l'intermédiaire des paroles ou de cer-
tains livres, un extérieur nous fait signe et
nous donne le sentiment d’étre enfermés;
la bibliothéque devient donjon3.»

Das bereits Vorhandene ordnen wir neu
ein in der Hoffnung, es ergiben sich von

208

unseren « Ubersetzungen» aus andere
Perspektiven: «L’ceuvre se dédouble. Tout
lecteur non seulement constitue a partir des
signes proposé€s une représentation, mais
entreprend de récrire ce qu’il lit.» Unzah-
lige «Parodien» verdecken allmihlich das
Modell: «Ce n’est pas forcément que ces
nouveaux auteurs auront voulu faire une
critique, c’est que leur inspiration tout
entiére sera née d’une situation critique.»

In einem schopferischen Werk wird
nach Butor nicht nur die vorausgehende
Literatur in Frage gestellt, sondern mit ihr
die ganze sie tragende und vermittelnde
Gesellschaft. Die zeitgenossische Literatur
gibt Antwort auf mangelhafte Zustiande, sei
es, daB von Dingen gesprochen wird,
von denen man frither nicht sprach, sei es,
daB anders davon gesprochen wird, oder
daB man sich der Art erinnert, wie frither
davon die Rede war: «L’ceuvre actuelle
nous apprend la fécondité méconnue du
passé; elle ne peut changer véritablement
P’avenir que si elle change I’ensemble de
I’histoire. La marque méme d’une profonde
nouveauté, c’est son pouvoir rétroactif.»

Oft erfassen wir nur die Schatten des
Originals; je besser wir uns in die urspriing-
liche Bedeutung hineinleben wollen, desto
mehr schopferische Erinnerung wird von
uns verlangt. Butor leitet davon die zweite
These ab: Jede Kritik ist Erfindung; und
zwar auch, ja sogar ganz besonders, die
biographische Darstellung, die (oft) unab-
hdngig voneinander -existierende Ereig-
nisse in einen «sinnvollen» Zusammenhang
bringt.

Fiir den Verfasser von La Modification
ist es uninteressant, im kritischen Werk
nur das zu finden, was er selbst bereits aus-
gesagt hat. Er erwartet neue Einsichten,
andere Perspektiven; nur wenn der Nou-
veau Roman das kritische und schopferi-



sche Erinnerungsvermdogen des Lesers akti-
viert, erfiillt er nach ihm seine Aufgabe.
Voraussetzung ist, daB der Leser ein Wis-
sen und Bewultsein hat, das jenes des seine
Welt im Augenblick der Gestaltung er-
fahrenden Dichters {ibersteigt.

Bleibt ein Werk unvollendet, so ruft es
beim begabten, schopferischen Interpreten
nach einer Fortfithrung (Jean Starobinski
und Georges Poulet fordern dies fiir jede
literarische Schopfung): «Faire de Ila
critigue c’est toujours considérer que le
texte dont on parle n'est pas suffisant a lui
seul, qu’il faut lui ajouter quelques pages ou
quelques milliers, donc qu’il n’est qu’un
fragment d’une ceuvre plus claire, plus
riche, plus intéressante, formée de lui-
méme et de ce qu’on en aura dit.»

Wahrhaft bedeutend ist nur jene Kritik,
die neue Einstiege in den «Text» ermog-
licht 4. Kritik und Erfindung sind fiir Butor
zwel Aspekte derselben Aktivitidt, sodaBl es
kein Zufall ist, wenn wir heute im Roman
oft dem Dichter und dem Kritiker begeg-
nen: «Ce repli interrogatif sur soi est une
réponse a un changement rapide de 'image
du monde.»

Neues aus der « Ecole de Genéve»

AnlédBlich des zwanzigsten Todestages von
Charles-Ferdinand Ramuz erschienen in
der «Nouvelle Revue Frangaise» Juli
1967) Beitrdge von Marcel Raymond
(«Le Régne de I’Esprit malin»), Jacques
Chessex, Georges Borgeaud, Pierre Bour-
geade und zwei Texte des Dichters: « Celle
qui a dormi trois nuits» (1915) und «Il
regarda d’abord» (0.D.).

Georges Poulet veroffentlichte in der
gleichen Zeitschrift «Michelet et le Mo-
ment d’Eros» (Oktober 1967), jetzt zu
lesen in Mesure de I’instant®.

Von Jean Starobinski publizierte die
Zeitschrift «Preuves» im Januar 1968 ein
Fragment seines bei den Editions Flamma-
rion (Paris) und Il Parnaso (Mailand) ange-
kiindigten Werks 1789: Les Emblémes de
la Raison. Der Essai trigt den Titel «1789
et le langage des principes». — In der zum

Teil Pierre Jean Jouve gewidmeten Mérz-
Nummer der « Nouvelle Revue Frangaise»
zeigt der Genfer Psychiater und Literatur-
wissenschaftler in einer meisterhaften
Interpretation des Gedichts «La Mélan-
colie d’une belle Journée», wie von einem
in zwei Fassungen vorhandenen Text aus
ohne philologische Spitzfindigkeiten unter
diskretem Einbezug der psychoanalytischen
Erfahrung ein wesentlicher Aspekt des Ge-
samtwerks einsichtig gemacht werden
kann; Jouves Dichtung erscheint als eine
stindige Suche nach dem Heil: «La parole
de Jouve est trop véridique pour s’offrir
sous I’aspect d’un itinéraire aboutissant
a la vision certaine de I’absolu. Cette image
a son tour doit étre brilée. L’artiste oublie,
efface, et recommence. S’il lui est arrivé
d’inscrire la trace d’un parcours spirituel
dans ce bel objet qu’est le poéme, il n’en
doit pas moins accepter de perdre cet objet,
comme tous les autres, pour se refrouver
dénué, assoiffé, exposé comme au premier
jour au <mouvement primitif dangereux>.
[...] La poésie ne garde son souffle que si le
poéte a le courage d’étre un perpétuel
relaps. Son travail doit persister a étre
Pouvrier de I’entre-deux, entre la nuit du
corps d’oul il tire ses origines, et la vision
éblouissante ou il ne lui est pas permis de
s’immobiliser. »

Don Juan

Jean Roussets Forschungen kreisen gegen-
wirtig um die Figur des Don Juan; er fiihrt
damit seine Barockstudien weiter und illu-
striert den in Forme et signification darge-
legten Strukturbegriff. Im Essai «Don
Juan et les métamorphoses d’unestructure»
(«La Nouvelle Revue Frangaise», Sept.
1967) geht er aus von den drei Grundele-
menten des Don-Juan-Motivs: der Unbe-
stindige — eine Gruppe von (zu erobern-
den oder bereits verfiihrten) Frauen — der
Tote. Verschiedene Kombinationen sind
moglich; bei Tirso de Molina (E! Burlador
de Sevilla y convidado de piedra, 1630) totet
der Unbestindige den Vater einer seiner
Geliebten und wird von dessen Gespenst,

209



dem er mit derselben spielerischen Provoka-
tion wie den Frauen gegeniibertritt, in die
Holle gesandt. Eine gewisse Spannung
liegt bereits im Grundschema; denn einer
der geliebten Frauen (Anna) muBl durch
den Tod ihres Vaters eine Sonderstellung
zukommen. Bei Moliére, dessen Dom Juan
ou le Festin de Pierre dramaturgisch anders
gegliedert ist als Tirso de Molinas Stiick, ist
die Statue des Commandeurs ohne Bezug
zu einer Geliebten, und von Don Juans
Verfiihrungskunst bleibt nur noch der Be-
richt Sganarelles und das neckische Spiel
mit Charlotte und Mathurine. Die Unbe-
stindigkeit des mit Elvira Verheirateten
tritt zwar kraB zutage, doch ist das Ge-
schehen weniger schicksalhaft, weil reflek-
tierter. Dieser Don Juan ist voll und ganz
Schauspieler; er liebt die Maske und die
Zweideutigkeit: «Cessant d’étre porté par
la dialectique baroque de inconstance et
de la permanence, de la jouissance et de la
mort, il perd son étrangeté et sa résonance
tragique, se vide de tout symbolisme, se
réduit a sa seule activité de séducteur as-
soiffé de victoires et de victimes qu’il se met
a proclamer bien haut, parce qu’il n’a
plus d’autre juge que la société a laquelle il
se donne en spectacle 8.»

Die Grundstruktur ist bei Moliére also
gestort, weil Anna, die Tochter des Com-
mandeurs, fehlt. Erst bei Mozart-Da Ponte
erfihrt der Mythos seine hochste Gestal-
tung — das «Spiel» bleibt, dazu klingt in
der Musik der Kampf zwischen Himmel
und Erde mit: «Le héros retrouve ainsi ce
qu’il avait perdu: une destinée, un mystére
ténébreux, en méme temps qu’il regoit une
charge accrue d’avidité libertine, de frénésie
sensuelle et conquérante que la musique
nuance d’ardeur dionysiaque dans I’air
effervescent du «champagne> ou de ten-
dresse enveloppante, envoiitante dans le
duo La ci darem la mano " ».

*

Es scheint, daB sich die heutige Welt in der
Figur des Don Juan erkennt; dieser wird
von Frau zu Frau getrieben, der Mensch
des zwanzigsten Jahrhunderts von Mythos
zu Mythos, um zu erobern, zu entweihen

210

und wegzuwerfen. Von Pierre Jean Jouves
1941 erstmals erschienenem, jetzt neu aufge-
legtem Werk Le «Don Juan» de Mozart
(Editions Plon, Paris) ausgehend, zeigt
auch Dominique Noguez, wie der Gesang
dem szenischen Geschehen eine weitere
Dimension verleiht 8; die im Mythos schon
latent vorhandene Duplizitéit wird erst hier
ganz entfaltet. Ersichtlich wird dies an
der Figur der der diabolischen Faszination
Don Giovannis unterliegenden Anna:
«Cette femme, inconsciemment liée au
pére, a reporté sur ’homme le désir d’étre
séduite, d’étre forcée, en méme temps
gu’elle éprouve pour le séducteur, rival
indigne du pére, un amour-haine dont elle
ne pourra jamais se guérir» (Pierre Jean
Jouve).

Anders als etwa bei Moliére ist der Tod
gegenwirtig, metaphorisch ausgedriickt in
der Musik, wozu Dominique Noguez am
SchluB ihres Kommentars bemerkt: « Mo-
zart reste 14, humain, pale: il voit la Mort en
face. Et ceci donne a sa musique une
translucidité vertigineuse. L’art a son
sommet parcouru d’un éclair. Clest la
rencontre du divin, ici et maintenant. Pas
dans les nuages ou la nuit: dans la fosse
d’orchestre, sous les projecteurs scéniques —
ici et maintenant.»

*

Jean Rousset, der bereits in der oben ge-
nannten Studie darauf hingewiesen hatte,
daB in der romantischen Variation des
Themas — eine einzige Frau ersetzt die
Gruppe der Geliebten — die urspriinglich
durch die Gegenwart dominierte Zeitlich-
keit einer Spannung auf ein kiinftiges Ziel
hin weicht®, fiihrt seine Gedanken weiter
in einem zweiten Essai « Le comédien et son
personnage de Don Juan & Saint Genest»
(Preuves, Novembre 1967). In George
Sands Chdteau des Désertes (1847) ist ge-
rade Don Juan der Vorwand fir Reflexio-
nen iiber die dramatische Kunst, das Spiel
der Komodianten und die Beziehungen
zwischen Schauspieler und Rolle. Ein gutes
Spiel ist nach George Sand nur moglich,
wenn Rolle und Gefiihl zur Deckung ge-
langen: «Entre I’art et la vie, la relation



désirée est celle de coincidence, ou de
sincérité, qui absorbe l'art dans la vie.
Au théatre, cette position tend a la néga-
tion de la scéne comme aire autonome, et
a la dépréciation de I’acteur comme inven-
teur de roles multiples et distincts de lui-
méme.» Im Chdteau des Désertes verfehlt
Don Juan seine Rolle, wihrenddem er in
E.T.A. Hoffmanns Erzdhlung das Spiel auf-
gibt.

Von hier aus geht Jean Rousset auf
Rotrous Saint Genest (1646) zuriick, eine
Apotheose des Schauspielers, denn er kann
«werden», «nachahmen», «vorgebeny,
jedoch nicht ohne seinem Spiel zum Opfer
zu fallen: «Le théatre détient un étrange
pouvoir: le personnage s’empare de la per-
sonne et ’annule pour la créer a son image;
de la feinte> il risque de faire une <vérité>,
du masque transitoire 'unique visage. Au
contact de la scéne, aire magique, le
comédien court le danger mortel de I’absorp-
tion.»

Bei George Sand gewinnt die Rolle die
Oberhand. Es taucht hier ein Problem auf,
das sich in der kritischen Methode der
Genfer Schule ganz allgemein stellt,
namlich jenes der Identifikation?. Bis zu
einem gewissen Grad ist die (subjektive)
Kritik — wenngleich nicht bewuBt —
auch ein Spiel, in dem zunichst «ge-
tduscht» werden muB3; doch alsbald ent-
steht ein tiefes Erlebnis, das mit einem Spiel
nichts mehr gemeinsam hat. Rotrous Genest
wird derart zur Gestalt, die er darstellt,
daB er sie weiterfiihrt. «Il n’y a plus de
théatre possible quand I’acteur renonce a
feindre et confond sa réalité personnelle
avec I'imaginaire de la scéne», leitet Jean
Rousset als Folgerung ab und zeigt so auf
uberzeugende Art die Metamorphosen
eines Mythos in zwei Epochen, die heute
im Zentrum des literarwissenschaftlichen
Interesses stehen.

Hinweise

In Nummer 3 der von der Fondation
Maeght herausgegebenen Vierteljahres-
schrift «L’Ephémeére» finden wir u.a. einen
bisher unveridffentlichten Text Georges

Batailles («L’Oeil pinéal»), eine reich
illustrierte, feinsinnige Studie Gaétan
Picons uber die Wirklichkeit des Kunst-
werks («Ingres et la seconde ligne») und
ansprechende Gedichte von André Fré-
naud («Vieux Pays»).

Von der international orientierten Zeit-
schrift «Les Lettres Nouvelles» liegt eine
Spezialnummer Ecrivains de Cuba (De-
zember 1967 — Januar 1968) vor. — Jean-
Marie Domenach berichtet in «Esprit»
(Juli/August 1967) von seinen Eindriicken
liber Brasilien; in der gleichen Nummer
eine Anthologie portugiesischer Dichtung.

Zwei bekannte franzosische Zeitschrif-
ten haben auf Ende 1967 je eine Sonder-
nummer iber den christlichen Glauben
zusammengestellt, wahre Kompendien der
nachkonzilidfren Problematik. «Esprit»
(Oktober 1967) faBt die Resultate einer
wihrend zweier Jahren vorbereiteten, bei
einem Hundert von Gewéhrsleuten durch-
gefiihrten Untersuchung zusammen: Nou-
veau Monde et parole de Dieu: 1. Comment
Dieu se révele-t-il? 2. Comment vivre la
parole de Dieu? 3. Comment organiser
I’église? 4.Y a-t-il une politique chré-
tienne ? (300 Seiten).

Die «Table Ronde», die ihre Nummern
in den vergangenen Monaten meist auf
einzelne Themen zentriert hat1l, beleuchtet
das heutige Christentum in einer nahezu
250 Seiten umfassenden Dokumentation
La Foi aujourd’hui (Januar 1968), und zwar
von philosophischer, theologischer, psycho-
logischer, soziologischer und naturwissen-
schaftlicher Seite her. — In der Médrznum-
mer gibt die Zeitschrift einen Uberblick
tiber die « Nouvelle Médecine» (Transplan-
tationen, Anwendung von Computern,
Psychologie der alten Leute, Gesundheits-
zentren), wobei stets anerkannte Fachleute
zu Rate gezogen wurden.

«Critique» gruppierte im Februarheft
ausschlieBlich Beitrige zur Psychoanalyse,
wovon die Aufsitze «Symétrie et dissy-
métrie dans le mythe d’Oedipe» (René
Girard) und «Lacan, ou le <porte-parole>»
(Catherine Backes) erwédhnt seien.

Die «Etudes germaniques» publizierten
drei Aufsitze, die auf das Interesse man-

211



ches Lesers stoBlen dirften: «L’état et
I’organisation sociale dans I'Islande médié-
vale» von Simon Kalifa (Juli-September
1967), «Geschichtsphilosophie und Er-
zdhlkunst. Bemerkungen zu Karl Gutzkow
und Hermann Broch» von Peter Hasubek
und «Le lion du septentrion» von Roland
Edighoffer (beide Oktober-Dezember 1967).

Peter Grotzer

1«Critique», Dezember 1967. Jetzt
auch in Répertoire 111, Editions de Minuit,
Paris 1968. — 2«La Nouvelle Revue Fran-
caise», Oktober 1967. In der gleichen Num-
mer beachte man auch folgenden Satz des
Dichters: «L’expression de soi. Oui, mais
comme on exprime un citron. Faire sortir
quelque chose pour qu’il n’y soit plus»
(1929). — 3Vgl. anderseits Jean Grenier in
Anlehnung an Marcel Proust: «Les biblio-
théques m’ont été€ un refuge. A I’abri des
grands murs tapissés de livres, je me sentais
momentanément inattaquable. Le temps
lui-méme ne faisait plus sentir aussi vive-
ment sa morsure. Il s’écoulait avec cette
monotonie qui est le seul bonheur qui
ne trompe pas» («La lecture», «La Nou-
velle Revue Frangaise», Februar 1968). —
4Vgl. den Aufsatz «Critique et Mouve-
ment» von Georges Blin, der eine Reihe
verschliisselter Anspielungen auf den Streit
um die «Nouvelle critique» enthilt
(«La Nouvelle Revue Frangaise», Juni
1967). — 3 Band IV der «Etudes sur le
temps humain», Plon, Paris 1968. Enthilt
Aufsitze tiber Maurice Scéve, Saint-Cyran,
Racine, Fénelon, Casanova, Joubert, Les
Romantiques anglais, Madame de Staél,
Lamartine, Stendhal, Amiel, Marcel Proust
und Julien Green. — Gleichzeitig erschien
von Georges Poulet in der Reihe «Ecri-

212

vains de toujours» Benjamin Constant par
lui-méme (Editions du Seuil, Paris). —
6Zu Moliéres Dom Juan vgl. auch Michel
Serres: «Le don de Dom Juan ou la
naissance de la comédie» («Critique»,
Mirz 1968). Als Strukturelement tritt die
Zahlungsbilanz stark in den Vordergrund.
Der Protagonist erscheint als «mauvais
payeur», «sans parole et menteur»,
«multiple séducteur». — 7Vgl. besonders
auch Kierkegaards Apotheose von Mozarts
Don Giovanni: Die unmittelbaren Stadien
oder Das Musikalisch-Erotische, in Ent-
weder-Oder. — 8«La Nouvelle Revue
Frangaise», Mirz 1968. — Die Begriindung
scheint mir zwar weniger liberzeugend als
jene des nicht erwidhnten Kierkegaard, der
seine Argumentation so abschlieBt: «Die-
ser Kraft Don Juans, dieser Allmacht, die-
sem Leben kann nur die Musik Ausdruck
verleihen, und ich weiB kein anderes Pridi-
kat dafir als dieses: Esist lebenschwellende
Munterkeit.» — 9 Nach Kierkegaard wiirde
Don Juan dadurch wohl weniger opernge-
recht: «Das dramatische Interesse verlangt
ein rasches Fortschreiten, einen bewegten
Takt [...] Im Wesen der Oper liegt dieses
Hasten nicht; ihr ist ein gewisses Verweilen
eigen, ein gewisses Sichausbreiten in Zeit
und Raum.» — 1°Gilt nicht auch vom
Interpreten, was Rousset von Marmontel
zitiert: «Ce talent de 'auteur s’étend et se
plie & différents caractéres. Celui qui n’a
que du sentiment ne joue bien que son
propre role»? — 1 La Russie retrouve son
dme (Juni 1967), L’Etat mondial est-il
possible (Juli-August 1967), Octobre 1917.
La Révolution russe et son destin (Oktober-
November 1967), Actualité de Chateau-
briand (Februar 1968). — Zu Chateau-
briand vgl. auch das neueste Werk von
Jean-Pierre Richard: Paysage de Chateau-
briand, Editions du Seuil, Paris 1967.



VON ENGLISCHEN ZEITSCHRIFTEN

Man nimmt mit Bedauern zur Kenntnis,
daB die von A. N, Jeffares betreute Zeit-
schrift A Review of English Literature ihr
Erscheinen einstellen mufl. Wer nochmals
die drei noch herausgekommenen Num-
mern des achten Jahrgangs durchblittert,
findet den Zug bestitigt, der dieser Zeit-
schrift eignete und auch in dem weiter er-
scheinenden Critical Quarterly (jetzt im
neunten Jahrgang, von C. B. Cox und A. E.
Dyson herausgegeben) zutage tritt, eine
(scheinbar) bescheidene Betonung des
Empirischen und Praktischen. Das vertragt
sich sehr gut mit dem Programm der bei-
den Zeitschriften, neben literarhistorischen
und kritischen Beitrdgen auch Gedichte zu
veroffentlichen. Diese wie jene wenden sich
an eine nicht anspruchslose Leserschaft;
die Beitridge sind selbstverstindlich von
unterschiedlicher Qualitdt und Bedeutung;
das gilt auch fiir die Gedichte, fiir deren
Auswahl tlbrigens konservative Kriterien
entscheidend sind. Der hauptsichliche
Unterschied zwischen den zwei genannten
Zeitschriften und den eigentlichen Fach-
zeitschriften liegt in den Rezensionen. Diese
bilden ja einen unerldBlichen und betricht-
lichen Teil der Fachzeitschriften, wihrend
sie in A Review of English Literature und
Critical Quarterly am Rande, spirlich und
in nur zufélliger Auswahl auf die Hauptbei-
trage folgen.

Freilich sind einige Artikel sogenannte
«review articles», in welchen die Bespre-
chung und Konfrontierung einiger Biicher
zum gleichen Thema in einem Sinne ge-
schieht, der der Stellungnahme wie auch
neuen Fragestellungen dient. Da wiire ein
Aufsatz zu nennen, der hier Vorstufe sein
soll zu einer gesamthaften Betrachtung der
einzelnen englischen Dichtern (von Milton
bis Auden) gewidmeten Beitrigen. David
Lodges «Current Critical Theory» ist im
Critical Quarterly (9/1, Frithjahr 1967) er-
schienen; von den beiden Zeitschriften
bietet diese die eher strenger disziplinierten
Beitrdge und will sich vor allem des 20.
Jahrhunderts annehmen (im laufenden

Jahrgang uberwiegt zwar das 19.). Lodge
windet besonders Graham Houghs Essay
on Criticism ein Krinzchen, widhrend er
Vorbehalte sowohl gegeniiber John Casey
(The Language of Criticism) anbringt wie
gegeniiber Northrop Frye: Dessen mit einer
groBziigig-idealen Stddteplanung vergleich-
baren Theorie der Archetypen der literari-
schen Morphologie werde dem Einzelwerk
mit seinen Eigenheiten ebensowenig ge-
recht wie Caseys philosophisch begriindete
Anfechtung den Arbeitshypothesen maB-
gebender Kritiker unseres Jahrhunderts
eine pragmatische Wirksamkeit absprechen
kann. Einen gehaltvollen Forschungsbe-
richt iiber den Gegenstand Andrew Mar-
vell gibt Bruce King (REL, 8/4, Okt. 1967).
Er zeichnet nach, wie Marvell als bedeut-
samer Dichter besonders in den zwei letz-
ten Jahrzehnten neu entdeckt wurde, und
betont die Notwendigkeit, das Schaffen
Marvells in die Forschung der Emblem-
dichtung und der zeitgendssischen Stro-
mungen metaphorischen Denkens und Ge-
staltens einzubeziehen.

Eine Gruppe von Aufsdtzen bereinigt
Details der Biographie von Burns, Yeats
und Matthew Arnold. A. M. Kinghorn
(REL, 8/3, Juli 1967) zweifelt die An-
schauung David Daiches’ an, dal Burns
nicht im Ernst an eine Auswanderung nach
Jamaika dachte, doch spricht sein Beleg-
material keineswegs tiberzeugend fiir Burns’
Ernsthaftigkeit. Eine feinfiihlige Darstel-
lung gibt William M. Murphy (REL, 8/4,
Okt. 1967) vom Verhéltnis Yeats’ zu seinem
Vater, wobei er das Genaue und Nachweis-
bare sagt und es auch sorgsam vermeidet,
das nicht Greifbare zu deutlich zu machen.
George Watson (REL, 8/3, Juli 1967) setzt
sich mit Arnolds Verhéltnis zu dem viktoria-
nischen Philistertum auseinander, das ge-
rade in seinen Schriften Gestalt annimmt,
und kommt in vielleicht zu polemischem
Stil zur glaubhaft belegten Ansicht, daB
diese viktorianische Umwelt nicht gar so
undifferenziert und indifferent gewesen sein
diirfte. Der polemische Stil des Verfassers

213



ist wohl auch Ausdruck seines Befremdens
dariiber, daB Arnold unvollstindige und
abgeidnderte Zitate aus den Aussagen der
«feindlichen» Umwelt zum Ausgangspunkt
seiner  kulturkritischen  Erorterungen
machte; dieses Befremden muB der Leser
teilen. Riittelt Watson am Bild des Kon-
flikts zwischen der apathischen Umwelt
und dem vereinsamten KulturbewuBten,
so versucht ein anderer Aufsatz die Vor-
stellung von Arnold als einem in sich zer-
rissenen und nur immer diesen Konflikt
darstellenden Dichter zu erginzen. Mere-
dith B. Raymond (REL, 8/3, Juli 1967) will
Hinweise auf andere Probleme des Arnold-
schen Werks geben, doch seine Ausfiih-
rungen zu Empedocles on Etna scheinen
sich kaum von dem angefochtenen For-
schungsvorurteil 16sen zu konnen.

Damit ist der Ubergang zu Betrach-
tungen von einzelnen Dichtern und deren
Werk vollzogen. Es muB natiirlich von
W. H. Auden die Rede sein, denn er wurde
1967 sechzig Jahre alt und behauptet sich
immer noch als eine der bedeutendsten Fi-
guren der zeitgenOssischen englischen
Literatur. Graham Hough (CQ, 9/1, Friih-
jahr 1967) bespricht die neuen Sammelaus-
gaben von Auden und dessen Gefdhrten
der 30er Jahre, dem verstorbenen Louis
McNeice. Diesem mochte er eine sorg-
féltig vorgenommene Auswahl gonnen, die
viel Banales weglassen und dafiir weniger
Bekanntes bewahren miiBte ; es wiirden sich
nach Hough zahlreiche dunkel gefirbte
Gedichte darunter befinden, und auch viele
klassisch einfache und verhaltene. Von
Auden hingegen sagt Hough, er miisse
moglichst vollstindig dem Leser zuging-
lich bleiben; wie C.B. Cox und der von
diesem zitierte Robert Lowell hebt er die
Vielfalt von Audens Werk hervor. Die
Eigenart Audens driicke sich eben im Ge-
samtbild seiner verschiedenen Werke aus;
seine verbliiffende Sicherheit in allen mog-
lichen Formen habe ihn zwar auch verleitet,
das Belanglose formal zu Giberlasten. Hough
bedauert das Verschwinden von Gedichten
aus fritheren Ausgaben und fragt, ob denn
Auden seinen Erklirungen zum Trotz
nicht doch Gesagtes ungesagt zu machen

214

versuche. Diesen ernsten Vorwurf mildert
der Leser im Sinne der von Hough einlei-
tend festgestellten Unmdoglichkeit, als Zeit-
genosse Audens vor lauter gemeinsamem
Erleben sich geniigend &sthetisch-kritische
Distanzierung zu sichern.

Einen gewichtigen, stellenweise unnotig
umstdndlichen Beitrag widmet Stanley
Fish (CQ, 9/2, Sommer 1967) einer Korrek-
tur, die am Denken in bestimmten literari-
schen Vorstellungen anzubringen sei. In
seinen Erorterungen zu Miltons Paradise
Lost geht es um den Begriff des Helden,
der aus der epischen Tradition seine typi-
sche Prigung bekommen hat. Doch im
christlichen Epos steht dieser Konzeption
von Tapferkeit und Durchhalten eine ganz
andere gegeniiber, diejenige vom christli-
chen Helden. Fiir diesen ist nicht spektaku-
lires Handeln ausschlaggebend, sondern
stilles Bestehen. Wenn er, wie Abdiel, sich
in den Dienst eines Herrn stellt, der ihn vor
der Niederlage gegeniiber dem Bdsen be-
wabhrt, verzichtet er auf Auszeichnung und
Ruhm. Eine aufschluBlreiche Parallele zu
Bunyans Christian fiihrt diese Vorstellung
weiter zur Anndherung an das Bild vom
unerschrocken ergebenen Dichterprophe-
ten, das fiir Milton selbst Giiltigkeit hat.

Von einer ganz anderen Tradition ist in
einem Aufsatz von Alan Warner (REL,
8/2, April 1967) iiber Stephen Duck die
Rede, derjenigen des bauerlichen Dichters.
Fast ein Jahrhundert vor dem bekannteren
John Clare, dem «Dichter von Northamp-
tonshire», geboren, wurde Duck als 25jdh-
riger an den Hof geholt (1730), verlor dann
aber bald seine unmittelbare Beziehung
zum Leben auf dem Lande. Warners
Gegeniiberstellung von Stellen aus Thom-
sons «Summer» und Ducks bestem Schaf-
fen veranschaulicht die Wirkung solcher
Unmittelbarkeit; ein Vergleich etwa zwi-
schen dem literarisch gebildeten Cowper
und dem Autodidakten Clare konnte
Ahnliches zeigen.

Ian A. Gordon befaBt sich mit einer
weiteren Tradition, nimlich mit einer klas-
sischen Form, die in England eigentiim-
liche Wege ging, der Pindar-Ode (REL,
8/2, April 1967). Wohl steht sie in der



Poetik Sir Philip Sidneys im 16. Jahrhundert
an hervorragender Stelle, doch was in der
Folge von englischen Dichtern Ode ge-
nannt wird, ist meist den horazischen
Carmina verpflichtet. Es gibt freilich, seit
Cowley, Oden, die sich pindarisch nennen,
offenbar vor allem, weil sie #duBerliche
UnregelméBigkeiten aufweisen. Ein halbes
Jahrhundert spéter, um 1700, bemiiht sich
Congreve, die innere GesetzmiBigkeit der
Pindar-Ode klarzumachen, doch ist in
England nur Thomas Gray in der Folge
ein erfolgreicher Dichter eigentlicher Oden.
Gordons Aufsatz will besonders die Her-
kunft der Odenform bei Keats untersuchen.
Vor allem setzt sich der Verfasser mit der
Auffassung auseinander, daB Keats seine
Odenstrophe aus dem Sonett entwickelt
habe. Er zeigt, daBl Keats’ Beschéftigung mit

der Ode schon lange vor dem Zeitpunk
begonnen habe, da er in seinen Briefen von
seinen gleichzeitig unternommenen Ver-
suchen mit Sonett und Ode schrieb. Gor-
don stellt fest, dal Keats die Grayschen
Oden gut kannte, was man ihm angesichts
der Lesegewohnheiten und des Assimilie-
rungsvermogens des Dichters glaubt, ob-
schon sein Beweismaterial nicht eindeutig
ist. Sein SchluB, die «Ode to Psyche» gehe
auf das Cowleysche Muster zuriick, die
andern Meisteroden aber auf das echte
Modell Grays, ist nicht geniigend belegt,
und er kommt nicht darum herum, von
einer gegenseitigen Befruchtung zwischen
Sonett und Ode zu sprechen.

Henri Petter

FRANCESCO BORROMINI, 1599—1667

Der dreihundertjihrige Todestag Fran-
cesco Borrominis wurde zum AnlaB, den
groBten unter den vielen Architekten zu
feiern, die das Tessin der italienischen und
dartiber hinaus der europdischen Kunst ge-
schenkt hat. Eine von Professor Paolo
Portoghesi auf Grund einer eigenen Publi-
kation aufgebaute Ausstellung, die zu-
nédchst in Rom und Lugano, dann wihrend
der ersten Monate des Jahres 1968 in der
Graphischen Sammlung der Eidgenossi-
schen Technischen Hochschule in Zirich
gezeigt wurde, suchte das Schaffen Borro-
minis dem modernen Auge nahezubringen.
Es geschah dies freilich in einer Inszenie-
rung, die eher problematisch anmutete,
auch wenn es vielleicht zu weit geht, diese
Schau als «photographischen Kuriosi-
tdtenbazar» zu kritisieren. Denn die von
Borromini geschaffene Architektur tragt
an sich schon Ziige, die nach kithnen Inter-
pretationen rufen. Kein Baumeister ist vor
allem in seinem Nachruhm mehr umstritten
gewesen. Unter seinen Zeitgenossen folgte

die Mehrheit dem populdreren Bernini, der
als Bildhauer zwar den rémischen Barock
auf seinen Hohepunkt fiihrte, als Architekt
hingegen einen mehr konventionellen Stil
pflegte. Zeitgendssische Biographen wie
Baldinucci haben deshalb ihr Lob eher
Bernini zugewendet. Vollends der dem
Barock feindliche Klassizismus und hier vor
allem die Kritik von Milizia sah in Borro-
mini nur die extravaganten Bizarrerien,
wenn nicht sogar den verabscheuungs-
wiirdigen Ausbund eines an sich suspekt
gewordenen Stils. Erst die Wiederbewer-
tung des Barockstils durch die Kunstge-
schichtsschreibung des spiteren 19.Jahr-
hunderts und spiter die begriffliche Erfas-
sung seiner Entwicklung durch Paul
Frankl und in den zwanziger Jahren durch
A. E. Brinkmann lieBen im Oeuvre Borro-
minis sogar den Hohepunkt mindestens
der barocken Baukunst und zudem jenen
Ort erkennen, von dem die reichsten und
kithnsten Leistungen des europdischen
Spitbarock ihren Ausgang nahmen. So

215



fuBen Guarini in Piemont, Lukas von
Hildebrandt in Osterreich, die Dientzen-
hofer in Bohmen und Franken und nament-
lich Balthasar Neumann, der eigentliche
Vollender der europdischen Barock-Archi-
tektur, auf den Ideen des groflen Tessiners.

Was heute auch den architekturinteres-
sierten Laien bei Borromini anspricht, ist
das Revolutionire seiner Baugedanken, der
Mut, bisher gehiitete Grenzen zu durch-
brechen, und die Kraft, nicht nur seiner
Zeit, sondern der Architektur schlechthin
Moglichkeiten zu weisen, die in ihrer Dyna-
mik durchaus modern sind.

Borromini gehort zu jenen sehr zahl-
reichen Baumeistern und Bildhauern, die
von ihrer Heimat am Luganersee oder aus
dem Misox nicht nur in die nahe lombar-
dische Hauptstadt, sondern iiber diese
hinaus nach Venedig, Genua, Rom, Neapel
und Sizilien, doch zum Teil auch uber die
Alpen nach Siiddeutschland, Osterreich,
Polen, ja bis nach RuBlland ausgewandert
sind. Unter ihnen befinden sich neben
vielen nur handwerklichen Begabungen ein
Domenico Fontana, der in Rom den
Lateranpalast erbaute, ferner Carlo Fon-
tana, dem der romische Spitbarock wesent-
liche Zige verdankt, und um 1600 Carlo
Maderno, dessen Hauptwerk die Ergin-
zung von Michelangelos Kuppel durch das
Langhaus, die Vorhalle und die Fassade
von St. Peter ist.

Carlo Maderno aus Capolago am
Luganersee war ein naher Verwandter
Borrominis, dessen Anfidnge er in Rom
forderte. Bald erlangte der junge Tessiner
die Wertschidtzung durch eine Elite. Nicht
nur Italiener, Franzosen, Spanier, Flamen
und Deutsche, sondern sogar Inder be-
mithten sich um Risse seiner Bauten. —
Fast alle diese Werke, die Borromini in
Rom errichtete, sind duBerlich nicht be-
sonders groB; sie verzichten auf den
kolossalen MaBstab, den in Rom bereits
die heidnischen Kaiser gesetzt hatten. Dafiir
offnen sie geistige Dimensionen, die sich
deutlich von den Wirkungen schwerer
Massen unterscheiden, die sonst fiir Rom
bezeichnend sind.

So ist bereits das Frithwerk, San Carlo

216

alle quattro fontane, nicht groer als ein
einziger der vier gewaltigen Pfeiler, auf
denen in St.Peter die Kuppel ruht. Der
Raum selbst zeigt eine sdulenumschlossene
Ellipse, die sich in ihren Hauptachsen zu
flachen Nischen ausweitet. Die Sidulen-
gliederung folgt in noch verhiltnismaBig
konventioneller Weise oberitalienischen
Vorbildern, insbesondere den Kirchen-
rdumen Palladios. Umso kihner aber ist,
wie durch den besonderen Wechsel von
geraden und verschieden stark einschwin-
genden Simsen der Raum in eine scheinbar
gleitende Bewegung gebracht wird. Dem-
entsprechend ist der Hochaltar nicht mehr
der eigentliche Ziel- und Haltepunkt des
Raumes, sondern mehr nur ein Akzent
unter anderen in der am Auge voriiberglei-
tenden Folge rhythmisch wechselnder
Wandteile. Ahnlich geistvoll gestaltet
Borromini den Aufblick in die Kuppel,
deren Schmuck auf die damals iibliche
Pracht von Stukkatur und Fresken verzich-
tet und statt dem durch ein in Licht und
Schatten spielendes Rastermuster Wir-
kungen von verbliiffender Modernitit er-
zielt.

Im Saal des Oratoriums des heiligen
Filippo Neri entwickelt Borromini jenes
Gittersystem weiter, das sich schon an der
Decke des Refektoriums neben San Carlo
alle quattro fontane ankiindigt. Doch tiber
dieses hinausgehend werden nun die die
Wolbung iiberspannenden Gurten folge-
richtig aus den flachen Wandpilastern
entwickelt, wodurch eine neue Einheit der
Raumschale erreicht wird.

Das kinstlerische Hauptwerk Borro-
minis ist wieder ein duBerlich nur méaBig
groBer Bau, nimlich die zwischen 1642 und
1661 errichtete Universitidtskirche Sant’Ivo
della Sapienza. Aus einem ilteren Arkaden-
hof entwickelt sich als wirkungsvoller An-
schluB ein AuBenbau, der, iiber eine
Halbkreisnische emporsteigend, in ein
immer komplizierteres Spiel von Kurven
iibergeht, um schlieBlich aus der Spiralbe-
wegung der Kuppellaterne heraus eine auf
einem Drahtgeflecht schwebende Kugel in
den Himmel emporzuheben. So ist eine
durchaus «dynamische» Architektur ent-



standen, die jedoch im Unterschied zu den
modernen Spannbeton-Formen nicht von
Anfang an ein HochstmaBB von Bewegung
zeigt, sondern diese Bewegung aus den rela-
tiv ruhigen und gefestigten Teilen des Erd-
geschosses erst im Laufe des Aufbaues ent-
wickelt. In einer Losung von zwingender
Einheitlichkeit sind die verschiedensten
Motive in Architektur umgesetzt: Der
Berg, den das Wappen der Chigi, des pdpst-
lichen Bauherrn, zeigt, diec Flamme des
Heiligen Geistes, der am Pfingstfest von
den Héuptern der Apostel leuchtet und im
Innern das Dreieck, das die Dreifaltigkeit
darstellt. Alle diese so verschiedenen Sym-
bole werden in einer Architektur vereinigt,
die zwar keineswegs einfach, doch von
duBerster Logik und damit von einer iber-
zeugenden Selbstverstindlichkeit ist. Dies
trifft auch fiur das Innere zu, das auf zwei
gleichseitigen Dreiecken basiert, die sich
zum Stern durchdringen. Revolutionir ist,
wie die normale Symmetrie hier unter der
Herrschaft des Winkels von 60 Grad durch
eine solche hoherer Art ersetzt ist. Doch
tiber dem Wandsystem, in welchem sich
Ungleiches gegeniibersteht, entwickelt die
Kuppel den Ausgleich: Es entsteht ein
Raum «gleich dem Innern eines Frucht-
korpers, aber von der Art und Michtigkeit
eines Felsendomes» (Erwin Gradmann).
In der Kirche Sant’Agnese war Borro-
mini nicht ganz selbstindig. Die wech-
selnde Gunst des pédpstlichen Bauherrn
ubertrug wesentliche Teile der Ausfiihrung
Carlo Rainaldi, der auch den Auflenbau
schwerer gestaltete, als es den Intentionen
Borrominis entsprach. Trotzdem sind es
zur Hauptsache die Gedanken Borrominis,
welche die Fassade zu einer der bedeutend-
sten von ganz Rom gestalten, wiirdig dem
vielleicht schonsten und sicher urtiimlich-
sten Platze der romischen Innenstadt, der
auf dem langestreckten GrundriB eines
antiken Zirkus erbauten Piazza Navona.
Die Fassade, deren Typus mehr oberitalie-
nischen als romischen Vorbildern folgt,
fiigt sich mit ihren weit auseinanderstehen-
den Tirmen auBerordentlich wirkungsvoll
in das Platzbild ein. Zwischen den Tiirmen
schwingt die Front in leichter Kurve zu-

riick und 14Bt dadurch die Kuppel auch
auf den Nahestehenden wirken, damit den
Fehler von St. Peter korrigierend, wo die
Kuppel hinter der allzu weit vorgescho-
benen Fassade verschwindet. Kuppel und
Tirme bilden ein Gespann von iber die
Zwischenriume hinweg wirkenden Ener-
gien. Die rdumliche Kraft des Platzraumes
scheint die Fassade einzubuchten, und
selbst die den Eingang schmiickende
Tempelfront wird in die flache Konkav-
kurve einbezogen. Energien kreisen auch
in den Tiirmen, in den unteren Geschossen
noch gefesselt durch gerade Eckpfeiler,
nach oben jedoch zusehends sich befreiend
bis in den kapriziésen Turmabschliissen
die abgeflachten Kuppeln ostasiatischer
Pagoden beschworen werden.

Sant’Agnese folgt, bei aller geistvollen
Durchbildung des einzelnen als Ganzes,
einem eher konventionellen Schema. Umso
eigenwilliger sind Kuppelturm und Cam-
panile, mit denen Borromini die schon be-
stehende Sant’Andrea delle Fratte be-
reicherte. Die Kuppel wird, einer lom-
bardisch-tessinischen Gepflogenheit ent-
sprechend, in ihrem AuBenbau turmartig
ummantelt. Doch ist das auch sonst an
dieser Stelle iibliche Oktogon nicht nur
durch verschieden groBe Seiten rhythmi-
siert, sondern zudem in ein Spiel gegenldu-
figer Kurven gebracht. Wieder geht es um
eine ihrem innersten Wesen nach dyna-
mische Architektur, die auf jeden Schmuck
verzichtet und selbst den fiir den romischen
Kirchenbau représentativen Haustein durch
den zwar anspruchsloseren, indessen fiig-
sameren Ziegel ersetzt. Den gleichen Ziegel
jedoch verwendeten bereits die alten Ro-
mer, so daB Borromini die Tradition der
Ewigen Stadt keineswegs ganz verldBt.
Neben dem Kuppelturm erhebt sich ein
schlanker Campanile, auf einem in seinen
Winden eingekurvten Unterbau. Auf diesen
folgten in wohl berechnetem Kontrast das
reine Rund eines Sdulentempels und dar-
iiber ein kompliziert bewegter Aufbau mit
Engelshermen und einschwingenden Ge-
simsen. Der AbschluB besteht aus einem
vasenartigen Gebilde, iber dessen hochaus-
schwingenden vier Henkeln ein aus Metall

217



gezackter Kronreif schwebt. So 1dBt sich
der Glockenturm von Sant’Andrea delle
Fratte als eine Suite aus verschiedenen
Sidtzen charakterisieren, die sich von unten
nach oben immer mehr in geistvoll kompli-
zierte Formen verwandeln und zugleich
sich ldutert. — Ganz besonders bezeich-
nend fir die « Modernitidt» Borrominis ist,
wie aus der Bewegung schlieBlich sogar ein
Schweben im freien Raum entsteht.
Im Umbau der Laterans-Basilika gelang
es Borromini, die Winde in ein rhythmisch
iiberaus geistvolles Wechselspiel von Ko-
lossalpilastern, Durchgidngen und Statuen-
nischen zu versetzen, doch unterblieb lei-
der die entsprechende Gestaltung der
Decke. Umso aufschluBireicher ist deshalb
die Fassade, mit welcher Borromini in
seinem Alter sein romisches Frithwerk, die
Kirche von San Carlo alle quattro fontane,
vervollstandigte. Wieder regiert die Kurve,
doch dieses Mal nicht nur als flache Ein-
schwingung, wie am Oratorio di San Filip-
po Neri oder am Collegio di Propaganda
Fide, dem groBen réomischen Missionshaus,
aber auch nicht als eine von Stockwerk
zu Stockwerk wechselnde Folge, wie am
AuBenbau von Sant’Ivo, wenn man diesen
von der Hofseite her betrachtet. Vielmehr
werden nun noch fliissiger als am Kuppel-
turm von Sant’Andrea delle Fratte Kurve
und Gegenkurve zu einer einzigen Wellen-
linie vereinigt. Die Fassade von San Carlo
ist zweigeschossig. Doch wenn in solchen
Fillen frither das ObergeschoB das untere
mehr oder weniger wiederholte, vollzieht
nunmehr das obere eine grundsitzliche
Anderung. Die Malerei tritt unmittelbar
ein in eine an sich schon im hichsten MaBe
malerisch behandelte Architektur: Ein
groBes, im Hochoval gefafites Bild be-
herrscht den oberen Teil der Mittelachse,
bekront von einem Giebel, der mit seiner
ebenso kithnen, wie im Grunde natiirlichen
Kombination von Kurve und Gegenkurve
fiir Borromini sprichwortlich geworden ist.
Der sogenannte «Borromini-Giebel» wird
von Lukas von Hildebrandt am Belvedere
in Wien und spédter von Balthasar Neu-
mann am Wirzburger SchloB iibernom-
men. Der gleiche Giebel findet sich aber

218

auch an den Engadiner Hdusern des 18..
Jahrhunderts und dringt andererseits bis
nach Lateinamerika.

*

Zwei kontrare Moglichkeiten durchdringen
sich im Schaffen Borrominis zu einer ho-
heren Einheit: Einmal ist es eine hochste
Klarheit geometrischer Vorstellungsfor-
men: GrundriBkonstruktionen, in denen
sich Kreise durchdringen, Nischenkom-
binationen, die im Augeneindruck als ver-
wirrende Bizarrerie erscheinen, eingebuch-
tete Fassaden, die gemessen an der klassi-
schen Rechtwinkligkeit als Verkrimmung
und Verzerrung wirken, jedoch, streng ge-
nommen, Teile eines hoheren Ganzen
sind. Damit wird die Architektur Borro-
minis gerade dort, wo sie sich dem ober-
flichlichen Betrachter als Inbegriff subjek-
tiver Willkiir darstellt, zum Ausdruck einer
hoheren Ordnung, von der unsere Sinne
nur Stickwerk wahrnehmen konnen:
Fragmente, Segmente, die sich indessen
einer tieferen Einsicht zu einem Ganzen er-
gianzen. Das Gesetz aber, das dieses Ganze
ordnet, ist die Geometrie, von der Pascal
als «Esprit de géometrie» spricht, und die
Mathematik, die Leibnitz als das eigentliche
Grundprinzip des gesamten Kosmos er-
kannte.

Borrominis Baukunst ist jedoch zur
gleichen Zeit noch in einer anderen Weise
kosmischer Natur. Seine Werke sind an sich
aus Stein geschaffen oder aus Ziegeln ge-
schichtet und bestehen damit aus einem
Werkstoff, der seit der Antike der rémi-
schen Baukunst die Wirkung schwerer, ja
bisweilen dumpfer Massen verleiht, Mas-
sen, in denen sich die Rdume in hohlen-
artiger Geschlossenheit wolben. Borro-
mini gelingt es nun, innerhalb der ge-
nannten Baumaterialien die dumpfe
Schwere des Steins zu uberwinden, was
seine romischen Zeitgenossen wohl ver-
suchten, doch nirgends in diesem Grade er-
reichten. Seine Gewdlbe spannen sich in
einer kithnen Elastizitdt iiber den Raum,
wie es sonst nur gotische Rippen vermoch-
ten. In den Fassaden, die wie in San
Filippo Neri, Sant’Agnese in Piazza Na-



vona oder im Palazzo della Propaganda
Fide in flacher Kurve einschwingen, oder
an San Carlo alle quattro fontane wellen-
formig sich bewegen, scheint die naturge-
gebene Hirte und Schwere des Steins {iber-
wunden zu sein zu Gunsten einer gleich-
sam organischen Spannkraft und einer
pflanzenhaften Biegsamkeit. Das Gebaute
wandelt sich in den Werken Borrominis in
einer hochst eigentliimlichen Metamor-
phose zum Gewachsenen, und das Kristal-
lische wird zum Organischen.

Es sind dies Akte der Verwandlung, die
sich vor unseren Augen abzuspielen schei-
nen. Doch wird dabei der Ausgangszustand
ganz preisgegeben, wie dies sehr oft in der
modernen Architektur der Fall ist. Auch
wird mit Absicht das Ziel nie vollig er-
reicht. Vielmehr liegt die Schonheit der

Architekturen Borrominis in einem eigen-
tiimlichen Schwebezustand, so wie die
Ellipse durch zwei einander entgegenge-
setzte Pole gegeben ist und doch ein
Ganzes bildet. Das Thema der Metamor-
phose hat der Barock aus der ihm als
Epoche am nichsten verwandten romisch-
hellenistischen Spétantike Gbernommen.
Die Idee der Wandlung bildet den Kern der
katholischen Messe. Gleichnishaft ist bei-
des in die Barockkunst eingegangen, so in
der Skulptur Berninis und in einzelnen
Bauten von Carlo Rainaldi und Pietro da
Cortona. Keiner aber hat diese Wand-
lungen so konsequent und rein und so sehr
auch im Sinne einer Liuterung vollzogen
wie Borromini.

Richard Ziircher

219



	Umschau

