
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

FRANZÖSISCHE ZEITSCHRIFTEN
Kritik und Erfindung

Im Anschluß an das Zürcher Kolloquium
«Theorie und Praxis der literarischen
Interpretation», über das im Februarheft
berichtet wurde, richtet sich unser Interesse

zunächst auf einen Aufsatz Michel
Butors, der seine Überlegungen zur Neuen
Kritik um zwei Grundthesen gruppiert.
Die erste lautet: Jede Erfindung ist eine
Kritik [Kritik im etymologischen Sinn
heißt Unterscheidung !], sei es der Literatur,
der Wirklichkeit oder der Kritik1. Diese
These erinnert an eine Tagebuchnotiz
Claudels aus dem Jahr 1910: «Toute création

est une critique comme le sculpteur qui
dégage la statue et qui rejette les débris2.»

Butor geht aus von einer sowohl dem
Dichter als dem Kritiker gemeinsamen
Erfahrung: «Nous sommes baignés dans une
atmosphère romanesque. — Toute invention

littéraire aujourd'hui se produit à
l'intérieur d'un miheu déjà saturé de littérature.

Tout roman, poème, tout écrit
nouveau est une intervention dans ce paysage
antérieur.» Die literarische Landschaft
ist bereits verstellt mit Meisterwerken;
angesichts der unser Fassungsvermögen
weit übersteigenden FüUe gelangt der Autor

zum Schluß, daß heute nicht etwa
geschrieben wird, weil es zu wenig Bücher
gibt, sondern genau aus dem entgegengesetzten

Grund.
Im Buch entdecken wir zwar neue Welten

in großer Zahl ¦— nicht nur vergangene

—, doch sind diese Welten oft
«falsch»: «De temps en temps des fissures
se produisent, la réaUté se révolte contre
les livres, par l'intermédiaire de nos yeux,
par l'intermédiaire des paroles ou de
certains livres, un extérieur nous fait signe et
nous donne le sentiment d'être enfermés;
la bibliothèque devient donjon3.»

Das bereits Vorhandene ordnen wir neu
ein in der Hoffnung, es ergäben sich von

unseren «Übersetzungen» aus andere
Perspektiven: «L'œuvre se dédouble. Tout
lecteur non seulement constitue à partir des

signes proposés une représentation, mais
entreprend de récrire ce qu'il lit.» Unzählige

«Parodien» verdecken aUmähhch das
ModeU: «Ce n'est pas forcément que ces

nouveaux auteurs auront voulu faire une
critique, c'est que leur inspiration tout
entière sera née d'une situation critique.»

In einem schöpferischen Werk wird
nach Butor nicht nur die vorausgehende
Literatur in Frage gestellt, sondern mit ihr
die ganze sie tragende und vermittelnde
Gesellschaft. Die zeitgenössische Literatur
gibt Antwort auf mangelhafte Zustände, sei

es, daß von Dingen gesprochen wird,
von denen man früher nicht sprach, sei es,
daß anders davon gesprochen wird, oder
daß man sich der Art erinnert, wie früher
davon die Rede war: «L'œuvre actueUe

nous apprend la fécondité méconnue du
passé; elle ne peut changer véritablement
l'avenir que si elle change l'ensemble de
l'histoire. La marque même d'une profonde
nouveauté, c'est son pouvoir rétroactif.»

Oft erfassen wir nur die Schatten des

Originalste besser wir uns in die ursprüngliche

Bedeutung hineinleben woUen, desto
mehr schöpferische Erinnerung wird von
uns verlangt. Butor leitet davon die zweite
These ab: Jede Kritik ist Erfindung; und
zwar auch, ja sogar ganz besonders, die
biographische Darstellung, die (oft)
unabhängig voneinander existierende Ereignisse

in einen «sinnvollen» Zusammenhang
bringt.

Für den Verfasser von La Modification
ist es uninteressant, im kritischen Werk
nur das zu finden, was er selbst bereits
ausgesagt hat. Er erwartet neue Einsichten,
andere Perspektiven; nur wenn der Nouveau

Roman das kritische und schöpferi-

208



sehe Erinnerungsvermögen des Lesers
aktiviert, erfüUt er nach ihm seine Aufgabe.
Voraussetzung ist, daß der Leser ein Wissen

und Bewußtsein hat, das jenes des seine
Welt im Augenblick der Gestaltung
erfahrenden Dichters übersteigt.

Bleibt ein Werk unvollendet, so ruft es
beim begabten, schöpferischen Interpreten
nach einer Fortführung (Jean Starobinski
und Georges Poulet fordern dies für jede
literarische Schöpfung): «Faire de la
critique c'est toujours considérer que le
texte dont on parle n'est pas suffisant à lui
seul, qu'il faut lui ajouter quelques pages ou
quelques milliers, donc qu'il n'est qu'un
fragment d'une œuvre plus claire, plus
riche, plus intéressante, formée de lui-
même et de ce qu'on en aura dit.»

Wahrhaft bedeutend ist nur jene Kritik,
die neue Einstiege in den «Text» ermöglicht4.

Kritik und Erfindung sind für Butor
zwei Aspekte derselben Aktivität, sodaß es

kein ZufaU ist, wenn wir heute im Roman
oft dem Dichter und dem Kritiker begegnen:

«Ce repli interrogatif sur soi est une
réponse à un changement rapide de l'image
du monde.»

Neues aus der «Ecole de Genève»

Anläßlich des zwanzigsten Todestages von
Charles-Ferdinand Ramuz erschienen in
der «Nouvelle Revue Française» (JuU
1967) Beiträge von Marcel Raymond
(«Le Règne de l'Esprit malin»), Jacques
Chessex, Georges Borgeaud, Pierre Bour-
geade und zwei Texte des Dichters: «Celle
qui a dormi trois nuits» (1915) und «Il
regarda d'abord» (o.D.).

Georges Poulet veröffentlichte in der
gleichen Zeitschrift «Michelet et le
Moment d'Eros» (Oktober 1967), jetzt zu
lesen in Mesure de l'instant^.

Von Jean Starobinski publizierte die
Zeitschrift «Preuves» im Januar 1968 ein
Fragment seines bei den Editions Flammarion

(Paris) und II Parnaso (Mailand)
angekündigten Werks 1789: Les Emblèmes de
la Raison. Der Essai trägt den Titel «1789
et le langage des principes». — In der zum

Teil Pierre Jean Jouve gewidmeten März-
Nummer der «NouveUe Revue Française»
zeigt der Genfer Psychiater und
Literaturwissenschaftler in einer meisterhaften
Interpretation des Gedichts «La Mélancolie

d'une belle Journée», wie von einem
in zwei Fassungen vorhandenen Text aus
ohne philologische Spitzfindigkeiten unter
diskretem Einbezug der psychoanalytischen
Erfahrung ein wesentlicher Aspekt des
Gesamtwerks einsichtig gemacht werden
kann; Jouves Dichtung erscheint als eine
ständige Suche nach dem Heil: «La parole
de Jouve est trop véridique pour s'offrir
sous l'aspect d'un itinéraire aboutissant
à la vision certaine de l'absolu. Cette image
à son tour doit être brûlée. L'artiste oublie,
efface, et recommence. S'il lui est arrivé
d'inscrire la trace d'un parcours spirituel
dans ce bel objet qu'est le poème, il n'en
doit pas moins accepter de perdre cet objet,
comme tous les autres, pour se retrouver
dénué, assoiffé, exposé comme au premier
jour au (mouvement primitif dangereux>.

[...] La poésie ne garde son souffle que si le

poète a le courage d'être un perpétuel
relaps. Son travail doit persister à être
l'ouvrier de l'entre-deux, entre la nuit du

corps d'où il tire ses origines, et la vision
éblouissante où il ne lui est pas permis de
s'immobiliser.»

Don Juan

Jean Roussets Forschungen kreisen gegenwärtig

um die Figur des Don Juan ; er führt
damit seine Barockstudien weiter und
illustriert den in Forme et signification dargelegten

Strukturbegriff. Im Essai «Don
Juan et les métamorphoses d'une structure»
(«La Nouvelle Revue Française», Sept.
1967) geht er aus von den drei Grundelementen

des Don-Juan-Motivs : der
Unbeständige — eine Gruppe von (zu erobernden

oder bereits verführten) Frauen — der
Tote. Verschiedene Kombinationen sind
möglich; bei Tirso de Molina (El Burlador
de Sevilla y convidado depiedra, 1630) tötet
der Unbeständige den Vater einer seiner
Geliebten und wird von dessen Gespenst,

209



dem er mit derselben spielerischen Provokation

wie den Frauen gegenübertritt, in die
HöUe gesandt. Eine gewisse Spannung
üegt bereits im Grundschema; denn einer
der geliebten Frauen (Anna) muß durch
den Tod ihres Vaters eine Sonderstellung
zukommen. Bei Molière, dessen Dom Juan
ou le Festin de Pierre dramaturgisch anders
gegliedert ist als Tirso de Molinas Stück, ist
die Statue des Commandeurs ohne Bezug
zu einer GeUebten, und von Don Juans
Verführungskunst bleibt nur noch der
Bericht SganareUes und das neckische Spiel
mit Charlotte und Mathurine. Die
Unbeständigkeit des mit Elvira Verheirateten
tritt zwar kraß zutage, doch ist das
Geschehen weniger schicksalhaft, weil
reflektierter. Dieser Don Juan ist voll und ganz
Schauspieler; er liebt die Maske und die
Zweideutigkeit: «Cessant d'être porté par
la dialectique baroque de l'inconstance et
de la permanence, de la jouissance et de la
mort, il perd son étrangeté et sa résonance
tragique, se vide de tout symbolisme, se
réduit à sa seule activité de séducteur
assoiffé de victoires et de victimes qu'il se met
à proclamer bien haut, parce qu'il n'a
plus d'autre juge que la société à laquelle il
se donne en spectacle6.»

Die Grundstruktur ist bei Molière also
gestört, weil Anna, die Tochter des
Commandeurs, fehlt. Erst bei Mozart-Da Ponte
erfährt der Mythos seine höchste Gestaltung

— das «Spiel» bleibt, dazu klingt in
der Musik der Kampf zwischen Himmel
und Erde mit: «Le héros retrouve ainsi ce

qu'il avait perdu: une destinée, un mystère
ténébreux, en même temps qu'il reçoit une
charge accrue d'avidité libertine, de frénésie
sensuelle et conquérante que la musique
nuance d'ardeur dionysiaque dans l'air
effervescent du (champagne) ou de
tendresse enveloppante, envoûtante dans le
duo La ci darem la mano1».

Es scheint, daß sich die heutige Welt in der
Figur des Don Juan erkennt; dieser wird
von Frau zu Frau getrieben, der Mensch
des zwanzigsten Jahrhunderts von Mythos
zu Mythos, um zu erobern, zu entweihen

und wegzuwerfen. Von Pierre Jean Jouves
1941 erstmals erschienenem, jetzt neu
aufgelegtem Werk Le «Don Juan» de Mozart
(Editions Pion, Paris) ausgehend, zeigt
auch Dominique Noguez, wie der Gesang
dem szenischen Geschehen eine weitere
Dimension verleiht8; die im Mythos schon
latent vorhandene DupUzität wird erst hier
ganz entfaltet. ErsichtUch wird dies an
der Figur der der diabolischen Faszination
Don Giovannis unterliegenden Anna:
«Cette femme, inconsciemment liée au
père, a reporté sur l'homme le désir d'être
séduite, d'être forcée, en même temps
qu'eUe éprouve pour le séducteur, rival
indigne du père, un amour-haine dont elle
ne pourra jamais se guérir» (Pierre Jean
Jouve).

Anders als etwa bei Molière ist der Tod
gegenwärtig, metaphorisch ausgedrückt in
der Musik, wozu Dominique Noguez am
Schluß ihres Kommentars bemerkt: «Mozart

reste là, humain, pâle: il voit la Mort en
face. Et ceci donne à sa musique une
translucidité vertigineuse. L'art à son
sommet parcouru d'un éclair. C'est la
rencontre du divin, ici et maintenant. Pas
dans les nuages ou la nuit: dans la fosse

d'orchestre, sous les projecteurs scéniques—
ici et maintenant.»

Jean Rousset, der bereits in der oben
genannten Studie darauf hingewiesen hatte,
daß in der romantischen Variation des
Themas — eine einzige Frau ersetzt die
Gruppe der Geliebten — die ursprüngUch
durch die Gegenwart dominierte Zeitlichkeit

einer Spannung auf ein künftiges Ziel
hin weicht9, führt seine Gedanken weiter
in einem zweiten Essai «Le comédien et son
personnage de Don Juan à Saint Genest»
(Preuves, Novembre 1967). In George
Sands Château des Désertes (1847) ist
gerade Don Juan der Vorwand für Reflexionen

über die dramatische Kunst, das Spiel
der Komödianten und die Beziehungen
zwischen Schauspieler und Rolle. Ein gutes
Spiel ist nach George Sand nur möglich,
wenn RoUe und Gefühl zur Deckung
gelangen: «Entre l'art et la vie, la relation

210



désirée est ceUe de coincidence, ou de
sincérité, qui absorbe l'art dans la vie.
Au théâtre, cette position tend à la négation

de la scène comme aire autonome, et
à la dépréciation de l'acteur comme inventeur

de rôles multiples et distincts de lui-
même.» Im Château des Désertes verfehlt
Don Juan seine Rolle, währenddem er in
E.T.A. Hoffmanns Erzählung das Spiel
aufgibt.

Von hier aus geht Jean Rousset auf
Rotrous Saint Genest (1646) zurück, eine
Apotheose des Schauspielers, denn er kann
«werden», «nachahmen», «vorgeben»,
jedoch nicht ohne seinem Spiel zum Opfer
zu faUen: «Le théâtre détient un étrange
pouvoir: le personnage s'empare de la
personne et l'annule pour la créer à son image;
de la (feinte) il risque de faire une (vérité),
du masque transitoire l'unique visage. Au
contact de la scène, aire magique, le
comédien court le danger mortel de l'absorption.»

Bei George Sand gewinnt die Rolle die
Oberhand. Es taucht hier ein Problem auf,
das sich in der kritischen Methode der
Genfer Schule ganz allgemein stellt,
nämlich jenes der Identifikation10. Bis zu
einem gewissen Grad ist die (subjektive)
Kritik — wenngleich nicht bewußt —
auch ein Spiel, in dem zunächst
«getäuscht» werden muß; doch alsbald
entsteht ein tiefes Erlebnis, das mit einem Spiel
nichts mehr gemeinsam hat. Rotrous Genest
wird derart zur Gestalt, die er darstellt,
daß er sie weiterführt. «Il n'y a plus de
théâtre possible quand l'acteur renonce à
feindre et confond sa réalité personneUe
avec l'imaginaire de la scène», leitet Jean
Rousset als Folgerung ab und zeigt so auf
überzeugende Art die Metamorphosen
eines Mythos in zwei Epochen, die heute
im Zentrum des literarwissenschaftlichen
Interesses stehen.

Hinweise

In Nummer 3 der von der Fondation
Maeght herausgegebenen Vierteljahresschrift

«L'Ephémère» finden wir u.a. einen
bisher unveröffentlichten Text Georges

Batailles («L'Oeil pinéal»), eine reich
iUustrierte, feinsinnige Studie Gaétan
Picons über die WirkUchkeit des Kunstwerks

(«Ingres et la seconde Ugne») und
ansprechende Gedichte von André Fré-
naud («Vieux Pays»).

Von der international orientierten
Zeitschrift «Les Lettres NouveUes» liegt eine

Spezialnummer Ecrivains de Cuba
(Dezember 1967—Januar 1968) vor. — Jean-
Marie Domenach berichtet in «Esprit»
(JuU/August 1967) von seinen Eindrücken
über Brasilien; in der gleichen Nummer
eine Anthologie portugiesischer Dichtung.

Zwei bekannte französische Zeitschriften

haben auf Ende 1967 je eine
Sondernummer über den christlichen Glauben
zusammengesteUt, wahre Kompendien der
nachkonziliären Problematik. «Esprit»
(Oktober 1967) faßt die Resultate einer
während zweier Jahren vorbereiteten, bei
einem Hundert von Gewährsleuten
durchgeführten Untersuchung zusammen: Nouveau

Monde et parole de Dieu: 1. Comment
Dieu se révèle-t-il? 2. Comment vivre la
parole de Dieu? 3. Comment organiser
l'église? 4. Y a-t-il une politique
chrétienne? (300 Seiten).

Die «Table Ronde», die ihre Nummern
in den vergangenen Monaten meist auf
einzelne Themen zentriert hat11, beleuchtet
das heutige Christentum in einer nahezu
250 Seiten umfassenden Dokumentation
La Foi aujourd'hui (Januar 1968), und zwar
von philosophischer, theologischer,
psychologischer, soziologischer und naturwissenschaftlicher

Seite her. — In der Märznummer

gibt die Zeitschrift einen Überblick
über die «NouveUe Médecine» (Transplantationen,

Anwendung von Computern,
Psychologie der alten Leute, Gesundheitszentren),

wobei stets anerkannte Fachleute
zu Rate gezogen wurden.

«Critique» gruppierte im Februarheft
ausschUeßlich Beiträge zur Psychoanalyse,
wovon die Aufsätze «Symétrie et
dissymétrie dans le mythe d'Oedipe» (René
Girard) und «Lacan, ou le (porte-parole»)
(Catherine Backes) erwähnt seien.

Die «Etudes germaniques» publizierten
drei Aufsätze, die auf das Interesse man-

211



ches Lesers stoßen dürften: «L'état et
l'organisation sociale dans l'Islande médiévale»

von Simon Kalifa (Juli-September
1967), «Geschichtsphilosophie und
Erzählkunst. Bemerkungen zu Karl Gutzkow
und Hermann Broch» von Peter Hasubek
und «Le lion du septentrion» von Roland
Edighoffer (beide Oktober-Dezember 1967).

Peter Grotzer

1«Critique», Dezember 1967. Jetzt
auch in Répertoire III, Editions de Minuit,
Paris 1968. — 2«La NouveUe Revue
Française», Oktober 1967. In der gleichen Nummer

beachte man auch folgenden Satz des
Dichters: «L'expression de soi. Oui, mais
comme on exprime un citron. Faire sortir
quelque chose pour qu'il n'y soit plus»
(1929). — 3Vgl. anderseits Jean Grenier in
Anlehnung an Marcel Proust: «Les
bibliothèques m'ont été un refuge. A l'abri des

grands murs tapissés de livres, je me sentais
momentanément inattaquable. Le temps
lui-même ne faisait plus sentir aussi
vivement sa morsure. Il s'écoulait avec cette
monotonie qui est le seul bonheur qui
ne trompe pas» («La lecture», «La Nouvelle

Revue Française», Februar 1968). —
4Vgl. den Aufsatz «Critique et Mouvement»

von Georges Blin, der eine Reihe
verschlüsselter Anspielungen auf den Streit
um die «NouveUe critique» enthält
(«La NouveUe Revue Française», Juni
1967). — 5Band IV der «Etudes sur le
temps humain», Pion, Paris 1968. Enthält
Aufsätze über Maurice Scève, Saint-Cyran,
Racine, Fénelon, Casanova, Joubert, Les
Romantiques anglais, Madame de Staël,
Lamartine, Stendhal, Amiel, Marcel Proust
und Julien Green. — Gleichzeitig erschien
von Georges Poulet in der Reihe «Ecri¬

vains de toujours» Benjamin Constant par
lui-même (Editions du Seuil, Paris). —
6Zu Molières Dom Juan vgl. auch Michel
Serres: «Le don de Dom Juan ou la
naissance de la comédie» («Critique»,
März 1968). Als Strukturelement tritt die
Zahlungsbilanz stark in den Vordergrund.
Der Protagonist erscheint als «mauvais
payeur», «sans parole et menteur»,
«multiple séducteur». — 7Vgl. besonders
auch Kierkegaards Apotheose von Mozarts
Don Giovanni: Die unmittelbaren Stadien
oder Das Musikalisch-Erotische, in
Entweder-Oder. — 8«La NouveUe Revue
Française», März 1968. — Die Begründung
scheint mir zwar weniger überzeugend als
jene des nicht erwähnten Kierkegaard, der
seine Argumentation so abschließt: «Dieser

Kraft Don Juans, dieser Allmacht,
diesem Leben kann nur die Musik Ausdruck
verleihen, und ich weiß kein anderes Prädikat

dafür als dieses : Es ist lebenschwellende
Munterkeit.» — 9Nach Kierkegaard würde
Don Juan dadurch wohl weniger operngerecht:

«Das dramatische Interesse verlangt
ein rasches Fortschreiten, einen bewegten
Takt [...] Im Wesen der Oper liegt dieses
Hasten nicht; ihr ist ein gewisses Verweilen
eigen, ein gewisses Sichausbreiten in Zeit
und Raum.» — 10Gilt nicht auch vom
Interpreten, was Rousset von Marmontel
zitiert: «Ce talent de l'auteur s'étend et se

plie à différents caractères. Celui qui n'a
que du sentiment ne joue bien que son
propre rôle»? — llLa Russie retrouve son
âme (Juni 1967), L'Etat mondial est-il
possible (Juli-August 1967), Octobre 1917.
La Révolution russe et son destin (Oktober-
November 1967), Actualité de Chateaubriand

(Februar 1968). — Zu Chateaubriand

vgl. auch das neueste Werk von
Jean-Pierre Richard: Paysage de Chateaubriand,

Editions du Seuil, Paris 1967.

212



VON ENGLISCHEN ZEITSCHRIFTEN

Man nimmt mit Bedauern zur Kenntnis,
daß die von A. N. Jeffares betreute
Zeitschrift A Review of EngUsh Literature ihr
Erscheinen einstellen muß. Wer nochmals
die drei noch herausgekommenen Nummern

des achten Jahrgangs durchblättert,
findet den Zug bestätigt, der dieser
Zeitschrift eignete und auch in dem weiter
erscheinenden Critical Quarterly (jetzt im
neunten Jahrgang, von C. B. Cox und A. E.
Dyson herausgegeben) zutage tritt, eine
(scheinbar) bescheidene Betonung des
Empirischen und Praktischen. Das verträgt
sich sehr gut mit dem Programm der beiden

Zeitschriften, neben literarhistorischen
und kritischen Beiträgen auch Gedichte zu
veröffentlichen. Diese wie jene wenden sich
an eine nicht anspruchslose Leserschaft;
die Beiträge sind selbstverständUch von
unterschiedlicher Qualität und Bedeutung;
das gilt auch für die Gedichte, für deren
Auswahl übrigens konservative Kriterien
entscheidend sind. Der hauptsächliche
Unterschied zwischen den zwei genannten
Zeitschriften und den eigentlichen
Fachzeitschriften liegt in den Rezensionen. Diese
bilden ja einen unerläßlichen und beträchtlichen

Teil der Fachzeitschriften, während
sie in A Review of EngUsh Literature und
Critical Quarterly am Rande, spärlich und
in nur zufälliger Auswahl auf die Hauptbeiträge

folgen.
Freilich sind einige Artikel sogenannte

«review articles», in welchen die Besprechung

und Konfrontierung einiger Bücher
zum gleichen Thema in einem Sinne
geschieht, der der Stellungnahme wie auch
neuen Fragestellungen dient. Da wäre ein
Aufsatz zu nennen, der hier Vorstufe sein
soll zu einer gesamthaften Betrachtung der
einzelnen englischen Dichtern (von Milton
bis Auden) gewidmeten Beiträgen. David
Lodges «Current Critical Theory» ist im
Critical Quarterly (9/1, Frühjahr 1967)
erschienen; von den beiden Zeitschriften
bietet diese die eher strenger disziplinierten
Beiträge und will sich vor aUem des 20.
Jahrhunderts annehmen (im laufenden

Jahrgang überwiegt zwar das 19.). Lodge
windet besonders Graham Houghs Essay
on Criticism ein Kränzchen, während er
Vorbehalte sowohl gegenüber John Casey
(The Language of Criticism) anbringt wie
gegenüberNorthrop Frye : Dessen mit einer
großzügig-idealen Städteplanung vergleichbaren

Theorie der Archetypen der üterarischen

Morphologie werde dem Einzelwerk
mit seinen Eigenheiten ebensowenig
gerecht wie Caseys philosophisch begründete
Anfechtung den Arbeitshypothesen
maßgebender Kritiker unseres Jahrhunderts
eine pragmatische Wirksamkeit absprechen
kann. Einen gehaltvollen Forschungsbericht

über den Gegenstand Andrew Mar-
vell gibt Bruce King (REL, 8/4, Okt. 1967).
Er zeichnet nach, wie Marvell als bedeutsamer

Dichter besonders in den zwei letzten

Jahrzehnten neu entdeckt wurde, und
betont die Notwendigkeit, das Schaffen
Marvells in die Forschung der Emblemdichtung

und der zeitgenössischen
Strömungen metaphorischen Denkens und
Gestagens einzubeziehen.

Eine Gruppe von Aufsätzen bereinigt
Details der Biographie von Burns, Yeats
und Matthew Arnold. A. M. Kinghorn
(REL, 8/3, Juli 1967) zweifelt die
Anschauung David Daiches' an, daß Burns
nicht im Ernst an eine Auswanderung nach
Jamaika dachte, doch spricht sein
Belegmaterial keineswegs überzeugend für Burns'
Ernsthaftigkeit. Eine feinfühlige Darstellung

gibt William M. Murphy (REL, 8/4,
Okt. 1967) vom Verhältnis Yeats' zu seinem

Vater, wobei er das Genaue und Nachweisbare

sagt und es auch sorgsam vermeidet,
das nicht Greifbare zu deutlich zu machen.
George Watson (REL, 8/3, Juli 1967) setzt
sich mit Arnolds Verhältnis zu dem viktoria-
nischen Philistertum auseinander, das
gerade in seinen Schriften Gestalt annimmt,
und kommt in vieUeicht zu polemischem
Stil zur glaubhaft belegten Ansicht, daß
diese viktorianische Umwelt nicht gar so
undifferenziert und indifferent gewesen sein
dürfte. Der polemische Stil des Verfassers

213



ist wohl auch Ausdruck seines Befremdens
darüber, daß Arnold unvoUständige und
abgeänderte Zitate aus den Aussagen der
«feindlichen» Umwelt zum Ausgangspunkt
seiner kulturkritischen Erörterungen
machte; dieses Befremden muß der Leser
teilen. Rüttelt Watson am Bild des Konflikts

zwischen der apathischen Umwelt
und dem vereinsamten Kulturbewußten,
so versucht ein anderer Aufsatz die
VorsteUung von Arnold als einem in sich
zerrissenen und nur immer diesen Konflikt
darsteUenden Dichter zu ergänzen. Meredith

B. Raymond (REL, 8/3, Juli 1967) wiU
Hinweise auf andere Probleme des Arnold-
schen Werks geben, doch seine Ausführungen

zu Empedocles on Etna scheinen
sich kaum von dem angefochtenen
Forschungsvorurteil lösen zu können.

Damit ist der Übergang zu Betrachtungen

von einzelnen Dichtern und deren
Werk voUzogen. Es muß natürlich von
W. H. Auden die Rede sein, denn er wurde
1967 sechzig Jahre alt und behauptet sich
immer noch als eine der bedeutendsten
Figuren der zeitgenössischen engUschen
Literatur. Graham Hough (CQ, 9/1, Frühjahr

1967) bespricht die neuen Sammelausgaben

von Auden und dessen Gefährten
der 30er Jahre, dem verstorbenen Louis
McNeice. Diesem möchte er eine
sorgfältig vorgenommene Auswahl gönnen, die
viel Banales weglassen und dafür weniger
Bekanntes bewahren müßte; es würden sich
nach Hough zahlreiche dunkel gefärbte
Gedichte darunter befinden, und auch viele
klassisch einfache und verhaltene. Von
Auden hingegen sagt Hough, er müsse
mögUchst voUständig dem Leser zugänglich

bleiben; wie C. B. Cox und der von
diesem zitierte Robert LoweU hebt er die
Vielfalt von Audens Werk hervor. Die
Eigenart Audens drücke sich eben im
Gesamtbild seiner verschiedenen Werke aus;
seine verblüffende Sicherheit in aUen
möglichen Formen habe ihn zwar auch verleitet,
das Belanglose formal zu überlasten. Hough
bedauert das Verschwinden von Gedichten
aus früheren Ausgaben und fragt, ob denn
Auden seinen Erklärungen zum Trotz
nicht doch Gesagtes ungesagt zu machen

versuche. Diesen ernsten Vorwurf mildert
der Leser im Sinne der von Hough einleitend

festgesteUten UnmögUchkeit, als
Zeitgenosse Audens vor lauter gemeinsamem
Erleben sich genügend ästhetisch-kritische
Distanzierung zu sichern.

Einen gewichtigen, steUenweise unnötig
umständlichen Beitrag widmet Stanley
Fish (CQ, 9/2, Sommer 1967) einer Korrektur,

die am Denken in bestimmten literarischen

VorsteUungen anzubringen sei. In
seinen Erörterungen zu Miltons Paradise
Lost geht es um den Begriff des Helden,
der aus der epischen Tradition seine typische

Prägung bekommen hat. Doch im
christUchen Epos steht dieser Konzeption
von Tapferkeit und Durchhalten eine ganz
andere gegenüber, diejenige vom christlichen

Helden. Für diesen ist nicht spektakuläres

Handeln ausschlaggebend, sondern
stiUes Bestehen. Wenn er, wie Abdiel, sich
in den Dienst eines Herrn steUt, der ihn vor
der Niederlage gegenüber dem Bösen
bewahrt, verzichtet er auf Auszeichnung und
Ruhm. Eine aufschlußreiche ParaUele zu
Bunyans Christian führt diese Vorstellung
weiter zur Annäherung an das Bild vom
unerschrocken ergebenen Dichterpropheten,

das für Milton selbst Gültigkeit hat.
Von einer ganz anderen Tradition ist in

einem Aufsatz von Alan Warner (REL,
8/2, April 1967) über Stephen Duck die
Rede, derjenigen des bäuerlichen Dichters.
Fast ein Jahrhundert vor dem bekannteren
John Clare, dem «Dichter von Northamptonshire»,

geboren, wurde Duck als 25jäh-
riger an den Hof geholt (1730), verlor dann
aber bald seine unmittelbare Beziehung
zum Leben auf dem Lande. Warners
Gegenüberstellung von SteUen aus Thomsons

«Summer» und Ducks bestem Schaffen

veranschaulicht die Wirkung solcher
Unmittelbarkeit; ein Vergleich etwa
zwischen dem literarisch gebildeten Cowper
und dem Autodidakten Clare könnte
Ähnliches zeigen.

Ian A. Gordon befaßt sich mit einer
weiteren Tradition, nämlich mit einer
klassischen Form, die in England eigentümliche

Wege ging, der Pindar-Ode (REL,
8/2, April 1967). Wohl steht sie in der

214



Poetik Sir Philip Sidneys im 16. Jahrhundert
an hervorragender SteUe, doch was in der
Folge von englischen Dichtern Ode
genannt wird, ist meist den horazischen
Carmina verpflichtet. Es gibt freiUch, seit
Cowley, Oden, die sich pindarisch nennen,
offenbar vor allem, weil sie äußerliche
Unregelmäßigkeiten aufweisen. Ein halbes
Jahrhundert später, um 1700, bemüht sich
Congreve, die innere Gesetzmäßigkeit der
Pindar-Ode klarzumachen, doch ist in
England nur Thomas Gray in der Folge
ein erfolgreicher Dichter eigentlicher Oden.
Gordons Aufsatz wiU besonders die
Herkunft der Odenform bei Keats untersuchen.
Vor aUem setzt sich der Verfasser mit der
Auffassung auseinander, daß Keats seine
Odenstrophe aus dem Sonett entwickelt
habe. Er zeigt, daß Keats' Beschäftigung mit

der Ode schon lange vor dem Zeitpunk
begonnen habe, da er in seinen Briefen von
seinen gleichzeitig unternommenen
Versuchen mit Sonett und Ode schrieb. Gordon

steUt fest, daß Keats die Grayschen
Oden gut kannte, was man ihm angesichts
der Lesegewohnheiten und des Assimiüe-
rungsvermögens des Dichters glaubt,
obschon sein Beweismaterial nicht eindeutig
ist. Sein Schluß, die «Ode to Psyche» gehe
auf das Cowleysche Muster zurück, die
andern Meisteroden aber auf das echte
Modell Grays, ist nicht genügend belegt,
und er kommt nicht darum herum, von
einer gegenseitigen Befruchtung zwischen
Sonett und Ode zu sprechen.

Henri Petter

FRANCESCO BORROMINI, 1599—1667

Der dreihundertjährige Todestag Francesco

Borrominis wurde zum Anlaß, den
größten unter den vielen Architekten zu
feiern, die das Tessin der italienischen und
darüber hinaus der europäischen Kunst
geschenkt hat. Eine von Professor Paolo
Portoghesi auf Grund einer eigenen
Publikation aufgebaute AussteUung, die
zunächst in Rom und Lugano, dann während
der ersten Monate des Jahres 1968 in der
Graphischen Sammlung der Eidgenössischen

Technischen Hochschule in Zürich
gezeigt wurde, suchte das Schaffen Borrominis

dem modernen Auge nahezubringen.
Es geschah dies freiUch in einer Inszenierung,

die eher problematisch anmutete,
auch wenn es vielleicht zu weit geht, diese
Schau als «photographischen Kuriosi-
tätenbazar» zu kritisieren. Denn die von
Borromini geschaffene Architektur trägt
an sich schon Züge, die nach kühnen
Interpretationen rufen. Kein Baumeister ist vor
aUem in seinem Nachruhm mehr umstritten
gewesen. Unter seinen Zeitgenossen folgte

die Mehrheit dem populäreren Bernini, der
als Bildhauer zwar den römischen Barock
auf seinen Höhepunkt führte, als Architekt
hingegen einen mehr konventionellen Stil
pflegte. Zeitgenössische Biographen wie
Baldinucci haben deshalb ihr Lob eher
Bernini zugewendet. VoUends der dem
Barock feindliche Klassizismus und hier vor
aUem die Kritik von Milizia sah in Borromini

nur die extravaganten Bizarrerien,
wenn nicht sogar den verabscheuungs-
würdigen Ausbund eines an sich suspekt
gewordenen Stils. Erst die Wiederbewertung

des Barockstils durch die
Kunstgeschichtsschreibung des späteren ^.Jahr¬
hunderts und später die begriffliche Erfassung

seiner Entwicklung durch Paul
Frankl und in den zwanziger Jahren durch
A. E. Brinkmann Ueßen im Oeuvre Borrominis

sogar den Höhepunkt mindestens
der barocken Baukunst und zudem jenen
Ort erkennen, von dem die reichsten und
kühnsten Leistungen des europäischen
Spätbarock ihren Ausgang nahmen. So

215



fußen Guarini in Piémont, Lukas von
Hildebrandt in Österreich, die Dientzen-
hofer in Böhmen und Franken und namentlich

Balthasar Neumann, der eigentliche
Vollender der europäischen Barock-Architektur,

auf den Ideen des großen Tessiners.
Was heute auch den architekturinteressierten

Laien bei Borromini anspricht, ist
das Revolutionäre seiner Baugedanken, der
Mut, bisher gehütete Grenzen zu
durchbrechen, und die Kraft, nicht nur seiner
Zeit, sondern der Architektur schlechthin
Möglichkeiten zu weisen, die in ihrer Dynamik

durchaus modern sind.
Borromini gehört zu jenen sehr

zahlreichen Baumeistern und Bildhauern, die
von ihrer Heimat am Luganersee oder aus
dem Misox nicht nur in die nahe lombardische

Hauptstadt, sondern über diese
hinaus nach Venedig, Genua, Rom, Neapel
und Sizüien, doch zum Teil auch über die
Alpen nach Süddeutschland, Österreich,
Polen, ja bis nach Rußland ausgewandert
sind. Unter ihnen befinden sich neben
vielen nur handwerklichen Begabungen ein
Domenico Fontana, der in Rom den
Lateranpalast erbaute, ferner Carlo
Fontana, dem der römische Spätbarock wesentliche

Züge verdankt, und um 1600 Carlo
Maderno, dessen Hauptwerk die Ergänzung

von Michelangelos Kuppel durch das
Langhaus, die Vorhalle und die Fassade
von St. Peter ist.

Carlo Maderno aus Capolago am
Luganersee war ein naher Verwandter
Borrominis, dessen Anfänge er in Rom
förderte. Bald erlangte der junge Tessiner
die Wertschätzung durch eine Elite. Nicht
nur Italiener, Franzosen, Spanier, Flamen
und Deutsche, sondern sogar Inder
bemühten sich um Risse seiner Bauten. —
Fast alle diese Werke, die Borromini in
Rom errichtete, sind äußerlich nicht
besonders groß; sie verzichten auf den
kolossalen Maßstab, den in Rom bereits
die heidnischen Kaiser gesetzt hatten. Dafür
öffnen sie geistige Dimensionen, die sich
deutlich von den Wirkungen schwerer
Massen unterscheiden, die sonst für Rom
bezeichnend sind.

So ist bereits das Frühwerk, San Carlo

alle quattro fontane, nicht größer als ein
einziger der vier gewaltigen Pfeiler, auf
denen in St. Peter die Kuppel ruht. Der
Raum selbst zeigt eine säulenumschlossene
Ellipse, die sich in ihren Hauptachsen zu
flachen Nischen ausweitet. Die
Säulengliederung folgt in noch verhältnismäßig
konventioneller Weise oberitalienischen
Vorbildern, insbesondere den Kirchenräumen

Palladios. Umso kühner aber ist,
wie durch den besonderen Wechsel von
geraden und verschieden stark einschwingenden

Simsen der Raum in eine scheinbar
gleitende Bewegung gebracht wird.
Dementsprechend ist der Hochaltar nicht mehr
der eigenthche Ziel- und Haltepunkt des

Raumes, sondern mehr nur ein Akzent
unter anderen in der am Auge vorübergleitenden

Folge rhythmisch wechselnder
Wandteile. Ähnlich geistvoll gestaltet
Borromini den Aufblick in die Kuppel,
deren Schmuck auf die damals übliche
Pracht von Stukkatur und Fresken verzichtet

und statt dem durch ein in Licht und
Schatten spielendes Rastermuster
Wirkungen von verblüffender Modernität
erzielt.

Im Saal des Oratoriums des heiligen
Filippo Neri entwickelt Borromini jenes
Gittersystem weiter, das sich schon an der
Decke des Refektoriums neben San Carlo
aUe quattro fontane ankündigt. Doch über
dieses hinausgehend werden nun die die
Wölbung überspannenden Gurten
folgerichtig aus den flachen Wandpilastern
entwickelt, wodurch eine neue Einheit der
Raumschale erreicht wird.

Das künstlerische Hauptwerk Borrominis

ist wieder ein äußerlich nur mäßig
großer Bau, nämlich die zwischen 1642 und
1661 errichtete Universitätskirche SantTvo
deUa Sapienza. Aus einem älteren Arkadenhof

entwickelt sich als wirkungsvoller
Anschluß ein Außenbau, der, über eine
Halbkreisnische emporsteigend, in ein
immer komplizierteres Spiel von Kurven
übergeht, um schließlich aus der Spiralbewegung

der Kuppellaterne heraus eine auf
einem Drahtgeflecht schwebende Kugel in
den Himmel emporzuheben. So ist eine
durchaus «dynamische» Architektur ent-

216



standen, die jedoch im Unterschied zu den
modernen Spannbeton-Formen nicht von
Anfang an ein Höchstmaß von Bewegung
zeigt, sondern diese Bewegung aus den relativ

ruhigen und gefestigten Teilen des
Erdgeschosses erst im Laufe des Aufbaues
entwickelt. In einer Lösung von zwingender
Einheitlichkeit sind die verschiedensten
Motive in Architektur umgesetzt: Der
Berg, den das Wappen der Chigi, des päpstlichen

Bauherrn, zeigt, die Flamme des

Heiligen Geistes, der am Pfingstfest von
den Häuptern der Apostel leuchtet und im
Innern das Dreieck, das die Dreifaltigkeit
darstellt. Alle diese so verschiedenen Symbole

werden in einer Architektur vereinigt,
die zwar keineswegs einfach, doch von
äußerster Logik und damit von einer
überzeugenden Selbstverständlichkeit ist. Dies
trifft auch für das Innere zu, das auf zwei
gleichseitigen Dreiecken basiert, die sich
zum Stern durchdringen. Revolutionär ist,
wie die normale Symmetrie hier unter der
Herrschaft des Winkels von 60 Grad durch
eine solche höherer Art ersetzt ist. Doch
über dem Wandsystem, in welchem sich
Ungleiches gegenübersteht, entwickelt die
Kuppel den Ausgleich: Es entsteht ein
Raum «gleich dem Innern eines
Fruchtkörpers, aber von der Art und Mächtigkeit
eines Felsendomes» (Erwin Gradmann).

In der Kirche Sant'Agnese war Borromini

nicht ganz selbständig. Die
wechselnde Gunst des päpstlichen Bauherrn
übertrug wesentliche Teile der Ausführung
Carlo Rainaldi, der auch den Außenbau
schwerer gestaltete, als es den Intentionen
Borrominis entsprach. Trotzdem sind es

zur Hauptsache die Gedanken Borrominis,
welche die Fassade zu einer der bedeutendsten

von ganz Rom gestalten, würdig dem
vieUeicht schönsten und sicher urtümlichsten

Platze der römischen Innenstadt, der
auf dem langestreckten Grundriß eines
antiken Zirkus erbauten Piazza Navona.
Die Fassade, deren Typus mehr oberitalienischen

als römischen Vorbildern folgt,
fügt sich mit ihren weit auseinanderstehenden

Türmen außerordentlich wirkungsvoll
in das Platzbild ein. Zwischen den Türmen
schwingt die Front in leichter Kurve zu¬

rück und läßt dadurch die Kuppel auch
auf den Nahestehenden wirken, damit den
Fehler von St. Peter korrigierend, wo die

Kuppel hinter der allzu weit vorgeschobenen

Fassade verschwindet. Kuppel und
Türme bilden ein Gespann von über die
Zwischenräume hinweg wirkenden Energien.

Die räumliche Kraft des Platzraumes
scheint die Fassade einzubuchten, und
selbst die den Eingang schmückende
Tempelfront wird in die flache Konkavkurve

einbezogen. Energien kreisen auch
in den Türmen, in den unteren Geschossen
noch gefesselt durch gerade Eckpfeiler,
nach oben jedoch zusehends sich befreiend
bis in den kapriziösen Turmabschlüssen
die abgeflachten Kuppeln ostasiatischer
Pagoden beschworen werden.

Sant'Agnese folgt, bei aller geistvollen
Durchbildung des einzelnen als Ganzes,
einem eher konventionellen Schema. Umso
eigenwilliger sind Kuppelturm und
Campanile, mit denen Borromini die schon
bestehende Sant'Andrea delle Fratte
bereicherte. Die Kuppel wird, einer lom-
bardisch-tessinischen Gepflogenheit
entsprechend, in ihrem Außenbau turmartig
ummantelt. Doch ist das auch sonst an
dieser SteUe übliche Oktogon nicht nur
durch verschieden große Seiten rhythmisiert,

sondern zudem in ein Spiel gegenläufiger

Kurven gebracht. Wieder geht es um
eine ihrem innersten Wesen nach
dynamische Architektur, die auf jeden Schmuck
verzichtet und selbst den für den römischen
Kirchenbau repräsentativen Haustein durch
den zwar anspruchsloseren, indessen
fügsameren Ziegel ersetzt. Den gleichen Ziegel
jedoch verwendeten bereits die alten
Römer, so daß Borromini die Tradition der
Ewigen Stadt keineswegs ganz verläßt.
Neben dem Kuppelturm erhebt sich ein
schlanker Campanile, auf einem in seinen
Wänden eingekurvten Unterbau. Aufdiesen

folgten in wohl berechnetem Kontrast das

reine Rund eines Säulentempels und
darüber ein kompliziert bewegter Aufbau mit
Engelshermen und einschwingenden
Gesimsen. Der Abschluß besteht aus einem
vasenartigen Gebilde, über dessen hochaus-
schwingenden vier Henkeln ein aus Metall

217



gezackter Kronreif schwebt. So läßt sich
der Glockenturm von Sant'Andrea deUe

Fratte als eine Suite aus verschiedenen
Sätzen charakterisieren, die sich von unten
nach oben immer mehr in geistvoll komplizierte

Formen verwandeln und zugleich
sich läutert. — Ganz besonders bezeichnend

für die «Modernität» Borrominis ist,
wie aus der Bewegung schließlich sogar ein
Schweben im freien Raum entsteht.

Im Umbau der Laterans-Basilika gelang
es Borromini, die Wände in ein rhythmisch
überaus geistvolles Wechselspiel von Ko-
lossalpilastern, Durchgängen und Statuennischen

zu versetzen, doch unterblieb
leider die entsprechende Gestaltung der
Decke. Umso aufschlußreicher ist deshalb
die Fassade, mit welcher Borromini in
seinem Alter sein römisches Frühwerk, die
Kirche von San Carlo aUe quattro fontane,
vervollständigte. Wieder regiert die Kurve,
doch dieses Mal nicht nur als flache Ein-
schwingung, wie am Oratorio di San Filippo

Neri oder am CoUegio di Propaganda
Fide, dem großen römischen Missionshaus,
aber auch nicht als eine von Stockwerk
zu Stockwerk wechselnde Folge, wie am
Außenbau von SantTvo, wenn man diesen
von der Hofseite her betrachtet. Vielmehr
werden nun noch flüssiger als am Kuppelturm

von Sant'Andrea delle Fratte Kurve
und Gegenkurve zu einer einzigen WeUen-
Iinie vereinigt. Die Fassade von San Carlo
ist zweigeschossig. Doch wenn in solchen
FäUen früher das Obergeschoß das untere
mehr oder weniger wiederholte, voUzieht
nunmehr das obere eine grundsätzliche
Änderung. Die Malerei tritt unmittelbar
ein in eine an sich schon im höchsten Maße
malerisch behandelte Architektur: Ein
großes, im Hochoval gefaßtes Bild
beherrscht den oberen Teil der Mittelachse,
bekrönt von einem Giebel, der mit seiner
ebenso kühnen, wie im Grunde natürüchen
Kombination von Kurve und Gegenkurve
für Borromini sprichwörtlich geworden ist.
Der sogenannte «Borromini-Giebel» wird
von Lukas von Hildebrandt am Belvedere
in Wien und später von Balthasar
Neumann am Würzburger Schloß übernommen.

Der gleiche Giebel findet sich aber

auch an den Engadiner Häusern des 18.

Jahrhunderts und dringt andererseits bis
nach Lateinamerika.

Zwei konträre Möglichkeiten durchdringen
sich im Schaffen Borrominis zu einer
höheren Einheit: Einmal ist es eine höchste
Klarheit geometrischer VorsteUungsformen:

Grundrißkonstruktionen, in denen
sich Kreise durchdringen, Nischenkombinationen,

die im Augeneindruck als
verwirrende Bizarrerie erscheinen, eingebuchtete

Fassaden, die gemessen an der klassischen

Rechtwinkligkeit als Verkrümmung
und Verzerrung wirken, jedoch, streng
genommen, Teile eines höheren Ganzen
sind. Damit wird die Architektur Borrominis

gerade dort, wo sie sich dem
oberflächlichen Betrachter als Inbegriff subjektiver

WiUkür darstellt, zum Ausdruck einer
höheren Ordnung, von der unsere Sinne

nur Stückwerk wahrnehmen können:
Fragmente, Segmente, die sich indessen
einer tieferen Einsicht zu einem Ganzen
ergänzen. Das Gesetz aber, das dieses Ganze
ordnet, ist die Geometrie, von der Pascal
als «Esprit de geometrie» spricht, und die
Mathematik, die Leibnitz als das eigentliche
Grundprinzip des gesamten Kosmos
erkannte.

Borrominis Baukunst ist jedoch zur
gleichen Zeit noch in einer anderen Weise
kosmischer Natur. Seine Werke sind an sich
aus Stein geschaffen oder aus Ziegeln
geschichtet und bestehen damit aus einem
Werkstoff, der seit der Antike der
römischen Baukunst die Wirkung schwerer, ja
bisweilen dumpfer Massen verleiht, Massen,

in denen sich die Räume in höhlenartiger

Geschlossenheit wölben. Borromini

gelingt es nun, innerhalb der
genannten Baumaterialien die dumpfe
Schwere des Steins zu überwinden, was
seine römischen Zeitgenossen wohl
versuchten, doch nirgends in diesem Grade
erreichten. Seine Gewölbe spannen sich in
einer kühnen Elastizität über den Raum,
wie es sonst nur gotische Rippen vermochten.

In den Fassaden, die wie in San

Fihppo Neri, Sant'Agnese in Piazza Na-

218



vona oder im Palazzo della Propaganda
Fide in flacher Kurve einschwingen, oder
an San Carlo aUe quattro fontane weUen-

förmig sich bewegen, scheint die naturgegebene

Härte und Schwere des Steins
überwunden zu sein zu Gunsten einer gleichsam

organischen Spannkraft und einer
pflanzenhaften Biegsamkeit. Das Gebaute
wandelt sich in den Werken Borrominis in
einer höchst eigentümlichen Metamorphose

zum Gewachsenen, und das Kristallische

wird zum Organischen.
Es sind dies Akte der Verwandlung, die

sich vor unseren Augen abzuspielen scheinen.

Doch wird dabei der Ausgangszustand
ganz preisgegeben, wie dies sehr oft in der
modernen Architektur der FaU ist. Auch
wird mit Absicht das Ziel nie vöUig
erreicht. Vielmehr liegt die Schönheit der

Architekturen Borrominis in einem
eigentümlichen Schwebezustand, so wie die
EUipse durch zwei einander entgegengesetzte

Pole gegeben ist und doch ein
Ganzes bildet. Das Thema der Metamorphose

hat der Barock aus der ihm als

Epoche am nächsten verwandten römisch-
heUenistischen Spätantike übernommen.
Die Idee der Wandlung bildet den Kern der
kathoUschen Messe. Gleichnishaft ist beides

in die Barockkunst eingegangen, so in
der Skulptur Berninis und in einzelnen
Bauten von Carlo Rainaldi und Pietro da
Cortona. Keiner aber hat diese Wandlungen

so konsequent und rein und so sehr
auch im Sinne einer Läuterung vollzogen
wie Borromini.

Richard Zürcher

219


	Umschau

