
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Situation und Aussichten des Romans

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Situation und Aussichten des Romans

ANTON KRÄTTLI

Was ist ein Roman? Wer sich nach Definitionen umschaut, wird bald
erkennen, daß die Poetik in diesem Fall Großzügigkeit walten läßt. Endgültig
und nicht wieder rückgängig zu machen ist die Ablösung des bürgerlichen
Romans des neunzehnten Jahrhunderts. Die Kompositionsgesetze, die für
ihn gelten, die Zielsetzungen, die ihn formal und inhaltlich bestimmen,
stehen längst nicht mehr in Kraft, und doch wird man nicht sagen können,
die Gattung selbst sei untergegangen. Sie hat sich von der einen, großen und
durch meisterhafte Beispiele belegten Form befreit und ist seither viel
offener, ist mannigfaltigen Versuchen zugeneigt und läßt sich kaum in ein
einziges Flußbett eindämmen. Als Definition, die alle ihre Spielarten zu
umfassen vermag, bietet sich vielleicht Chevalleys Formel «une fiction en prose
d'une certaine étendue» an oder Peter Bichsels im Gespräch geäußerte
Bemerkung von einem Buch erzählender Art, das umfangreich genug ist, um
selbständig auf dem Bücherbrett stehen zu können. Es ist verständlich,
wenn wir bei der Lektüre von Romanen der neueren und neusten Zeit vor
allem den Eindruck haben, daß sie eine bestehende Form zertrümmern;
denn die Vorstellung von dem, was ein Roman sei, hat sich hartnäckig über
die Zeit hinaus erhalten, in der sie von den Romanciers noch erfüllt wurde.
Der Kritik stellt sich zunächst die Aufgabe, die Fülle der neuartigen
Versuche und Verwirklichungen zu sichten und einzelne Befunde zu einem
umfassenderen Bild zu fügen.

Das bezieht sich nicht nur auf Probleme der Erzähltechnik, auf die Frage
nach dem Erzähler, nach dem «Helden», nach der «Handlung». Es bezieht
sich vor allem auch auf das Stoffliche. Sind etwa die Veränderungen des

Romans, ist sein Gestaltwandel nur eine Folge der Strukturveränderungen
der « Welt», und hätte er nach wie vor sich vorzunehmen, Welt zu vermitteln
Oder erstreckt sich die Revolution auch auf Ziel und Aufgabe Die Lage ist
verwirrend. Für Heimito von Doderer zum Beispiel ist der Roman noch
«das zeitgemäße Mittel zur Universalität», also eine dichterische Form, die
ins Allgemeine und Umfassende auszugreifen vermag. Im Blick auf jüngere
Beispiele der Gattung wäre diese Definition schon nicht mehr möglich. In
ihnen zeigt sich der Roman vielleicht als «diejenige Kunstform, die unserem
geweiteten Bewußtsein die Möglichkeit gibt, seiner selbst inne zu werden»1.

199



Es geht nicht mehr um Universalität, nicht mehr um die ganze lebendige
Fülle des Daseins (war die je einzufangen sondern um das Bewußtsein in
seinem Verhältnis zu ihr oder — bescheidener — zu einem Ausschnitt aus
ihr. Die Entwicklung führt von der unmittelbaren Erfahrung und von der
Geschichte weg zur Reflexion; von den Versuchen, Welt und Wirklichkeit
im Roman zu spiegeln, weg zu dem einen Aspekt, den eine individuelle
Betrachtungsweise davon sichtbar zu machen vermag. Die äußere Handlung
reduziert sich folgerichtig oder verschwindet ganz, es gibt keine Schilderung,
keine Beschreibung, keine Porträts, dafür vermehrt und manchmal
ausschließlich das, was im Bewußtsein des Romanciers durch Landschaft und
Menschen ausgelöst wird.

Nun war der Roman natürlich zu allen Zeiten (wie jedes literarische
Kunstwerk) der sprachliche Ausdruck eines Bewußtseins. Nathalie Sarraute
hat recht, wenn sie sagt, daß Balzac kein traditioneller Erzähler (beispielsweise

ein getreulicher Chronist) sei, sondern ein Visionär, ein Dichter, ein
Schöpfer neuer Formen. Vergleichen wir jedoch den Roman Balzacs und den
Roman des neunzehnten Jahrhunderts mit den Romanen der neusten Zeit,
so wird deutlich, daß sich das Bewußtsein höchst verschiedenartiger
Instrumentarien bedient. In neuerer Zeit arbeitet es nicht mehr mit Geschichten ;

immer weniger geht es darauf aus, jene Bögen zu schlagen, mit denen der
Romancier einst Schicksale einfing und eine Zeit, eine Gesellschaft zur
Darstellung brachte. Nathalie Sarraute spricht von einem Verlust des Interesses
an jenen Formen, die auf das déjà vu zurückverweisen. Etwas schon Gekanntes

werde abgewertet, um etwas Nichtbekanntes zu erreichen. Besonders
aufschlußreich ist in diesem Zusammenhang ihre Bemerkung, die Literatur
wolle der Malerei nacheifern und vom Schildern zur Abstraktion gelangen 2.

Wollte man dieses Bestreben in neueren deutschen Romanen nachweisen,
man müßte nicht lange nach Beispielen suchen. Sie sind fast alle gekennzeichnet

durch den Befund, daß in ihnen der Prozeß des Schreibens (wie beim
abstrakten Gemälde der Prozeß des Malens) in den Vordergrund tritt oder gar
zum Thema wird. Die Befreiung des Romans von den Zwängen der Schilderung

und des Abbildens hat die Wirklichkeit des schreibenden Bewußtseins
ins Zentrum gerückt.

Dem widerspricht nicht, daß wir im jüngsten deutschen Roman eine
Wendung zum Dokumentarischen feststellen. Figuren, die in diesem Roman
auftreten mögen, werden nicht dargestellt oder von außen beschrieben,
sondern sind gegenwärtig durch ihre Redeweise. Ihr Jargon wird ohne Kommentar

übernommen. Der Schriftsteller tut nichts hinzu. In den Händen von
Autoren wie Günter Seuren und Thomas Bernhard ist der Roman ein Mittel
zur Bestandesaufnahme und zur Prüfung dessen geworden, was in der
Sprache und durch die Sprache verbürgt werden kann. Es geht nicht um
Fügung und Überblick, sondern um Dokumentation. Die Nahaufnahme —

200



um Begriffe der Filmsprache zu verwenden — hat die Totale fast vollständig
ersetzt : der Ausschnitt aus einem nicht mehr erkennbaren Ganzen dominiert,
und eben in der Bemühung um authentische Übernahme in Sprache, um
Abwehr voreiliger Deutung und ergänzender Erfindung wird die Problematik

des Erzählvorgangs selber zum Thema. Die Gebärde des Beklopfens
und Befragens, das Registrieren der kleinen und kleinsten Schritte im banalen
Alltag der verwalteten Welt sind Erkennungszeichen dieser Schriftstellergeneration,

so sehr (das sei in Klammer hinzugefügt), daß daraus auch schon
eine Mode entstehen konnte : zu enthüllen, aufzudecken und wirkliche oder
vermeintliche Tabus zu brechen, ist selbst zur Masche entartet in fix
geschriebenen Beiträgen. Derartige Erscheinungen verdunkeln indessen nicht
das helle Licht der Skepsis, das die jungen Romanciers angezündet haben.
In der Art, wie sie an ihren Stoff herangehen, wie sie prüfend in kühler Nicht-
beteiligung bleiben, sich vor Verallgemeinerungen hüten und allem
mißtrauen, was nach Ideologie, nach gewaltsamer und voreiliger Deutung
tendiert, erwecken sie Vertrauen. Drei Merkmale, in denen sich diese
Erzählerhaltung besonders deutlich zeigt, seien hier kurz beschrieben.

Vornehmlich wird sie sichtbar in dem starken Zug zu Nüchternheit und
Sachlichkeit, der uns schon in den Untertiteln vieler Romane entgegentritt.
«Ein Bericht», «ein Beitrag», «ein Text» oder — wie bei Hugo Loetscher —
«ein Gutachten» lesen wir etwa. Es sind Begriffe aus der nüchternen Welt
der Fachleute. Die Bücher, die derartige Bezeichnungen auf ihrem Titelblatt
tragen, haben etwas von der Sachlichkeit wissenschaftlicher Prosa. Der
Romanschriftsteller stützt sich auf ähnliche Tugenden wie der Forscher:
Zurückhaltung vor voreiligen Schlüssen, Skepsis gegenüber allem, was sich
zu leicht fügt, gegenüber allem, was wir in unserem Hang zum Abgerundeten
und Schönen und in unserer Sehnsucht nach verlorenen Gewißheiten für
wahr halten möchten. «Etwas weniger Gemüt», sagt ein junger Mann in
Günter Seurens Roman «Lebeck» zu einem älteren — «etwas weniger
Gemüt, und wir verstehen uns besser. » Weit entfernt sind die Schriftsteller
von jeder Verkündigungsgebärde; aus skeptischer Zurückhaltung versagen
sie sich der Fabel. Denn das Leben erscheint ihnen als eine Kette von
Zufälligkeiten, der Mensch als weitgehend außengelenktes Wesen, als der «ins
kommune Bewußtsein und seinen Jargon Getauchte»3. Nicht der große
Bogen, sondern der einzelne, meist kurze Satz ist es, auf den sich der Erzähler
Schritt für Schritt konzentriert. Wo er zu verbürgbaren Aussagen, zum
Dokumentarischen, nicht vorzudringen vermag, beläßt er es bei Mutmaßungen

und hütet sich davor, erfindend zu ergänzen. Der Roman ist darum
einem Eisberg zu vergleichen: was sichtbar und gesagt wird, ist der kleinere
Teil. Anschauliche Beispiele dafür gibt Uwe Johnson, der in seinen Romanen

sehr genau beschreibt und definiert, was betastet und registriert werden
kann. Gegenstände, Bewegungen, einzelne Tätigkeiten erscheinen in Groß-

201



aufnähme. Aber das Dickicht der menschlichen Beziehungen, der schwierige,
unter unerhörten politischen und geistigen Bedingungen stehende Komplex,
wie die Menschen sind, wie sie sich zueinander verhalten und was sie

bewegt, entzieht sich weitgehend exaktem Zugriff. Johnson versagt sich, mehr
darüber zu schreiben, als was unter diesen Bedingungen zu verantworten ist.
Die Landkarte seiner Romane weist, neben genau vermessenen Bezirken,
weiße Stellen auf und Gebiete, die noch nicht nach allen Richtungen
durchforscht, sondern höchstens von flüchtigen Besuchen her bekannt sind. Die
Haltung, die in dieser ehrlichen Rechenschaft über verschiedene Stufen der
Wahrheit zum Ausdruck kommt, ist charakteristisch. Sie ist auch dem
Österreicher Thomas Bernhard eigen, dessen erster Roman «Frost» eindrücklich
die beharrliche und erfolgreiche Bemühung um das Authentische zeigt.

Die zweite Beobachtung, die ich hier anführen möchte, scheint zunächst
das genaue Gegenteil zu nüchterner Sachlichkeit zu belegen: nämlich eine
Neigung zur Erfindung, zur Kombination, jedenfalls zum Spiel mit
Einfällen und Möglichkeiten. Aber wenn wir sie auf ihre Bedeutung hin prüfen,
etwa in Max Frischs «Mein Name sei Gantenbein» oder in Martin Walsers
Roman «Das Einhorn», so erkennen wir, daß in Werken dieser Art mit Hilfe
von Geschichten eine Abrechnung mit Geschichten durchgeführt wird. Ob
ich ledigUch festhalte, was dokumentarisches Erzählen verbürgbar macht,
oder ob ich Variationen und Möglichkeiten eines kärglich bezeugten
Sachverhalts gleichsam übungshalber und aus Freude am Versuch durchspiele:
beides ist Ausdruck der gleichen Scheu, mich über das ausweisbar Sichere
hinaus festzulegen. Beides ist Ausdruck der gleichen Skepsis. Bei Walser ist
die Kluft zwischen Erzählung und Realität, zwischen Erinnertem und
Erlebtem, zwischen Literatur und lebendiger Gegenwart das zentrale Thema.
Die Literatur kommt schlecht weg dabei.

Selbst wenn wir das Werk des derzeit wohl größten und einfallsreichsten
Fabulierers unter den Romanciers beiziehen, «Die Blechtrommel» von
Graß, so wird auch in diesem Sonderfall sichtbar, was das dokumentarische
und das Geschichten ausprobierende Erzählen gemeinsam kennzeichnet.
Graß nämlich persifliert die Technik des traditionellen Romans, indem er
ein Zerrbild des Erzählers und Helden in Geschichten vorführt, die beiden
entsprechen. Auch hier findet, in sprachmächtiger Weitläufigkeit, eine
Abrechnung mit dem Roman statt, der sich des Instrumentariums von Fabel
und Schilderung bedient.

Es gibt ein drittes Merkmal zeitgenössischer Romane, das auf
Zurückhaltung, Bestandesaufnahme und Prüfung, auf Mißtrauen gegenüber dem
Fiktiven beruht. Viele Erzähler wählen heute wieder die Ich-Form. Sie

sprechen als Berichterstatter in eigener Person. Wesentliche Belege dafür
sind etwa «Fluchtpunkt» von Peter Weiß oder «Ansichten eines Clowns»
von Heinrich Böll. «Frost», der erste Roman von Thomas Bernhard, hat die

202



Form eines Tagebuchs. In Werken dieser Art wird die Konsequenz aus der
Tatsache gezogen, daß der Erzähler nicht mehr «über den Dingen» steht
und über die ganze Welt verfügt, sondern in unmittelbarer dokumentarischer
Strenge auf einen Ausschnitt der Wirklichkeit reagiert. In Tagebuch und
Selbstgespräch findet der Erzähler, der unverstellte Wahrheit und nicht
Belletristik will, eine noch mögliche Form. Sein Streben geht nach den
einzelnen Fakten, nicht nach Literatur.

Damit ist ein Stichwort gefallen. Doderer nannte das Romanschreiben
einmal eine Wissenschaft vom Leben; er dachte dabei an ein Ganzes, an
Universalität. Die jüngeren Autoren müssen sich diesem Anspruch versagen,
weil er ohne poetische Erfindung nicht zu erfüllen wäre. Sie gehen in einer
unbestechlichen, spröden, auf Brillanz willentlich verzichtenden Sprache bis
an jene Grenze, an der die Erzählung in dokumentarische Rede, in
Sachprosa übergeht. Ihr wissenschaftliches Geschäft ist, wollte man Doderers
Vergleich weiterführen, nicht Synthese oder hypothetisches Träumen,
sondern Grundlagenforschung. Charakteristisch ist dabei vor allem auch
eine völlig neutrale, voraussetzungslose Haltung, die an den Simplicius
erinnert. Daß gleichsam mit den Augen des Kindes, aus der Sicht des Infantilen

(der freilich im übrigen höchst ausgebildete Sinne hat!) auf die Welt
reagiert wird, ist kennzeichnend für die unvoreingenommene Bestandesaufnahme.

Eine ausgesprochene Erzählhemmung, ja Erzählfeindlichkeit ist dabei
nicht zu übersehen. Wortwörtlich ist ihr Ausdruck verliehen bei Frisch, wo
es im «Gantenbein» einmal heißt: «Manchmal scheint auch mir, daß jedes
Buch, so es sich nicht befaßt mit der Verhinderung des Kriegs, mit der Schaffung

einer besseren Gesellschaft und so weiter, sinnlos ist, müßig, unverantwortlich,

langweilig, nicht wert, daß man es liest, unstatthaft. Es ist nicht die
Zeit für Ich-Geschichten. Und doch vollzieht sich das menschliche Leben
oder verfehlt sich am einzelnen Ich, nirgends sonst.» Und im neusten
Roman von Thomas Bernhard (mit dem Titel «Verstörung») wird von der
Hauptfigur, dem Landarzt, gesagt: «Im Grunde aber habe er nie ein echtes
Bedürfnis nach einer unwissenschaftlichen, nach der poetischen Literatur
gehabt, und diese seine Eigenschaft verstärke sich offensichtlich. Für die
sogenannte schöne Literatur sei er in dem Grade, in welchem er sich Klarheit und
Folgerichtigkeit verschaffen könne, immer weniger aufgeschlossen, er schaue
sie als eine in jedem Fall peinliche, ja in großen Zügen lächerliche
Verfälschung der Natur an. Die Schriftsteller beschmutzten die Natur mit ihren
Schriften, mehr oder weniger dilettantisch, <mehr oder weniger applaudiert),

mehr oder weniger total im Vorder- oder Hintergrund des
Zeitgeschehens.» Ich füge zwei Stellen aus Anderschs «Efraim» an. Schon zu
Beginn des Buches berichtet Efraim darüber, wie ihm sein Chefredaktor Keir
Hörne vorgeworfen habe: «Plötzlich hast du angefangen, Literatur zu

203



machen. » Und auf die verwunderte Frage des Angesprochenen bekräftigt
Hörne: «Jawohl, beschissene Literatur! Statt Nachrichten!» Es scheint, daß
Efraim selbst diese Abneigung nur zu sehr teilt. Er bewundert Samuel
Beckett, weil er hofft, «dieser Schriftsteller würde sich dem entziehen, was
man die Literatur nennt; die unerhörte Formel, die dieser Mann für die absolute

Sinnlosigkeit der Welt gefunden hatte, würde verhallen, in einem
niemals schweigenden Echo aus einer Welt jenseits aller Literatur».

Ich glaube, man muß derartige Äußerungen des Unwillens und des Zweifels

gegenüber einer «unwissenschaftlichen» Literatur, auch wenn es

Äußerungen von Romanfiguren sind, sehr ernst nehmen. Sie stellen die Berechtigung

einer erzählenden Literatur («fiction», nicht «Nachrichten»)
grundsätzlich in Frage, und zwar im Namen der Klarheit und Folgerichtigkeit (bei
Bernhard), im Namen zielgerichteter geistiger Wirksamkeit im Dienste des

Friedens und der Verbesserung der Gesellschaft (bei Frisch), in der
Feststellung der «absoluten Sinnlosigkeit der Welt» (bei Andersch). Erzählen
scheint in jedem Fall eine überflüssige, ja eine schädliche Tätigkeit, die —
wie wir mit Bestürzung hören — «die Natur beschmutzt». Auch wo nicht,
wie in den zitierten Fällen, der äußerste Vorbehalt gegen die poetische Literatur

ausgesprochen wird, ist er bei den jüngeren und jüngsten Erzählern spürbar

als Hemmung, als Widerstand; diese Autoren wollen nicht mehr «Kunst»
schaffen, ihr Ziel ist nicht das Werk, sondern das Authentische, Faktische,
Dokumentarische. Der Romancier dieser neusten Spielart läßt sich nicht
mehr auf das Spiel im Kostüm und in Szenerien ein, und wenn er es dennoch

tut, so kommt es unweigerlich dazu — wie Manès Sperber in Wien an einer
Diskussion über unser Jahrhundert und seinen Roman gesagt hat —, «daß
man sich mitten auf der Szene die Schminke aus dem Gesicht wischt».

Das Wort von der Krise des Romans ist schon sehr alt. Als es geprägt
wurde, bezog es sich auf den Gestaltwandel, der mit Namen wie Joyce,
Musil, Broch verbunden ist. Inzwischen sind neue Veränderungen eingetreten.

Die Frage, wohin der Weg des Romans etwa noch führen könnte,
scheint mir wichtiger als die Feststellung seiner Krise. Nicht daß alte Formen

zerbrechen, gangbare Möglichkeiten wieder aufgegeben werden, ist
beunruhigend. Indessen beunruhigt der Stand der Entwicklung, der jetzt
erreicht ist, weil Sachlichkeit und Skepsis, Abkehr von der Erzählung als

Spiel und Ablehnung alles Fiktiven den Spielraum des Romanciers ringsum
einschränken. Ein Ausbruchsversuch, so scheint mir, ist das dringendste Gebot

der Stunde; denn die paar Schritte hin und her, die beispielsweise ein
Peter Bichsel (in «Jahreszeiten») mit Anmut und Sinn für witzige Variation
noch geht, sind auch schon ausgemessen.

In dieser Lage ist von höchstem Interesse, was Reinhard Baumgart als
«Aussichten des Romans» beschreibt: er erblickt das Heil in einer Aktivierung

des Lesers. Dem Leser wird vom Romancier Material bereitgestellt.

204



Texte sind nichts weiter als Vorschläge, die der Leser kritisch prüfen und
durch eigenen Zugriff organisieren soll. Es wird bestritten, daß «Romane»
dieser Art noch den Charakter eines Werks haben. Sie bieten sich zur
Benutzung an, weisen ausgesprochenen «Experimentiercharakter» auf und
lassen dem Leser alle Freiheit. Weniger als je bedeute Lesen heute Hineinge-
rissenwerden oder Hineingerissensein. Baumgart denkt sich Leser, «die
etwas anderes wollen, als auf köstliche Art, in der Trance der Einempfindung,
ihre Freiheit zu verlieren». Den veränderten Spielregeln hätte auch die Kritik

Rechnung zu tragen. Statt nach fix und fertigen Urteilen oder
Auslegungen zu trachten, müßte sie — weil sie es nicht mit Werken, sondern mit
Versuchen, Vorschlägen, Material zum Gebrauch zu tun hat — «die
Sprachdokumente in fiktive Muster ordnen». Baumgart fordert vom Kritiker
«Ungeduld, die über das einzelne Werk hinausdenkt». Das heißt, die Aussichten
des Romans hängen ab von der Fähigkeit der Autoren und ihrer kritischen
Leser, über die Vorschläge und Versuche hinaus eine Zukunft zu avisieren4.

Auch in diesen skizzenhaften Entwürfen wird sichtbar: Ausbruch und
Aufbruch, Recherche, Suche nach Orientierung, «noch nicht angekommen».
Baumgart zitiert und bekräftigt Roland Barthes' Maxime, das Gegenteil des

«gut Geschriebenen» sei nicht unbedingt das «schlecht Geschriebene»,
sondern sei heutzutage vielleicht ganz einfach das «Schreiben» überhaupt.
Ob dabei Romane entstehen oder Bücher, die man einstweilen aus Verlegenheit

noch so nennt, ist von sekundärer Bedeutung; wichtig ist der Prozeß der
Suche, und wichtig ist, daß es nicht bei der Bestandesaufnahme und bei der
Dokumentation bleibt. Was sich, im Blick auf die zeitgenössische erzählende
Literatur, als Befund dieser Gegenwart ergibt, ist nicht geeignet, Aufschwünge
zu begründen. Dennoch wird die dokumentarische Literatur Durchgangsphase

und Ausgangspunkt sein. Der Leser wird sie als Herausforderung
empfinden und auf sie reagieren, indem er Distanz nimmt. Die Kritik, man
möchte es mit Reinhard Baumgart hoffen, wird nicht länger auf dem Podest
des Zuschauers und Richters verharren, sondern Ansätze zum Neuen
freilegen.

Robert Musil sagt einmal, es sei Sinn und Aufgabe des Romans, der die
Wirklichkeit nicht scheue, wohl aber als Aufgabe und Erfindung behandle,
«immer neue Lösungen, Zusammenhänge, Konstellationen, Variable zu
entdecken, Prototypen von Geschehnisabläufen hinzustellen, lockende
Vorbilder, wie man Mensch sein kann, den inneren Menschen erfinden».
Wirklichkeit als Aufgabe und Erfindung — ist das etwa schon überholt? Ist es

gegenstandslos geworden durch den Gang der Entwicklung? Es läßt sich
denken, daß man einwendet: Die Gestaltung der Gegenwart und der
Zukunft, die Veränderung dessen, was ist, vollziehe sich jedenfalls nicht als
Wirkung der Literatur. Die Kybernetiker beispielsweise, die Physiker,
Ingenieure, Techniker und Futurologen seien darüber zu befragen; denn was

205



heute noch geschrieben werde, sei da nicht von Belang, wo es um die
entscheidenden Entwicklungen gehe, um Krieg und Frieden, um die Bekämpfung

des Hungers, um die Bewältigung all der Probleme, die der Menschheit
durch die Ausweitung des technischen Raums und durch die Bevölkerungsexplosion

erwachsen. Niemand wird die Verantwortung verkennen, die den

genannten Spezialisten aufgebürdet ist. Aber auch die Romanschriftsteller
stehen als Zeitgenossen in dieser Verantwortung. Sie kommen ihr nach,
wenn sie demontieren, was an morschen Schalen einer Welt von gestern noch
nicht abgefallen ist. Aber sie werden es nicht allein dem Leser und der Kritik
überlassen wollen, aus dem, was nach dieser notwendigen Demontage an
Material, Möglichkeiten und Vorschlägen bleibt, eine Welt von morgen zu
errichten. Vielleicht wird ein neues Kriterium, Texte und Berichte in Romanform

zu messen, in ihrer Ausrichtung auf ein Künftiges, noch Unbekanntes
liegen. In dem Maße, in dem die Romanciers von heute über die Materialkunde

und die Grundlagenforschung hinausgehen und an der neuen
Wirklichkeit mit ihren Mitteln zu bauen beginnen, eröffnen sie dem Roman neue
Aussichten. Mit Musil zu reden, müßte ihnen die vorgegebene Welt, die sie

erkunden und durch Sprache festhalten, als Aufgabe und Erfindung erscheinen.

Stehen wir an dieser Schwelle, an der eine neue Generation sich
anschickt, Prototypen von Geschehnisabläufen zu entwerfen, Vorbilder, wie
man Menschen sein kann? Aus dem Mut zur Wahrheit könnte die Kraft zu
realistischen Träumen aufsteigen. So schrieb mir ein jüngerer Schweizer
Schriftsteller auf die Frage nach der Gestaltung der Gegenwart in der
Literatur: «Könnte man nicht nach Visionen fragen? Könnte man, statt
Kritik, nicht Utopien vom Schriftsteller verlangen? Zum Beispiel der Staat
als Utopie? Das, scheint mir, ist ein Gedanke, den wir sehr ernsthaft
erwägen sollten. »

Die Faszination, die vom Dokumentarischen und Authentischen
ausgeht, birgt die Gefahr, daß wir passiv auf das Gewirr von Leben und Fakten
starren, das sich mit Tonband und Kamera einfangen läßt. Der Schriftsteller,

der mehr will, wird sich fragen: Wie stehe ich dazu? Wovon nehme
ich Abschied? Wie gehe ich hindurch? Worauf setze ich Hoffnung? Das
bedeutet nicht Flucht aus dem, was vorliegt, sondern ist die Folge des

Entschlusses, sich zu stellen. Perspektiven, Ordnungen und Strukturen zu
finden, Entwürfe des Künftigen zu wagen : es ist unser aller Aufgabe, wir seien

nun kritische Leser oder Schriftsteller.
Texte, die nichts weiter enthalten als sterile Inventare, genügen dem

Anspruch nicht mehr, der hier zu stellen ist. Die Kunst, die das Vergangene
verklärt, hat zweifellos ausgespielt; nicht Verklärung, aber Klärung des
Gegenwärtigen dürfen wir vom Schriftsteller erhoffen. Die Bestandesaufnahme ist
eine notwendige Voraussetzung dafür. Sie bietet die Grundlage zu Entwürfen,

die weiterführen 5.

206



1 Herbert Eisenreich in «Reaktionen»,
Essays zur Literatur. Sigbert Mohn Verlag,
Gütersloh 1964. 2Die Äußerungen der
französischen SchriftsteUerin Nathalie
Sarraute sind festgehalten in den Aufzeichnungen

über ein Gespräch, die François
Bondy unter dem Titel «Die Formen
zerbrechen» in der Wochenzeitung «Die Zeit»
(5. Januar 1968) veröffentlicht hat. 3 Reinhard

Baumgart in «Aussichten des
Romans oder hat Literatur Zukunft?».
Frankfurter Vorlesungen, Hermann
Luchterhand Verlag, Neuwied und BerUn 1968.
4 Die Poetikvorlesungen von Reinhard
Baumgart wurden im Januar und Februar
1967 an der Johann-Wolfgang-Goethe-
Universität, Frankfurt am Main, gehalten
und sind als Buch erschienen. Sie umfassen
die Kapitel: Was leisten Fiktionen?
Filmerzählung und Spracherzählung. Theorie
einer dokumentarischen Literatur. Lesen
heißt kritisieren. Engagement. 5 Der Auf¬

satz ist die erweiterte und umgearbeitete
Fassung eines Referats, das an der
Jahresversammlung des Schweizerischen Schrift-
steUervereins 1967 in Fribourg gehalten
wurde. Die Titel der hauptsächUch erwähnten

Romane sind: Günter Seuren, «Das
Gatter» und «Lebeck», Verlag Kiepenheuer

& Witsch, Köln/Berlin 1964 und
1966; Thomas Bernhard, «Frost» und
«Verstörung», Insel-Verlag, Frankfurt am
Main 1963 und 1967; Max Frisch, «Mein
Name sei Gantenbein», Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1964; Martin Walser,
«Das Einhorn», Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main 1966; Günter Graß, «Die
Blechtrommel», Hermann Luchterhand,
Darmstadt 1959; Peter Weiß, «Fluchtpunkt»,

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1962; Heinrich BöU, «Ansichten
eines Clowns», Verlag Kiepenheuer &
Witsch, Köln/BerUn 1963 ; Alfred Andersch,
«Efraim», Diogenes Verlag, Zürich 1967.

207


	Situation und Aussichten des Romans

