
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Ewiger Friede und zeitliche Ordnung

Autor: Helbling, Hanno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ewiger Friede und zeitliche Ordnung

HANNO HELBLING

Es leuchtet ein, daß die Friedensidee immer in einem bestimmten Verhältnis
zu Ordnungsgedanken hat stehen müssen. Und man erkennt ohne Mühe,
daß dieses Verhältnis sich oftmals gewandelt hat. Die Frage ist aber, ob
solche Wandlungen uns auf den Wandel des Menschen in der Geschichte
hinführen — oder eigentlich, ob das Verhältnis zwischen Friedensidee und
Ordnungsgedanken uns einen Blick in die menschliche Existenz tun läßt. Wir
stellen uns eine historische Frage, die etwa so lautet : Zeigt sich die menschliche

Verfassung jeweils unter anderem auch im gesuchten, gefundenen oder
vermißten Zusammenhang zwischen zeitlicher Ordnung und ewigem
Frieden? Sofern uns aber die Zeugnisse diese Auskunft geben, werden sie nicht
allein von den wechselnden Formen jenes Zusammenhangs, sondern zugleich
von seiner dauernden Bedeutung sprechen.

In der verhältnismäßig frühen Schrift De libero arbitrio stellt Augustinus
die Menschen, die ihren Sinn auf das Unvergängliche richten, den anderen
gegenüber, welche ihr Leben von zeitlichen Werten bestimmt sein lassen.
Jene unterstehen dem ewigen Gesetz, das sie sich selbst zur sichersten
Wegleitung ihrer Tugend gewählt haben ; diese haben sich aus freien Stücken dem
zeitlichen Gesetz unterstellt, doch in all ihrer irdisch-sündhaften
Verstrickung (welche allein das zeitliche Gesetz notwendig macht) bleiben sie

auch dem ewigen unterworfen, von dem sie sich abgewandt haben1.
Unterschieden wird also zuvor schon menschliches von göttlichem Gesetz. Jenes

kann zulassen, was dieses doch strafen wird ; zum Beispiel die Tötung eines

Angreifers. Das Gesetz, das die menschliche Gemeinschaft sich schafft,
sorgt für die zeitliche Friedensordnung; nicht darüber hinaus. Es kann darum
auch nach den Zeitumständen geändert werden; denn die Friedensordnung
kann einmal auf diese, einmal auf jene Weise zu möglichster Perfektion
gebracht werden. Daß sie aber vollkommen sei, wird vom göttlichen Gesetz
immerzu gefordert — das eben deshalb ewig und unveränderlich ist. «Denn
keine Macht», sagt Augustinus, «kein Zufall und keine Vergänglichkeit des

Irdischen kann je umstoßen, daß die Gerechtigkeit in der vollkommenen
Ordnung der Dinge besteht2.»

In diesen einfachen Gegenüberstellungen findet man den vielschichtigen
Aufbau der Lehre vom Gottesstaat vorgebildet. Das Spätwerk, die Civitas

147



Dei, läßt die himmlische und die irdisch-weltliche Gesetzlichkeit tiefer und
geschichtlich-dynamischer ineinandergreifen; nirgend so nachhaltig und so
folgenreich wie im neunzehnten Buch, das Augustinus dem Thema des
Friedens widmet. Daß er dabei eine Summe antiker Friedensgedanken in
seine Betrachtung hereinnimmt, steigert für uns nur den Wert dieses Textes
als eines ersten geistesgeschichtlichen Orientierungspunktes3. Der Friede
entfaltet sich hier zunächst in seinen Bezügen zur Körper- und Seelenwelt —
der Friede «eines Körpers besteht in dem geordneten Verhältnis seiner Teile,
der Friede einer vernunftlosen Seele in der geordneten Ruhelage der Triebe,
der Friede einer vernünftigen Seele in der geordneten Übereinstimmung
von Denken und Handeln, der Friede zwischen Leib und Seele in dem
geordneten Leben und Wohlbefinden des beseelten Wesens, der Friede
zwischen dem sterblichen Menschen und Gott in dem geordneten gläubigen
Gehorsam gegen das ewige Gesetz, der Friede unter Menschen in der geordneten

Eintracht, der Friede des Hauses in der geordneten Eintracht der
Hausbewohner im Befehlen und Gehorchen, der Friede des Staates in der
geordneten Eintracht der Bürger im Befehlen und Gehorchen, der Friede des

himmlischen Staates in der bestgeordneten, einträchtigsten Gemeinschaft
des Gottesgenusses und des gegenseitigen Genusses in Gott, der Friede aller
Dinge in der Ruhe der Ordnung»4. Das Crescendo dieser Aufzählung läßt
immerhin spüren, wie aus den Kategorien der griechischen Vorbilder eine
Hauptunterscheidung sich löst, ein Zielstreben hervorbricht. « So muß denn
aller Friede», sagt Augustinus, «der Friede des Leibes und der Seele sowie
der zwischen Leib und Seele, gerichtet sein auf jenen Frieden, der den
sterblichen Menschen mit dem unsterblichen Gott verbindet; dann besitzt er den
im Glauben geordneten Gehorsam gegen das göttliche Gesetz5.»

Der ewige Friede ist das Ziel des Gottesstaates, der sich fremd, doch
niemals isoliert durch die Welt bewegt und mit dem irdischen Staat zusammen
im Menschengeschlecht den Wandel der Zeiten herbeiführt6. Im weitesten
Sinne zeigt sich ihm zugeordnet das allgemeine natürliche Friedensstreben,
über das in antikem und frühchristlichem Denken weithin Übereinstimmung
herrscht und für das Augustinus das extreme Beispiel des Cacus aufnimmt:
der verbrecherische «Halbmensch», der mit aller Welt zerfallen ist, sucht
wenigstens noch mit dem eigenen Körper in Frieden zu leben7. Homönoia,
Eintracht, herrscht auch unter Räubern und erhält sich im Befehlen und
Gehorchen, bei freilich geringer Gerechtigkeit. Führt nun die Stufenfolge zu
höherer irdischer Ordnung auch näher an den ewigen Frieden heran oder
nur eben in den vervollkommneten Bau des Menschengesetzes In der eben
zitierten Liste von Formen des Friedens hat Augustinus zwischen die
Eintracht von Leib und Seele und jene von Menschen untereinander den «Frieden

zwischen dem sterblichen Menschen und Gott in dem geordneten
gläubigen Gehorsam gegen das ewige Gesetz» eingefügt, womit er anscheinend

148



die ihm überlieferte Aufzählung unterbrach und erweiterte 8, offenbar aber
auch kundtun wollte, daß die im Gottesverhältnis gestiftete Eintracht mitten
hineinwirkt in die Bezüge der Welt, daß der ewige Friede sich einsenkt in die
zeitliche Ordnung vermöge des Glaubens.

Hinter diesem Gedanken zeichnet sich eine weitläufige Begriffsentwicklung
ab9. Die politische, zwischenmenschliche Eintracht, Homönoia, die

Augustinus als Concordia würdigt, ist schon früh, in sophistischer Tradition,
auf den psychischen Zustand des einzelnen übertragen, im Sinn der inneren
Ausgeglichenheit und des Seelenfriedens verstanden worden. Anderseits hat
ihr das neuplatonische Denken die Dimension des All-Einen erschlossen
und sie zur Bedeutung der Weltharmonie gesteigert; der natürliche Drang
nach Sicherheit, Ruhe und Frieden ist so zum Streben ins Eine und Ganze,
christlich dann in die Seligkeit Gottes geworden. Pax aber, das Augustinus
geläufige Wort, hat schon in vorchristlicher Zeit neben der politischen
Sinngebung, die in der Pax Romana eine besondere Höhe und Fülle erreicht,
auch die Totenruhe, den Frieden nach dem Kampf des Lebens gemeint.

Solcher Reichtum an auseinanderstrebenden und doch selbstverständlich
aufeinander bezogenen Konzeptionen dringt auf das Geschichtsbild ein,
das Augustinus in der Civitas Dei entwickelt. Der Gesichtspunkt der
Lebensphilosophie macht sich geltend, solange gezeigt wird, wie sich der Mensch
den «Frieden» zwischen Seele und Körper bewahrt und damit den Tod von
sich fernhält. Dann aber steht solch irdischer Ausgleich doch nur im Dienst
des himmlischen Friedens, der allein so zu heißen verdient — wo er ist,
«gibt es kein sterbliches Leben mehr, sondern nur das ganz und gar und
immerfort lebendige»10 kraft der Fülle des Seins, die einzig in Gott ist.
Dieses Zieles muß jeder einzelne sich in der Glaubensentscheidung
versichern, durch sie tritt er ein in den Frieden mit Gott, den der Römerbrief
nennt (5,1), durch sie aber auch in die Gemeinschaft des Gottesstaates, der
«während seiner Erdenpilgerschaft den irdischen Frieden benutzt, sichert
und fördert»11.

So erfährt der Mensch die Geschichte, die sich im zeitlichen Vollzug von
Gottes- und Weltstaat zugleich verwirklicht, als einen von mehrfacher Spannung

erfüllten Raum. Sein persönliches Heil knüpft sich, hinaus- und
vorgreifend über die irdische Ordnung, an das ewige Leben; diese Verknüpfung
macht ihn zum Bürger eines unsichtbaren Reiches, das in die Strukturen des

Diesseits teilnehmend hineingreift; als Glied zweier Gemeinschaften hilft er
den Frieden im Gleichgewicht des Denkens und Handelns, des Befehlens
und Gehorchens tragen und trägt er gleichzeitig den Frieden in der Ordnung
des Glaubensgehorsams. Der Glaube ist gleichsam das Gelenkstück seiner

Doppelexistenz zwischen zeitlicher Ordnung und ewigem Frieden, dank ihm
kann er sich mit den anderen in die Gültigkeit menschlicher Satzungen
finden und mit anderen auch die Geltung des unwandelbaren göttlichen Ge-

149



setzes bezeugen. Dieser Glaube richtet sich aber auf Realisierung: auf das
Erstehen des himmlischen Jerusalem, auf das Reich Gottes, auf den «Frieden

aller Dinge in der Ruhe der Ordnung». Im Leben bleibt der Friede teils
trügerisch-unbeständiges Stückwerk, Pax Babylonica, teils verborgener
innerer Besitz, für den Glauben ist er Gewißheit.

Zu dem Glaubensgehorsam, in dessen Ordnung sich irdische Eintracht
und himmlischer Friede begegnen, gehört sein heilsnotwendiges, weiterhin
heilsgeschichtliches, eschatologisches Ziel. Zu der personalen Erwartung
ewiger Seligkeit gehört das Harren der Gemeinde, die durch den irdischen
Staat hindurch auf das Ende der Zeiten hinlebt: Wiederum gehört zu dem

eschatologischen Horizont der Civitas Dei ganz wesentlich auch der
geschichtliche Umkreis der civitas terrena. Denn im Begriff der «Civitas»
Gottes verbirgt sich, wie immer man die Momente seiner Entstehung
miteinander verrechnen will12, eine Gleichnisrede. Polis, als Staat und als

Stadt, als Bürgergemeinschaft, bleibt sozusagen die Buchstabenseite der
Analogie, die ins geistige Werden und Sichvollenden der Kirche Christi
hinüberweist. Und endlich gehört nun, gehört immer mehr zu der
jenseitigzukünftigen Gottes-Polis ihr Wirken, ihr Stand in der Gegenwart und in
der Welt, die geschichtlich-konkrete Gestalt der Ecclesia.

Was sie umschloß, von den ersten Keimen bis eben in die Zeit der Civitas
Dei, hieß Rom: ein Name für Stadt und Staat, für eine wachsende, zuletzt
allumfassende Bürgerschaft; für ein Weltreich, das Imperium Romanum, und
für dessen Ordnung — Pax Romana. Ein Zeitgenosse des Augustinus, einer
der Verfasser der Historia Augusta, teilte den bekannten Ausspruch des

Kaisers Probus mit — bald werde man keine Soldaten mehr brauchen —
und fragt dann : « Was heißt das anderes als : es wird keinen römischen Soldaten

mehr geben, in Sicherheit wird der Staat überall herrschen, alles
besitzen, der Erdkreis wird keine Waffen hervorbringen, keine Abgaben
darbringen; die Ochsen werden am Pfluge gehalten, das Pferd wird zu friedlicher
Arbeit geboren; keine Kriege wird es geben, keine Gefangenschaft; überall
wird Friede, überall werden die römischen Gesetze sein, überall unsere
Richter13.» In diesen weitesten, ehrgeizigsten Geltungsanspruch des
weltlichen Gemeinwesens mischt sich nun freilich, zumal in so düsterer Zeit, der
Wunschtraum des Goldenen Zeitalters, eines Idealzustandes jenseits aller
irdischen Erfahrung. Doch zugleich ist mit ihm auch das Muster gegeben,
das aus der Ordnung der Polis im Laufe der Zeit übertragen wird in die
Ecclesia. Die Mahnung des Epheserbriefs (4,3) «Und seid fleißig zu halten
die Einigkeit im Geist durch das Band des Friedens» formt sich und steigert
sich zu den Satzungen der Pax Ecclesiastica, die in manchem ein Abbild der
Pax Romana wird : im Drang nach Universalität, im Zwang zur Einheit, in
der Annäherung des Glaubensgehorsams an jene «Eintracht im Befehlen
und Gehorchen», die den Frieden des Staates ausmacht14. Der eschatologi-

150



sehe Horizont weicht zurück, und je weiter der Weg zum ewigen Frieden sich

darstellt, desto getreuer folgt er der Spur der zeitlichen Ordnung.
So aber wird c.er Friede, der Friede auf Erden, erst eigentlich zum

Problem. So entstehl das Bedürfnis nach den konkreten Formen dessen, was
Augustinus als einen nicht weiter erörterten Grundbegriff stehen läßt: der
Ordnung; und nach einer faßbaren Ausgliederung der Gerechtigkeit in
Sätze des Rechts. Gleichzeitig aber und unabhängig davon, ja bisweilen im
Gegensatz dazu, iietzt sich ein zweites Bedürfnis durch, jenes nach einer
geschichtlichen Sinngebung, die dem Menschenleben im Lauf der Welt
zwischen Erschaffung und Vollendung einen Ort zuweist, den es annehmen, an
dem es sich selber annehmen kann. Da wird den Situationen und
Stimmungen der Jahrhunderte immer wieder die uralte Lehre von den Zeitaltern
angepaßt, immer wieder erscheint der eigene Lebenstag dem Augenblick
nahegerückt, den die Stimme des siebenten Engels der Apokalypse bezeichnen

wird als den Anfang des letzten, endgültigen Friedens15. In all ihrer
Breite und faszinierenden Variationenfülle sind diese Systemversuche doch
nicht so unmittelbar folgenreich und gestaltungskräftig geworden wie jene
Gesetzentwürfe, welche den Frieden als diesseitige, menschliche Möglichkeit
in die Weltordnung einbauen sollten.

Von der bloßen Concordia unterscheidet auch Thomas von Aquin, im
Anschluß an Augustinus, den wahren Frieden16. Die Eintracht, sagt er in
der Summa Theologiae, besteht in der Übereinstimmung verschiedener
Subjekte, aber damit diese Übereinstimmung wahrhaft tragend und nicht
etwa nur ein Zweckbündnis sei, bedarf sie dazu noch der Übereinstimmung
jedes Subjekts mit sich selber17. Die Ruhe der Ordnung, durch die Augustinus

den Frieden bestimme, verwirkliche sich in eben der Weise, daß alle
Strebungen in einem Menschen miteinander zur Ruhe kämen. Und auch
darin folgt Thomas dem großen Vorgänger und dessen Anregern, daß er den

Drang nach Frieden bei allen Geschöpfen, auch und gerade bei den
kämpfenden, wirken sieht. Nur wird nach seiner Auffassung anderes unter andern
Umständen erreicht. Nämlich nicht allein der zeitliche Notbehelf des

Menschengesetzes, über das der Glaubensgehorsam die Bürgerschaft Gottes
hinausweist — sondern Friede. Und zwar freilich ein unvollkommener
Friede, aber nicht darum, weil mehr als Concordia, Eintracht, auf Erden
unerfüllt bleiben müßte, sondern allein wegen der innern und äußeren
Widerstände, die auf der Welt den Frieden noch stören18.

Wie eng sich auch Thomas in seiner Friedensbetrachtung an die Civitas
Dei anschließt, sein Standpunkt fällt doch nicht mit dem des Augustinus
zusammen. Das Handeln, das Schicksal des Menschen bestimmt sich bei ihm
nicht allein aus Existenzlage und Entscheidungsmöglichkeit zwischen
irdischem und himmlischem Reich, sondern zugleich aus den inneren Kräften
und Gegenkräften, welche er aus der aristotelischen Seelenlehre in das

151



christliche Tugendsystem übernimmt. So wird der Friede zum Ausfluß der
Caritas, der vornehmsten theologischen Tugend, die sich kundgibt in der
Gottes- und in der Nächstenliebe. Wo sich die Menschen auf Gott hin richten,

endet auch der Streit unter ihnen ; wo sie in Sünde von Gott abfallen,
kann nur noch falscher, scheinbarer Friede zwischen ihnen bestehen. Daß
aber die Zuordnung ihrer Seelenkräfte zu Gott den Frieden auf Erden
hervorbringt, ist im weiteren auch ein Verdienst der Gerechtigkeit; denn durch
sie wird von der Gemeinschaft ferngehalten, was diese Ruhelage der
Strebungen stören könnte. Und so wird der Friede wesentlich realisiert durch
die Rechtssicherheit, durch die staatlich geordnete Einheit des Sozialgebildes

— «Einheit der Menge» hat Thomas den Frieden in dem Traktat De
regimine principum ausdrücklich genannt19. So aber ist nun die Rede von der
zeitlichen Ordnung als der realen Form, nicht des ewigen Friedens, der den
im Glauben Gerechtfertigten durch die Gnade Gottes am Ende der Zeiten
zuteil wird — eines Friedens aber, dem die Menschen auf Erden kraft der
ihnen verliehenen Tugend — der Caritas — Dauer verleihen können.

Dauer — nicht Ewigkeit. Damit zeigt sich das Denken über den Frieden
entscheidend umgeprägt, in wesentlichen Bezug gebracht zur Gesellschaftsund

Staatstheorie, zum Naturrecht und zu einer Geschichtsbetrachtung, die
über dem diesseitigen Gang der Dinge das transzendente Endziel wohl außer
acht lassen mochte. Ein neues Gewicht kam aber in ihr der Realität des

Krieges zu. Denn ein Friede, der nun doch mehr als babylonischer Schein,
der wahr und gefestigt sein sollte, erhob auch Anspruch auf schärfere
Unterscheidung von seinem Gegenpol im Begriff der Welt und in der Praxis auf
besseren Schutz vor der immerfort drohenden Störung. Wie weit war dabei
dem natürlichen Friedenswunsch, den durch ihn sanktionierten Motiven
von Kampfparteien Rechnung zu tragen Darauf gab die überlieferte Lehre
vom bellum iustum, die Thomas in seiner Summa wieder darlegte und mit
seinem Friedenskonzept auch in Einklang brachte, die Antwort20. Unter drei
Voraussetzungen können Menschen einen «gerechten Krieg» führen: Sie
müssen im Auftrag der Staatsgewalt handeln, das heißt, sie dürfen keine
Privatfehden ausfechten; sie müssen aus gerechter Ursache kämpfen, das

heißt, der Feind muß sich schuldig gemacht haben; und sie müssen von
rechter Absicht geleitet sein, das heißt, dem Guten zum Sieg verhelfen und
das Böse vereiteln wollen. Diese letzte Voraussetzung ist die wichtigste ; die
beiden andern genügen nicht ohne sie.

Wenn man aber davon ausging, daß der Friede sich als die Frucht höchster

menschlicher Tugend auf Erden verwirklichen lasse, galt es dann nicht,
seinen Schutz bedingungslos zu fordern, war Krieg dann nicht Sünde
schlechthin und in jedem Fall zu verdammen Diese Konsequenz ergab sich
für Thomas nicht. Denn Friede als Übereinstimmung zwischen Subjekten
und wesentlich auch als Übereinstimmung jedes Subjekts mit sich selber

152



blieb an die Bedingung geknüpft, daß die Subjekte sich gerecht verhielten;
sonst zerfielen sie mit sich selbst, gaben die Ausrichtung auf Gott preis, die
sie mit den andern verbunden hatte, und so war ihr Friede kein echter Friede
mehr, noch ehe ein Krieg ihn auch äußerlich stören, dadurch aber einen
gerechten und wahren Frieden wieder herbeiführen mochte. Was hinter dieser

Auffassung steht, ist trotz der rein theoretischen Explikation ein sehr konkretes

Verständnis des Friedens, wie es dem Mittelalter überhaupt eigen war.
Durch die Ableitung aus dem Wirken der Seelenkräfte gewinnt der Friede
eine ganze Skala verschiedener Werte, der Haltbarkeit und der Qualität.
Und im vielfach gegliederten Bau der Feudalordnung gibt es ohnedies nicht
den Frieden schlechthin, vielmehr setzen sich gültige Formen des Ausgleichs
— die dann wohl «ewig» genannt werden — bald auf dieser, bald auf jener
Ebene durch, im engeren und im weiteren Rahmen, in genauem Bezug auf
Stand und Lage der Partner.

Solche Differenzierung — solche Lokalisierung, wie wir es nennen würden,

des Friedens wie auch des Krieges — war ihrerseits von begrenzter
Dauer und mit ihr das fraglose Vertrauen in die Lehre vom bellum iustum.
«Kaum ein Friede», liest man in einer bekannten Schrift, «ist so ungerecht,
als daß er nicht dem scheinbar gerechtesten Kriege vorzuziehen wäre. » Wie
würde man diesen Satz einordnen? Zweifellos ist er in bewußtem Kontrast
zur geltenden katholischen Theorie vom gerechten Krieg formuliert. Daß es

nicht «kein Friede», sondern nur «kaum ein Friede» heißt, verrät eine letzte
Reserve zu ihren Gunsten. Erfahrung wird ausgedrückt, offenbar nicht eines

einzelnen Friedensbruchs, sondern verbreiteter, ja allgemeiner Friedlosigkeit,
beobachtet von einem Standort, der Überblick bot, überparteilich-humaner
Gesinnung Raum gab... Erasmus hat ihn geschrieben, in der Querela Pacis,
die in breiter Beschreibung den Abfall der christlichen Welt von der
Friedensbotschaft ihres Stifters vor Augen führte21. «Der Engländer ist des

Franzosen Feind», sagt Erasmus, «nur weil er Franzose ist. Der Brite ist dem
Schotten feindlich gesinnt, allein darum, weil er ein Schotte ist. Der Deutsche

ist mit dem Franzosen uneinig, der Spanier mit beiden22.» Fürsten und
Völker stehen einander im großen europäischen Zusammenhang gegenüber;
von den Türken gemeinsam bedroht, vergessen die Christen, was sie nun
doppelt verbinden müßte. Nicht nur von dieser Gesamtsituation spricht
Erasmus. Der Friede, der durch ihn Klage führt, hat in Städten, an Höfen,
in Kirchen und Klöstern vergeblich ein Unterkommen gesucht; die
Gemeinschaft der Ehegatten ist ihm verschlossen geblieben wie zuletzt noch
das Herz des einzelnen, «denn der Mensch liegt mit sich selbst im Kampf».
Da wird die augustinische Tradition wieder sichtbar — die Liste der
Eintrachtformen im menschlichen Ordnungsbereich: ohne Vertrauen in den

Gang der Welt wird sie abgesucht.
Doch die Querela Pacis steigert sich auf die politischen Themen hin. Die

153



biblischen wie die antiken Quellen liefern ihr Argumente und rhetorisches
Material zur Verurteilung irdischen Machtstrebens. «Jenes einst so wilde
und kriegslustige Rom sah dennoch seinen Janustempel mehr als einmal
geschlossen», sagt Erasmus. «Wie dürft ihr dann Christus, den Urheber des

Friedens, mit dem Munde preisen, die ihr selbst in ständigem Streit miteinander

liegt23?» Die Pax Romana zeigt sich noch immer als Vorbild, von
neuem als Wunschbild der bedrohten, zerrissenen Völkergemeinschaft. Wie
läßt sie sich wieder heraufführen? «Die Fürsten sollten sich einmal darüber
einigen, welches Land ein jeder regieren und beherrschen will. » Das ist das

Programm. Die Voraussetzungen liegen im rechten Verhalten der Herrscher.
«Ein König», liest man, «soll sich dann als groß ansehen, wenn er die Seinen

glücklich gemacht hat; dann als erhaben, wenn er vollkommen freien Untertanen

gebietet; dann als reich, wenn er auch ein reiches Volk hat; dann als
angesehen, wenn er Gemeinden besitzt, die in ewigem Frieden blühen.»
Oder: «Ein Fürst soll seine Regierung so führen, daß er sich bewußt ist,
als Mensch über Menschen, als Freier über Freie, endlich als Christ über
Christen zu herrschen24. » Worte der Aufklärung — aus demselben Jahre
wie Luthers Thesen. Aber im folgenden Jahr, 1518, in seinem Brief an den
Abt Paul Volz, der das Enchiridion militis Christiani begleitet, anerkennt
Erasmus doch auch die Fürsten, «deren Waffen auf ihre Weise Christus
dienen», wenn sie «in gerechtem Kriege den Feind schlagen und die öffentliche

Ruhe schützen», es sei denn, sie führten Krieg «nicht für den Staat,
sondern für ihr eigenes Gelüsten»25: da erhält sich die Lehre vom bellum
iustum ganz unversehrt neben einer sehr weitgehenden Ächtung des Krieges.
Denn selbst die Verteidigung gegen die Türken möchte Erasmus auf kampflose

Weise geführt sehen : nicht möglichst viele zu töten, sondern möglichst
viele zu retten, sei Christenpflicht, so erklärt er; sonst würden die Glaubensstreiter

zu Türken werden, nicht die Türken zu Gläubigen. « Die wirksamste
Weise, die Türken zu bekämpfen, würde es sein, daß sie bei uns leuchten
sähen, was Christus gelehrt und gesprochen hat; daß sie spürten, wie wir
einzig ihr Heil und Christi Ruhm suchten26.»

Um aber einen weiteren Typus des Friedensdenkens nicht außer acht zu
lassen, so erschien im selben Jahr 1518, mit einer Vorrede Luthers, die erste
vollständige Ausgabe der Theologia deutsch, deren zwölftes Kapitel davon
handelt, «was rechter wahrer innerlicher Friede sei, den Christus seinen

Jüngern zum Abschied gelassen hat»27. Auf Erden lebt niemand, so wird
hier gesagt, der immerfort Ruhe und Friede hätte: «es muß je hier gelitten
sein, man kehre es wie man wolle... Darum so ergib dich willig darein und
suche allein den wahren Frieden des Herzens, den niemand dir nehmen mag,
damit du alle Anfechtung überwindest. Wer nun mit Liebe allen seinen
Fleiß und Ernst darzu täte, der würde gar bald erkennen den wahren ewigen
Frieden, der Gott selber ist, nach Möglichkeit der Kreatur, also daß ihm süß

154



würde das ihm vorher sauer war, und daß sein Herz unbewegt stünde allzeit
in allen Dingen und daß er nach diesem Leben käme zu dem ewigen Frieden.

»
Es ist leicht zu sehen, wie durch die breite Varietät solcher Aussagen hin

die alten christlich-antiken Motive noch immer die Weise bestimmen, in der
die geschichtliche Welt auf den Menschen, der Mensch auf Weg und Ziel der
Geschichte bezogen wird. Der Aspekt der Pax Babylonica tritt dabei schärfer

zutage, da der Blick sich auf lange Fronten, unaufhebbare Spannungen
in einer größern politischen Einheit hin öffnet. Die Pax Romana, als idealisierter

Vergangenheitszustand, nimmt Züge des Goldenen Zeitalters an, die dem
Humanismus neu gegenwärtig werden ; Züge, die sich zur selben Zeit utopischen

Zukunftsmodellen mitteilen. Die Pax Ecclesiastica wird zur fernen,
vergeblich beschworenen Ordnung, da nun der Glaubensgehorsam die geistig

verstandene, weltlich geordnete Eintracht im Befehlen und Gehorchen
aufkündigt und die abendländische Kirche ins Zeichen der Zwietracht tritt.
Und in der Ratlosigkeit des Erasmus vor einem Krieg, der sich nicht mehr
nach verschieden gerechten Einzelaktionen zu differenzieren, sondern nur
noch als eine weltweite, apokalyptische Plage zu manifestieren scheint,
versagt das scholastische Staatsdenken, das in der Forderung nach Übereinkunft
von einzelnen Kräften her an griechische Lehren anknüpfte. Zugleich ist die
heilsgeschichtliche Sicherheit aus der Vorstellungswelt der Gemeinschaft
gewichen, der ewige Friede zum Ziel des persönlichen Heilswegs geworden;
der augustinische Pessimismus klingt an in dem Gedanken, daß wir Kampf
und Not allein im je eigenen Glaubensentscheid überwinden, auf Erden nicht
enden können.

Die weitere Entwicklung hat diese alten Motive doch in neue Tendenzen
umgeschmolzen. Über die Meinung, daß wahrer Friede einzig als transzendentes

Prinzip zu begreifen sei, ist sie freilich hinweg-, oder noch eher ist
sie an ihr vorbeigegangen ; denn widerlegen ließ sie sich nicht, aber auch nicht
verwerten. Dagegen hat sich die Forderung, daß durchaus nicht Krieg,
sondern immerfort Friede sei, im Gespräch über zeitliche Ordnung bis heute
erhalten — ohne daß darum die Lehre vom bellum iustum je völlig verdrängt
worden wäre; sie nämlich erwies sich umgekehrt als verwertbar, so anfechtbar

sie auch bleiben mochte. Als Moment der Verwandlung aber wurde im
Lauf der Jahrhunderte die Idee der Staatsraison wirksam : durch sie ist die
Theorie des gerechten Krieges in die politische Schultradition des begrenzten
Krieges hinübergeführt worden, die noch immer den Wunsch, einen unechten

Friedenszustand durch wirkliches friedliches Gleichgewicht zu ersetzen,
erfüllen will. Die Problematik solchen Bestrebens liegt nun nicht in ihm
selbst. Sie liegt dort, wo schon Thomas und seine Vorläufer und Erasmus
unter dem Eindruck des Zeitgeschehens sie sahen : im Begriff eines höheren
Interesses; in der Annahme, in der Notwendigkeit einer übergeordneten

155



Autorität und Instanz. Das politische Denken der Neuzeit beschäftigt sich

unausgesetzt mit der Suche und Forderung nach einer gesamteuropäischen,
dann überhaupt einer gesamthaften Ordnung. Und stets ist der Friede das

Ziel — Friede nicht in der Dimension der Ewigkeit Gottes, sondern nach
den Maßen menschlicher Dauer.

Auch diesem politischen Denken geht ein Geschichtsdenken parallel, das

die Folge der Zeitalter zu begreifen strebt, das Ursprung und Ziel, Richtung
und Sinn der historischen Vorgänge fassen will; von solchem Bemühen zeigt
die politische Theorie sich vielfach berührt: «die Philosophie könne auch
ihren Chiliasmus haben», sagt Kant dazu; «aber einen solchen», so fährt er
fort, «zu dessen Herbeiführung ihre Idee... selbst beförderlich werden
kann...» 28 ; und damit deutet er auf die Weise voraus, in der er sich mit der
Idee des ewigen Friedens befassen wird. Was aber zunächst die Entwürfe zur
europäischen, zur allgemeinen Ordnung betrifft — sollten sie wiederum
davon ausgehen, daß ein natürliches Friedensbedürfnis den Menschen
eingepflanzt sei, oder sich an die Lehrmeinung halten, der Krieg sei der Vater
aller Dinge? Für Thomas Hobbes ergab sich die Zwietracht, der Kampf
aller gegen alle in der Tat mit Naturnotwendigkeit aus dem menschlichen
Zusammenleben als solchem, das sich im Zeichen des Wettstrebens, des

Argwohns und der Ruhmsucht abspielt. «Und hieraus folgt», sagt Hobbes
im Leviathan, « daß Krieg herrscht, solange die Menschen miteinander leben
ohne eine oberste Gewalt, die in der Lage ist, die Ordnung zu bewahren29.»
In diesem natürlichen Kriegszustand ist das Gesetz schon angelegt, nach
welchem die Menschen ihre Verteidigungsrechte in eine wechselseitige
Übereinkunft aufgehen lassen und sich gemeinsam einer Ordnungsinstanz
unterstellen sollen.

Der Satz, daß die Menschen sich zur Gesellschaft zusammenschließen,
um dem Kriegszustand zu entgehen, kehrt bei John Locke wieder ; wobei als
besonders mißliche Eigenschaft des Kriegszustands angeführt wird, daß

man in ihm «nur an den Himmel appellieren kann»30. Locke unterscheidet
aber in seinem Zweiten Traktat über die Regierung den Kriegs- vom
Naturzustand. Dieser konstituiert sich zunächst als naturgesetzlich geregeltes
freies Nebeneinanderbestehen der Menschen. Wenn Locke nun den Nachweis

führt, «daß im Naturzustand jeder die vollziehende Gewalt des
Gesetzes der Natur innehat»31, so gleichen die Beispiele, die er wählt, weder
absichtlich noch zufällig jenem Fall von Tötung aus Notwehr, den Augustinus
nennt, um zu zeigen, wie nach menschlichem Gesetz zuläßig sein könne, was
vom göttlichen dennoch verworfen werde. Die beträchtliche UnvoUkommenheit

des Naturzustandes besteht nach Locke aber darin, daß er infolge einer
über das Maß und das Ziel des Naturgesetzes hinausführenden Macht- und
Gewaltanwendung in Kriegszustand übergehen und bei dem Fehlen einer
schlichtenden Autorität nur schwer zu sich selbst und seinem stets unsicheren

156



Frieden zurückfinden kann. So wird der Kriegszustand erst auf der dritten
Stufe des Vertrags überwunden : in der politischen Gesellschaft, deren
Mitglieder auf ihre natürliche Gewalt verzichten. Die Friedensordnung hängt nun
an einer Berufungsinstanz, die über allen Parteien und Interessen steht. Wo
sie nicht waltet, tritt der Naturzustand wieder ein ; also auch, erklärt Locke,
in der absoluten Monarchie : denn in ihr herrscht menschliche Willkür, nicht
bürgerliche Regierung.

Eine frei von persönlichen Strebungen wirkende Staatsordnung und der
Zusammenschluß aller Staaten zu einem Bund, der erst recht nur das
allgemeine Wohl zum Ziele hat: daraufhin sind die Friedenspläne des 17. und
des 18. Jahrhunderts angelegt; dabei ist es dann auch der Substanz nach
geblieben. «Aber dazu ist unerläßlich», sagt Rousseau in seinem Extrait aus
Saint-Pierre, «daß der Bund so allumfassend ist, daß sich keine größere
Macht von ihm ausschließt; daß er einen obersten Gerichtshof besitzt, der
Gesetze und Weisungen gibt, die für alle Teile verbindlich sind ; daß er eine
starke und zwingende Kraft besitzt, um jeden Staat dahin zu bringen, sich
den gemeinsamen Beschlüssen zu fügen, sei es zur Mitwirkung, sei es zur
Enthaltung ; endlich, daß er so fest und dauerhaft ist, verhindern zu können,
daß sich die Mitglieder nach Wunsch von ihm lossagen, sobald sie glauben,
daß ihr Sonderinteresse im Gegensatz zum allgemeinen steht. » Aus seiner
Skepsis hinsichtlich der Durchführbarkeit dieses Projekts hat Rousseau ein
leicht zu lüftendes Geheimnis gemacht32. Indessen sieht man so das
Friedensdenken zu seinem festen, wenngleich im einzelnen vielfach variierten
Muster gelangen. Wie Locke nimmt auch Kant den Schritt vom Naturzustand

zur bürgerlichen Gesellschaft als Hauptmoment einer «allgemeinen
Geschichte in weltbürgerlicher Absicht» an; er knüpft daran die «Idee des

Völkerbundes»; und der «Chiliasmus» seiner Philosophie fordert zuletzt
den «allgemeinen weltbürgerlichen Zustand», in dem eine künftige vollkommene

Friedensordnung sich gründet. Und in der Schrift Zum ewigen Frieden
vollzieht sich ihm die Annäherung an solchen Zustand durch die Übergänge
zur republikanischen Staatsform, zum Föderalismus freier Staaten und zum
Weltbürgerrecht33.

Nun klingt die antike Tradition, die Augustinus übernahm und Thomas
von Aquin wieder aufgriff, auch bei Kant wieder an, wenn er sagt, die Natur
biete selber die Garantie für den ewigen Frieden mit dem « Mechanism der
menschlichen Neigungen», indem sie «durch die Zwietracht der Menschen
Eintracht selbst wider ihren Willen emporkommen» lasse34. Doch damit
wird vollends deutlich, daß er im Sinne der Unterscheidung, von der wir
ausgingen, nicht vom ewigen Frieden, sondern von zeitlicher Ordnung spricht.
Denn welcher transzendente Wille hier auch als Natur den Gang der Dinge
lenke, er führt jedenfalls nicht weiter als zur Perfektion des menschlichen
Gesetzes. So wie irdische Rechtsprechung sich immer mehr mit dem Amt der

157



göttlichen Gerechtigkeit hat belasten müssen, um die subjektiven Momente
nicht dem «Appell an den Himmel» anzuvertrauen, so hat die politische
Theorie ihre Suche nach Frieden ganz in die zeitlichen Dimensionen verlegt,
in ihnen aber das Streben nach höchster, nach dauernder Ordnung voll
behauptet. Mit letzter Folgerichtigkeit hat Friedrich Gentz diese Entwicklung
bezeichnet in dem Satz: «Das Ideal des ewigen Friedens fällt mit dem Ideal
des vollkommenen Staates zusammen : Ihr gemeinschaftliches Fundament ist
die unumschränkte Herrschaft des Rechtes ; erhebt die Menschheit zu dieser,
und alle ihre vernünftigen Zwecke sind erfüllt35!»

1 Augustinus, De libero arbitrio 1,15. —
2Ebd. I, 5f. — 3Vgl. zum folgenden Harald
Fuchs, Augustin und der antike Friedensgedanke.

Neue philologische Untersuchungen

3, Berhn 1926. — 4Civitas Dei
XIX, 13. — s XIX, 14. — «XVIII, 1. —
7XIX, 12. — 8 Fuchs, S. 38, S. 78. —
»Ebd., S. 167 ff. — 10XIX, 17. — "Ebd.
— 12Vgl. Joseph Ratzinger, Herkunft und
Sinn der Civitas-Lehre Augustins, in:
Geschichtsdenken und Geschichtsbild im
Mittelalter. Wege der Forschung 21, Darmstadt

1961. — 13Vita Probi 20, 5. Zit. bei
Fuchs, S. 195. — "Vgl. Fuchs, S. 220 ff. —
15 Vgl. z.B. Bonaventura, Collationes in
Hexaëmeron III, IV, 18—20. — 16Vgl.
Fritz Wiesenthal, Die Wandlung des
Friedensbegriffes von Augustinus zu Thomas
von Aquino, Diss. München 1948 (ungedr.).
— "Summa Theologiae II, II, q. 29, a. 1.

— 18q. 29, a. 2. — 19 De regimine principum

1,15. — 20q.40,a. 1. Vgl. Augustinus,

Civitas Dei XIX, 7, XV, 4. — 21 Friedrich
Raumer, Ewiger Friede. Friedensrufe und
Friedenspläne seit der Renaissance. Orbis
Academicus, Freiburg/München 1953, S.

234. Über die Quellen der Querela s.
Roland H. Bainton, The «Complaint of
Peace» of Erasmus. Classical and Christian
Sources, in: Early and Medieval Christianity,

Boston 1962, S. 217 ff. — 22S. 239. —
23 S. 245. — 24S. 235. — 25Ausgew.
Schriften, hg. v. Werner Welzig, Bd. 1,

Darmstadt 1968, S. 22. — 26Ebd. S. 10. —
27 Theologia deutsch, hg. v. Franz Pfeiffer,
4. Aufl., Gütersloh 1900, S. 44 fif. — 28Idee

zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht, Achter Satz. Werke,
hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. 6, Frankfurt

1964, S.45. — 29I, 13. — 30Kap. 3,

Par. 21. — 31 Kap. 2, Par. 13. — 32Raumer,
5. 353 f. — 33a.a.O. S. 204 ff. — 34S. 217.

— 35Über den ewigen Frieden. Raumer,
S. 490.

158


	Ewiger Friede und zeitliche Ordnung

