Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Ewiger Friede und zeitliche Ordnung
Autor: Helbling, Hanno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ewiger Friede und zeitliche Ordnung

HANNO HELBLING

Es leuchtet ein, daB die Friedensidee immer in einem bestimmten Verhiltnis
zu Ordnungsgedanken hat stehen miissen. Und man erkennt ohne Miihe,
daB dieses Verhiltnis sich oftmals gewandelt hat. Die Frage ist aber, ob
solche Wandlungen uns auf den Wandel des Menschen in der Geschichte hin-
fiihren — oder eigentlich, ob das Verhiltnis zwischen Friedensidee und Ord-
nungsgedanken uns einen Blick in die menschliche Existenz tun 14Bt. Wir
stellen uns eine historische Frage, die etwa so lautet: Zeigt sich die menschli-
che Verfassung jeweils unter anderem auch im gesuchten, gefundenen oder
vermifiten Zusammenhang zwischen zeitlicher Ordnung und ewigem Frie-
den? Sofern uns aber die Zeugnisse diese Auskunft geben, werden sie nicht
allein von den wechselnden Formen jenes Zusammenhangs, sondern zugleich
von seiner dauernden Bedeutung sprechen.

In der verhdltnisméBig frithen Schrift De libero arbitrio stellt Augustinus
die Menschen, die ihren Sinn auf das Unvergéingliche richten, den anderen
gegeniiber, welche ihr Leben von zeitlichen Werten bestimmt sein lassen.
Jene unterstehen dem ewigen Gesetz, das sie sich selbst zur sichersten Weg-
leitung ihrer Tugend gewéhlt haben; diese haben sich aus freien Stiicken dem
zeitlichen Gesetz unterstellt, doch in all ihrer irdisch-siindhaften Ver-
strickung (welche allein das zeitliche Gesetz notwendig macht) bleiben sie
auch dem ewigen unterworfen, von dem sie sich abgewandt haben!. Unter-
schieden wird also zuvor schon menschliches von gottlichem Gesetz. Jenes
kann zulassen, was dieses doch strafen wird; zum Beispiel die Tétung eines
Angreifers. Das Gesetz, das die menschliche Gemeinschaft sich schafft,
sorgt fiir die zeitliche Friedensordnung; nicht dariiber hinaus. Es kann darum
auch nach den Zeitumstinden gedndert werden; denn die Friedensordnung
kann einmal auf diese, einmal auf jene Weise zu moglichster Perfektion ge-
bracht werden. Daf sie aber vollkommen sei, wird vom gottlichen Gesetz
immerzu gefordert — das eben deshalb ewig und unverianderlich ist. « Denn
keine Macht», sagt Augustinus, «kein Zufall und keine Verginglichkeit des
Irdischen kann je umstoBen, daBl die Gerechtigkeit in der vollkommenen
Ordnung der Dinge besteht2.»

In diesen einfachen Gegeniiberstellungen findet man den vielschichtigen
Aufbau der Lehre vom Gottesstaat vorgebildet. Das Spatwerk, die Civitas

147



Dei, 1aBt die himmlische und die irdisch-weltliche Gesetzlichkeit tiefer und
geschichtlich-dynamischer ineinandergreifen; nirgend so nachhaltig und so
folgenreich wie im neunzehnten Buch, das Augustinus dem Thema des
Friedens widmet. Dal} er dabei eine Summe antiker Friedensgedanken in
seine Betrachtung hereinnimmt, steigert fiir uns nur den Wert dieses Textes
als eines ersten geistesgeschichtlichen Orientierungspunktes3. Der Friede
entfaltet sich hier zuniichst in seinen Beziigen zur Korper- und Seelenwelt —
der Friede «eines Korpers besteht in dem geordneten Verhiltnis seiner Teile,
der Friede einer vernunftlosen Seele in der geordneten Ruhelage der Triebe,
der Friede einer verniinftigen Seele in der geordneten Ubereinstimmung
von Denken und Handeln, der Friede zwischen Leib und Seele in dem ge-
ordneten Leben und Wohlbefinden des beseelten Wesens, der Friede zwi-
schen dem sterblichen Menschen und Gott in dem geordneten gldubigen
Gehorsam gegen das ewige Gesetz, der Friede unter Menschen in der geord-
neten Eintracht, der Friede des Hauses in der geordneten Eintracht der
Hausbewohner im Befehlen und Gehorchen, der Friede des Staates in der
geordneten Eintracht der Biirger im Befehlen und Gehorchen, der Friede des
himmlischen Staates in der bestgeordneten, eintrichtigsten Gemeinschaft
des Gottesgenusses und des gegenseitigen Genusses in Gott, der Friede aller
Dinge in der Ruhe der Ordnung» 4. Das Crescendo dieser Aufzihlung 148t
immerhin spiiren, wie aus den Kategorien der griechischen Vorbilder eine
Hauptunterscheidung sich 16st, ein Zielstreben hervorbricht. «So mul3 denn
aller Friede», sagt Augustinus, «der Friede des Leibes und der Seele sowie
der zwischen Leib und Seele, gerichtet sein auf jenen Frieden, der den sterb-
lichen Menschen mit dem unsterblichen Gott verbindet; dann besitzt er den
im Glauben geordneten Gehorsam gegen das gottliche Gesetz 5. »

Der ewige Friede ist das Ziel des Gottesstaates, der sich fremd, doch nie-
mals isoliert durch die Welt bewegt und mit dem irdischen Staat zusammen
im Menschengeschlecht den Wandel der Zeiten herbeifiihrt 6. Im weitesten
Sinne zeigt sich ihm zugeordnet das allgemeine natiirliche Friedensstreben,
iiber das in antikem und friihchristlichem Denken weithin Ubereinstimmung
herrscht und fiir das Augustinus das extreme Beispiel des Cacus aufnimmt:
der verbrecherische « Halbmensch», der mit aller Welt zerfallen ist, sucht
wenigstens noch mit dem eigenen Korper in Frieden zu leben?. Homdnoia,
Eintracht, herrscht auch unter Riubern und erhilt sich im Befehlen und
Gehorchen, bei freilich geringer Gerechtigkeit. Fiihrt nun die Stufenfolge zu
hoherer irdischer Ordnung auch ndher an den ewigen Frieden heran oder
nur eben in den vervollkommneten Bau des Menschengesetzes ? In der eben
zitierten Liste von Formen des Friedens hat Augustinus zwischen die Ein-
tracht von Leib und Seele und jene von Menschen untereinander den «Frie-
den zwischen dem sterblichen Menschen und Gott in dem geordneten gldu-
bigen Gehorsam gegen das ewige Gesetz» eingefiigt, womit er anscheinend

148



die ihm iiberlieferte Aufzihlung unterbrach und erweiterte 8, offenbar aber
auch kundtun wollte, daB} die im Gottesverhiltnis gestiftete Eintracht mitten
hineinwirkt in die Beziige der Welt, dal der ewige Friede sich einsenkt in die
zeitliche Ordnung vermoge des Glaubens.

Hinter diesem Gedanken zeichnet sich eine weitliufige Begriffsentwick-
lung ab?® Die politische, zwischenmenschliche Eintracht, Homodnoia, die
Augustinus als Concordia wiirdigt, ist schon friih, in sophistischer Tradition,
auf den psychischen Zustand des einzelnen iibertragen, im Sinn der inneren
Ausgeglichenheit und des Seelenfriedens verstanden worden. Anderseits hat
ihr das neuplatonische Denken die Dimension des All-Einen erschlossen
und sie zur Bedeutung der Weltharmonie gesteigert; der natiirliche Drang
nach Sicherheit, Ruhe und Frieden ist so zum Streben ins Eine und Ganze,
christlich dann in die Seligkeit Gottes geworden. Pax aber, das Augustinus
geldufige Wort, hat schon in vorchristlicher Zeit neben der politischen Sinn-
gebung, die in der Pax Romana eine besondere Hohe und Fiille erreicht,
auch die Totenruhe, den Frieden nach dem Kampf des Lebens gemeint.

Solcher Reichtum an auseinanderstrebenden und doch selbstversténdlich
aufeinander bezogenen Konzeptionen dringt auf das Geschichtsbild ein,
das Augustinus in der Civitas Dei entwickelt. Der Gesichtspunkt der Lebens-
philosophie macht sich geltend, solange gezeigt wird, wie sich der Mensch
den «Frieden» zwischen Seele und Koérper bewahrt und damit den Tod von
sich fernhilt. Dann aber steht solch irdischer Ausgleich doch nur im Dienst
des himmlischen Friedens, der allein so zu heiBBen verdient — wo er ist,
«gibt es kein sterbliches Leben mehr, sondern nur das ganz und gar und
immerfort lebendige»1© kraft der Fiille des Seins, die einzig in Gott ist.
Dieses Zieles muB} jeder einzelne sich in der Glaubensentscheidung ver-
sichern, durch sie tritt er ein in den Frieden mit Gott, den der Romerbrief
nennt (5,1), durch sie aber auch in die Gemeinschaft des Gottesstaates, der
«wihrend seiner Erdenpilgerschaft den irdischen Frieden benutzt, sichert
und fordert» 11,

So erfihrt der Mensch die Geschichte, die sich im zeitlichen Vollzug von
Gottes- und Weltstaat zugleich verwirklicht, als einen von mehrfacher Span-
nung erfiillten Raum. Sein personliches Heil kniipft sich, hinaus- und vor-
greifend iiber die irdische Ordnung, an das ewige Leben; diese Verkniipfung
macht ihn zum Biirger eines unsichtbaren Reiches, das in die Strukturen des
Diesseits teilnehmend hineingreift; als Glied zweier Gemeinschaften hilft er
den Frieden im Gleichgewicht des Denkens und Handelns, des Befehlens
und Gehorchens tragen und trigt er gleichzeitig den Frieden in der Ordnung
des Glaubensgehorsams. Der Glaube ist gleichsam das Gelenkstiick seiner
Doppelexistenz zwischen zeitlicher Ordnung und ewigem Frieden, dank ihm
kann er sich mit den anderen in die Giiltigkeit menschlicher Satzungen
finden und mit anderen auch die Geltung des unwandelbaren gottlichen Ge-

149



setzes bezeugen. Dieser Glaube richtet sich aber auf Realisierung: auf das
Erstehen des himmlischen Jerusalem, auf das Reich Gottes, auf den «Frie-
den aller Dinge in der Ruhe der Ordnung». Im Leben bleibt der Friede teils
triigerisch-unbestindiges Stiickwerk, Pax Babylonica, teils verborgener
innerer Besitz, fiir den Glauben ist er GewiB3heit.

Zu dem Glaubensgehorsam, in dessen Ordnung sich irdische Eintracht
und himmlischer Friede begegnen, gehort sein heilsnotwendiges, weiterhin
heilsgeschichtliches, eschatologisches Ziel. Zu der personalen Erwartung
ewiger Seligkeit gehort das Harren der Gemeinde, die durch den irdischen
Staat hindurch auf das Ende der Zeiten hinlebt: Wiederum gehort zu dem
eschatologischen Horizont der Civitas Dei ganz wesentlich auch der ge-
schichtliche Umkreis der civitas terrena. Denn im Begriff der «Civitas»
Gottes verbirgt sich, wie immer man die Momente seiner Entstehung mit-
einander verrechnen willl2, eine Gleichnisrede. Polis, als Staat und als
Stadt, als Biirgergemeinschaft, bleibt sozusagen die Buchstabenseite der
Analogie, die ins geistige Werden und Sichvollenden der Kirche Christi
hiniiberweist. Und endlich geh6rt nun, gehdrt immer mehr zu der jenseitig-
zukiinftigen Gottes-Polis ihr Wirken, ihr Stand in der Gegenwart und in
der Welt, die geschichtlich-konkrete Gestalt der Ecclesia.

Was sie umschloB, von den ersten Keimen bis eben in die Zeit der Civitas
Dei, hieB Rom: ein Name fiir Stadt und Staat, fiir eine wachsende, zuletzt
allumfassende Biirgerschaft; fiir ein Weltreich, das Imperium Romanum, und
fiir dessen Ordnung — Pax Romana. Ein Zeitgenosse des Augustinus, einer
der Verfasser der Historia Augusta, teilte den bekannten Ausspruch des
Kaisers Probus mit — bald werde man keine Soldaten mehr brauchen —
und fragt dann: « Was heiBt das anderes als: es wird keinen romischen Solda-
ten mehr geben, in Sicherheit wird der Staat iiberall herrschen, alles be-
sitzen, der Erdkreis wird keine Waffen hervorbringen, keine Abgaben dar-
bringen; die Ochsen werden am Pfluge gehalten, das Pferd wird zu friedlicher
Arbeit geboren; keine Kriege wird es geben, keine Gefangenschaft; iiberall
wird Friede, iiberall werden die romischen Gesetze sein, iiberall unsere
Richter13.» In diesen weitesten, ehrgeizigsten Geltungsanspruch des welt-
lichen Gemeinwesens mischt sich nun freilich, zumal in so diisterer Zeit, der
Wunschtraum des Goldenen Zeitalters, eines Idealzustandes jenseits aller
irdischen Erfahrung. Doch zugleich ist mit ihm auch das Muster gegeben,
das aus der Ordnung der Polis im Laufe der Zeit iibertragen wird in die
Ecclesia. Die Mahnung des Epheserbriefs (4,3) «Und seid fleiBig zu halten
die Einigkeit im Geist durch das Band des Friedens» formt sich und steigert
sich zu den Satzungen der Pax Ecclesiastica, die in manchem ein Abbild der
Pax Romana wird: im Drang nach Universalitdt, im Zwang zur Einheit, in
der Anndherung des Glaubensgehorsams an jene «Eintracht im Befehlen
und Gehorchen», die den Frieden des Staates ausmacht 4. Der eschatologi-

150



sche Horizont weicht zuriick, und je weiter der Weg zum ewigen Frieden sich
darstellt, desto getreuer folgt er der Spur der zeitlichen Ordnung.

So aber wird der Friede, der Friede auf Erden, erst eigentlich zum Pro-
blem. So entsteht das Bediirfnis nach den konkreten Formen dessen, was
Augustinus als einen nicht weiter erdrterten Grundbegriff stehen 148t: der
Ordnung; und nach einer faBbaren Ausgliederung der Gerechtigkeit in
Sitze des Rechts.| Gleichzeitig aber und unabhingig davon, ja bisweilen im
Gegensatz dazu, setzt sich ein zweites Bediirfnis durch, jenes nach einer ge-
schichtlichen Sinngebung, die dem Menschenleben im Lauf der Welt zwi-
schen Erschaffung und Vollendung einen Ort zuweist, den es annehmen, an
dem es sich selber annehmen kann. Da wird den Situationen und Stim-
mungen der Jahrhunderte immer wieder die uralte Lehre von den Zeitaltern
angepaBt, immer wieder erscheint der eigene Lebenstag dem Augenblick
nahegeriickt, den die Stimme des siebenten Engels der Apokalypse bezeich-
nen wird als den Anfang des letzten, endgiiltigen Friedens15. In all ihrer
Breite und faszinierenden Variationenfiille sind diese Systemversuche doch
nicht so unmittelbar folgenreich und gestaltungskriftig geworden wie jene
Gesetzentwiirfe, welche den Frieden als diesseitige, menschliche Moglichkeit
in die Weltordnung einbauen sollten.

Von der bloBen Concordia unterscheidet auch Thomas von Aquin, im
AnschluB an Augustinus, den wahren Frieden16. Die Eintracht, sagt er in
der Summa Theologiae, besteht in der Ubereinstimmung verschiedener
Subjekte, aber damit diese Ubereinstimmung wahrhaft tragend und nicht
etwa nur ein Zweckbiindnis sei, bedarf sie dazu noch der Ubereinstimmung
jedes Subjekts mit sich selber!?. Die Ruhe der Ordnung, durch die Augusti-
nus den Frieden bestimme, verwirkliche sich in eben der Weise, daBl alle
Strebungen in einem Menschen miteinander zur Ruhe kdmen. Und auch
darin folgt Thomas dem groBen Vorginger und dessen Anregern, daB er den
Drang nach Frieden bei allen Geschépfen, auch und gerade bei den kdmp-
fenden, wirken sieht. Nur wird nach seiner Auffassung anderes unter andern
Umsténden erreicht. Namlich nicht allein der zeitliche Notbehelf des Men-
schengesetzes, iiber das der Glaubensgehorsam die Biirgerschaft Gottes
hinausweist — sondern Friede. Und zwar freilich ein unvollkommener
Friede, aber nicht darum, weil mehr als Concordia, Eintracht, auf Erden un-
erfiillt bleiben miiBte, sondern allein wegen der innern und duBleren Wider-
stinde, die auf der Welt den Frieden noch stéren!8.

Wie eng sich auch Thomas in seiner Friedensbetrachtung an die Civitas
Dei anschlieBt, sein Standpunkt fillt doch nicht mit dem des Augustinus
zusammen. Das Handeln, das Schicksal des Menschen bestimmt sich bei ihm
nicht allein aus Existenzlage und Entscheidungsmoglichkeit zwischen irdi-
schem und himmlischem Reich, sondern zugleich aus den inneren Kriften
und Gegenkriften, welche er aus der aristotelischen Seelenlehre in das

151



christliche Tugendsystem iibernimmt. So wird der Friede zum Ausflul der
Caritas, der vornehmsten theologischen Tugend, die sich kundgibt in der
Gottes- und in der Nichstenliebe. Wo sich die Menschen auf Gott hin rich-
ten, endet auch der Streit unter ihnen; wo sie in Siinde von Gott abfallen,
kann nur noch falscher, scheinbarer Friede zwischen ihnen bestehen. Dal}
aber die Zuordnung ihrer Seelenkrifte zu Gott den Frieden auf Erden her-
vorbringt, ist im weiteren auch ein Verdienst der Gerechtigkeit; denn durch
sie wird von der Gemeinschaft ferngehalten, was diese Ruhelage der Stre-
bungen stéren konnte. Und so wird der Friede wesentlich realisiert durch
die Rechtssicherheit, durch die staatlich geordnete Einheit des Sozialgebil-
des — «Einheit der Menge» hat Thomas den Frieden in dem Traktat De
regimine principum ausdriicklich genannt1?. So aber ist nun die Rede von der
zeitlichen Ordnung als der realen Form, nicht des ewigen Friedens, der den
im Glauben Gerechtfertigten durch die Gnade Gottes am Ende der Zeiten
zuteil wird — eines Friedens aber, dem die Menschen auf Erden kraft der
ihnen verliehenen Tugend — der Caritas — Dauer verleihen konnen.

Dauer — nicht Ewigkeit. Damit zeigt sich das Denken iiber den Frieden
entscheidend umgeprigt, in wesentlichen Bezug gebracht zur Gesellschafts-
und Staatstheorie, zum Naturrecht und zu einer Geschichtsbetrachtung, die
uber dem diesseitigen Gang der Dinge das transzendente Endziel wohl auBBer
acht lassen mochte. Ein neues Gewicht kam aber in ihr der Realitit des
Krieges zu. Denn ein Friede, der nun doch mehr als babylonischer Schein,
der wahr und gefestigt sein sollte, erhob auch Anspruch auf schirfere Unter-
scheidung von seinem Gegenpol im Begriff der Welt und in der Praxis auf
besseren Schutz vor der immerfort drohenden Stérung. Wie weit war dabei
dem natiirlichen Friedenswunsch, den durch ihn sanktionierten Motiven
von Kampfparteien Rechnung zu tragen? Darauf gab die iiberlieferte Lehre
vom bellum iustum, die Thomas in seiner Summa wieder darlegte und mit
seinem Friedenskonzept auch in Einklang brachte, die Antwort20. Unter drei
Voraussetzungen konnen Menschen einen «gerechten Krieg» fiithren: Sie
miissen im Auftrag der Staatsgewalt handeln, das heilt, sie diirfen keine
Privatfehden ausfechten; sie miissen aus gerechter Ursache kidmpfen, das
heiBt, der Feind muB sich schuldig gemacht haben; und sie miissen von
rechter Absicht geleitet sein, das heiflit, dem Guten zum Sieg verhelfen und
das Bose vereiteln wollen. Diese letzte Voraussetzung ist die wichtigste; die
beiden andern geniigen nicht ohne sie.

Wenn man aber davon ausging, daB3 der Friede sich als die Frucht hoch-
ster menschlicher Tugend auf Erden verwirklichen lasse, galt es dann nicht,
seinen Schutz bedingungslos zu fordern, war Krieg dann nicht Siinde
schlechthin und in jedem Fall zu verdammen ? Diese Konsequenz ergab sich
fiir Thomas nicht. Denn Friede als Ubereinstimmung zwischen Subjekten
und wesentlich auch als Ubereinstimmung jedes Subjekts mit sich selber

152



blieb an die Bedingung gekniipft, daB die Subjekte sich gerecht verhielten;
sonst zerfielen sie mit sich selbst, gaben die Ausrichtung auf Gott preis, die
sie mit den andern verbunden hatte, und so war ihr Friede kein echter Friede
mehr, noch ehe ein Krieg ihn auch duBerlich storen, dadurch aber einen ge-
rechten und wahren Frieden wieder herbeifiihren mochte. Was hinter dieser
Auffassung steht, ist trotz der rein theoretischen Explikation ein sehr konkre-
tes Verstindnis des Friedens, wie es dem Mittelalter iiberhaupt eigen war.
Durch die Ableitung aus dem Wirken der Seelenkrifte gewinnt der Friede
eine ganze Skala verschiedener Werte, der Haltbarkeit und der Qualitét.
Und im vielfach gegliederten Bau der Feudalordnung gibt es ohnedies nicht
den Frieden schlechthin, vielmehr setzen sich giiltige Formen des Ausgleichs
— die dann wohl «ewig» genannt werden — bald auf dieser, bald auf jener
Ebene durch, im engeren und im weiteren Rahmen, in genauem Bezug auf
Stand und Lage der Partner.

Solche Differenzierung — solche Lokalisierung, wie wir es nennen wiir-
den, des Friedens wie auch des Krieges — war ihrerseits von begrenzter
Dauer und mit ihr das fraglose Vertrauen in die Lehre vom bellum iustum.
«Kaum ein Friede», liest man in einer bekannten Schrift, «ist so ungerecht,
als daB er nicht dem scheinbar gerechtesten Kriege vorzuziehen wire.» Wie
wiirde man diesen Satz einordnen? Zweifellos ist er in bewuBltem Kontrast
zur geltenden katholischen Theorie vom gerechten Krieg formuliert. Dal es
nicht «kein Friede», sondern nur «kaum ein Friede» hei3t, verrit eine letzte
Reserve zu ihren Gunsten. Erfahrung wird ausgedriickt, offenbar nicht eines
einzelnen Friedensbruchs, sondern verbreiteter, ja allgemeiner Friedlosigkeit,
beobachtet von einem Standort, der Uberblick bot, iiberparteilich-humaner
Gesinnung Raum gab... Erasmus hat ihn geschrieben, in der Querela Pacis,
die in breiter Beschreibung den Abfall der christlichen Welt von der Frie-
densbotschaft ihres Stifters vor Augen fiihrte2l. « Der Engldnder ist des
Franzosen Feind», sagt Erasmus, « nur weil er Franzose ist. Der Brite ist dem
Schotten feindlich gesinnt, allein darum, weil er ein Schotte ist. Der Deut-
sche ist mit dem Franzosen uneinig, der Spanier mit beiden 22.» Fiirsten und
Volker stehen einander im groBen europiischen Zusammenhang gegeniiber;
von den Tiirken gemeinsam bedroht, vergessen die Christen, was sie nun
doppelt verbinden miiB3te. Nicht nur von dieser Gesamtsituation spricht
Erasmus. Der Friede, der durch ihn Klage fiihrt, hat in Stidten, an Hofen,
in Kirchen und Klostern vergeblich ein Unterkommen gesucht; die Ge-
meinschaft der Ehegatten ist ihm verschlossen geblieben wie zuletzt noch
das Herz des einzelnen, «denn der Mensch liegt mit sich selbst im Kampf».
Da wird die augustinische Tradition wieder sichtbar — die Liste der Ein-
trachtformen im menschlichen Ordnungsbereich: ohne Vertrauen in den
Gang der Welt wird sie abgesucht.

Doch die Querela Pacis steigert sich auf die politischen Themen hin. Die

153



biblischen wie die antiken Quellen liefern ihr Argumente und rhetorisches
Material zur Verurteilung irdischen Machtstrebens. «Jenes einst so wilde
und kriegslustige Rom sah dennoch seinen Janustempel mehr als einmal
geschlossen», sagt Erasmus. « Wie diirft ihr dann Christus, den Urheber des
Friedens, mit dem Munde preisen, die ihr selbst in stindigem Streit mitein-
ander liegt23?» Die Pax Romana zeigt sich noch immer als Vorbild, von
neuem als Wunschbild der bedrohten, zerrissenen Volkergemeinschaft. Wie
148t sie sich wieder herauffithren ? « Die Fiirsten sollten sich einmal dariiber
einigen, welches Land ein jeder regieren und beherrschen will.» Das ist das
Programm. Die Voraussetzungen liegen im rechten Verhalten der Herrscher.
«Ein Ko6nig», liest man, «soll sich dann als groB ansehen, wenn er die Seinen
gliicklich gemacht hat; dann als erhaben, wenn er vollkommen freien Unter-
tanen gebietet; dann als reich, wenn er auch ein reiches Volk hat; dann als
angesehen, wenn er Gemeinden besitzt, die in ewigem Frieden blithen.»
Oder: «Ein Fiirst soll seine Regierung so fithren, daBl er sich bewuBt ist,
als Mensch iiber Menschen, als Freier iiber Freie, endlich als Christ iiber
Christen zu herrschen?4.» Worte der Aufklirung — aus demselben Jahre
wie Luthers Thesen. Aber im folgenden Jahr, 1518, in seinem Brief an den
Abt Paul Volz, der das Enchiridion militis Christiani begleitet, anerkennt
Erasmus doch auch die Fiirsten, «deren Waffen ... auf ihre Weise Christus
dienen», wenn sie «in gerechtem Kriege den Feind schlagen und die 6ffent-
liche Ruhe schiitzen», es sei denn, sie fithrten Krieg «nicht fiir den Staat,
sondern fiir ihr eigenes Geliisten»25: da erhilt sich die Lehre vom bellum
iustum ganz unversehrt neben einer sehr weitgehenden Achtung des Krieges.
Denn selbst die Verteidigung gegen die Tiirken mochte Erasmus auf kampf-
lose Weise gefiihrt sehen: nicht moglichst viele zu toten, sondern moglichst
viele zu retten, sei Christenpflicht, so erklirt er; sonst wiirden die Glaubens-
streiter zu Tiirken werden, nicht die Tiirken zu Gliaubigen. « Die wirksamste
Weise, die Tiirken zu bekidmpfen, wiirde es sein, daB3 sie bei uns leuchten
sdhen, was Christus gelehrt und gesprochen hat; daB sie spiirten, wie wir ...
einzig ihr Heil und Christi Ruhm suchten26.»

Um aber einen weiteren Typus des Friedensdenkens nicht auBler acht zu
lassen, so erschien im selben Jahr 1518, mit einer Vorrede Luthers, die erste
vollstindige Ausgabe der Theologia deutsch, deren zwélftes Kapitel davon
handelt, «was rechter wahrer innerlicher Friede sei, den Christus seinen
Jingern zum Abschied gelassen hat»27. Auf Erden lebt niemand, so wird
hier gesagt, der immerfort Ruhe und Friede hitte: «es muB je hier gelitten
sein, man kehre es wie man wolle... Darum so ergib dich willig darein und
suche allein den wahren Frieden des Herzens, den niemand dir nehmen mag,
damit du alle Anfechtung tiberwindest. ... Wer nun mit Liebe allen seinen
FleiB und Ernst darzu téte, der wiirde gar bald erkennen den wahren ewigen
Frieden, der Gott selber ist, nach Moglichkeit der Kreatur, also daB ihm sii

154



wiirde das ihm vorher sauer war, und daB sein Herz unbewegt stiinde allzeit
in allen Dingen und daB er nach diesem Leben kidime zu dem ewigen Frie-
den.»

Es ist leicht zu sehen, wie durch die breite Varietit solcher Aussagen hin
die alten christlich-antiken Motive noch immer die Weise bestimmen, in der
die geschichtliche Welt auf den Menschen, der Mensch auf Weg und Ziel der
Geschichte bezogen wird. Der Aspekt der Pax Babylonica tritt dabei schir-
fer zutage, da der Blick sich auf lange Fronten, unaufhebbare Spannungen
in einer gréBern politischen Einheit hin 6ffnet. Die Pax Romana, als idealisier-
ter Vergangenheitszustand, nimmt Ziige des Goldenen Zeitalters an, die dem
Humanismus neu gegenwiirtig werden; Ziige, die sich zur selben Zeit utopi-
schen Zukunftsmodellen mitteilen. Die Pax Ecclesiastica wird zur fernen,
vergeblich beschworenen Ordnung, da nun der Glaubensgehorsam die gei-
stig verstandene, weltlich geordnete Eintracht im Befehlen und Gehorchen
aufkiindigt und die abendlindische Kirche ins Zeichen der Zwietracht tritt.
Und in der Ratlosigkeit des Erasmus vor einem Krieg, der sich nicht mehr
nach verschieden gerechten Einzelaktionen zu differenzieren, sondern nur
noch als eine weltweite, apokalyptische Plage zu manifestieren scheint, ver-
sagt das scholastische Staatsdenken, das in der Forderung nach Ubereinkunft
von einzelnen Kriften her an griechische Lehren ankniipfte. Zugleich ist die
heilsgeschichtliche Sicherheit aus der Vorstellungswelt der Gemeinschaft ge-
wichen, der ewige Friede zum Ziel des personlichen Heilswegs geworden;
der augustinische Pessimismus klingt an in dem Gedanken, daBl wir Kampf
und Not allein im je eigenen Glaubensentscheid iiberwinden, auf Erden nicht
enden kdnnen.

Die weitere Entwicklung hat diese alten Motive doch in neue Tendenzen
umgeschmolzen. Uber die Meinung, daB wahrer Friede einzig als transzen-
dentes Prinzip zu begreifen sei, ist sie freilich hinweg-, oder noch eher ist
sie an ihr vorbeigegangen ; denn widerlegen lieB sie sich nicht, aber auch nicht
verwerten. Dagegen hat sich die Forderung, daB durchaus nicht Krieg, son-
dern immerfort Friede sei, im Gesprich iiber zeitliche Ordnung bis heute er-
halten — ohne daBl darum die Lehre vom bellum iustum je vollig verdrangt
worden wire; sie nimlich erwies sich umgekehrt als verwertbar, so anfecht-
bar sie auch bleiben mochte. Als Moment der Verwandlung aber wurde im
Lauf der Jahrhunderte die Idee der Staatsraison wirksam: durch sie ist die
Theorie des gerechten Krieges in die politische Schultradition des begrenzten
Krieges hiniibergefiihrt worden, die noch immer den Wunsch, einen unech-
ten Friedenszustand durch wirkliches friedliches Gleichgewicht zu ersetzen,
erfilllen will. Die Problematik solchen Bestrebens liegt nun nicht in ihm
selbst. Sie liegt dort, wo schon Thomas und seine Vorldufer und Erasmus
unter dem Eindruck des Zeitgeschehens sie sahen: im Begriff eines hoheren
Interesses; in der Annahme, in der Notwendigkeit einer iibergeordneten

155



Autoritiat und Instanz. Das politische Denken der Neuzeit beschiftigt sich
unausgesetzt mit der Suche und Forderung nach einer gesamteuropiischen,
dann iiberhaupt einer gesamthaften Ordnung. Und stets ist der Friede das
Ziel — Friede nicht in der Dimension der Ewigkeit Gottes, sondern nach
den Mafen menschlicher Dauer.

Auch diesem politischen Denken geht ein Geschichtsdenken parallel, das
die Folge der Zeitalter zu begreifen strebt, das Ursprung und Ziel, Richtung
und Sinn der historischen Vorgidnge fassen will; von solchem Bemiihen zeigt
die politische Theorie sich vielfach beriihrt: «die Philosophie kénne auch
ihren Chiliasmus habeny, sagt Kant dazu; «aber einen solchen», so fahrt er
fort, «zu dessen Herbeifiihrung ihre Idee... selbst beforderlich werden
kann...»28; und damit deutet er auf die Weise voraus, in der er sich mit der
Idee des ewigen Friedens befassen wird. Was aber zunichst die Entwiirfe zur
europdischen, zur allgemeinen Ordnung betrifft — sollten sie wiederum da-
von ausgehen, daB ein natiirliches Friedensbediirfnis den Menschen einge-
pflanzt sei, oder sich an die Lehrmeinung halten, der Krieg sei der Vater
aller Dinge? Fiir Thomas Hobbes ergab sich die Zwietracht, der Kampf
aller gegen alle in der Tat mit Naturnotwendigkeit aus dem menschlichen
Zusammenleben als solchem, das sich im Zeichen des Wettstrebens, des
Argwohns und der Ruhmsucht abspielt. « Und hieraus folgt», sagt Hobbes
im Leviathan, «daf} Krieg herrscht, solange die Menschen miteinander leben
ohne eine oberste Gewalt, die in der Lage ist, die Ordnung zu bewahren29.»
In diesem natiirlichen Kriegszustand ist das Gesetz schon angelegt, nach
welchem die Menschen ihre Verteidigungsrechte in eine wechselseitige Uber-
einkunft aufgehen lassen und sich gemeinsam einer Ordnungsinstanz unter-
stellen sollen.

Der Satz, dall die Menschen sich zur Gesellschaft zusammenschlieen,
um dem Kriegszustand zu entgehen, kehrt bei John Locke wieder; wobei als
besonders miBliche Eigenschaft des Kriegszustands angefiithrt wird, daB
man in ihm «nur an den Himmel appellieren kann»39. Locke unterscheidet
aber in seinem Zweiten Traktat iiber die Regierung den Kriegs- vom Natur-
zustand. Dieser konstituiert sich zundchst als naturgesetzlich geregeltes
freies Nebeneinanderbestehen der Menschen. Wenn Locke nun den Nach-
weis fiihrt, «dal im Naturzustand jeder die vollziechende Gewalt des Ge-
setzes der Natur innehat» 31, so gleichen die Beispiele, die er wihlt, weder ab-
sichtlich noch zufillig jenem Fall von T6tung aus Notwehr, den Augustinus
nennt, um zu zeigen, wie nach menschlichem Gesetz zuldBig sein konne, was
vom gottlichen dennoch verworfen werde. Die betrachtliche Unvollkommen-
heit des Naturzustandes besteht nach Locke aber darin, daB er infolge einer
tiber das MaB und das Ziel des Naturgesetzes hinausfiihrenden Macht- und
Gewaltanwendung in Kriegszustand iibergehen und bei dem Fehlen einer
schlichtenden Autoritiat nur schwer zu sich selbst und seinem stets unsicheren

156



Frieden zuriickfinden kann. So wird der Kriegszustand erst auf der dritten
Stufe des Vertrags iiberwunden: in der politischen Gesellschaft, deren Mit-
glieder auf ihre natiirliche Gewalt verzichten. Die Friedensordnung hingt nun
an einer Berufungsinstanz, die iiber allen Parteien und Interessen steht. Wo
sie nicht waltet, tritt der Naturzustand wieder ein; also auch, erklirt Locke,
in der absoluten Monarchie: denn in ihr herrscht menschliche Willkiir, nicht
biirgerliche Regierung.

Eine frei von personlichen Strebungen wirkende Staatsordnung und der
ZusammenschluB aller Staaten zu einem Bund, der erst recht nur das allge-
meine Wohl zum Ziele hat: daraufhin sind die Friedenspldne des 17. und
des 18.Jahrhunderts angelegt; dabei ist es dann auch der Substanz nach ge-
blieben. « Aber dazu ist unerldBBlich», sagt Rousseau in seinem Extrait aus
Saint-Pierre, «dall der Bund so allumfassend ist, daBB sich keine groBere
Macht von ihm ausschliet; daB3 er einen obersten Gerichtshof besitzt, der
Gesetze und Weisungen gibt, die fiir alle Teile verbindlich sind; daB er eine
starke und zwingende Kraft besitzt, um jeden Staat dahin zu bringen, sich
den gemeinsamen Beschliissen zu fiigen, sei es zur Mitwirkung, sei es zur
Enthaltung; endlich, daB er so fest und dauerhaft ist, verhindern zu kénnen,
daB sich die Mitglieder nach Wunsch von ihm lossagen, sobald sie glauben,
daB ihr Sonderinteresse im Gegensatz zum allgemeinen steht.» Aus seiner
Skepsis hinsichtlich der Durchfiihrbarkeit dieses Projekts hat Rousseau ein
leicht zu liiftendes Geheimnis gemacht32. Indessen sicht man so das Frie-
densdenken zu seinem festen, wenngleich im einzelnen vielfach variierten
Muster gelangen. Wie Locke nimmt auch Kant den Schritt vom Naturzu-
stand zur biirgerlichen Gesellschaft als Hauptmoment einer «allgemeinen
Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht» an; er kniipft daran die «Idee des
Volkerbundes»; und der «Chiliasmus» seiner Philosophie fordert zuletzt
den «allgemeinen weltbiirgerlichen Zustand», in dem eine kiinftige vollkom-
mene Friedensordnung sich griindet. Und in der Schrift Zum ewigen Frieden
vollzieht sich ihm die Anniherung an solchen Zustand durch die Ubergiinge
zur republikanischen Staatsform, zum Foderalismus freier Staaten und zum
Weltbiirgerrecht 33.

Nun klingt die antike Tradition, die Augustinus iibernahm und Thomas
von Aquin wieder aufgriff, auch bei Kant wieder an, wenn er sagt, die Natur
biete selber die Garantie fiir den ewigen Frieden mit dem « Mechanism der
menschlichen Neigungen», indem sie «durch die Zwietracht der Menschen
Eintracht selbst wider ihren Willen emporkommen» lasse34. Doch damit
wird vollends deutlich, daB er im Sinne der Unterscheidung, von der wir aus-
gingen, nicht vom ewigen Frieden, sondern von zeitlicher Ordnung spricht.
Denn welcher transzendente Wille hier auch als Natur den Gang der Dinge
lenke, er fiihrt jedenfalls nicht weiter als zur Perfektion des menschlichen
Gesetzes. So wie irdische Rechtsprechung sich immer mehr mit dem Amt der

157



gottlichen Gerechtigkeit hat belasten miissen, um die subjektiven Momente
nicht dem «Appell an den Himmel» anzuvertrauen, so hat die politische
Theorie ihre Suche nach Frieden ganz in die zeitlichen Dimensionen verlegt,
in ihnen aber das Streben nach hochster, nach dauernder Ordnung voll be-
hauptet. Mit letzter Folgerichtigkeit hat Friedrich Gentz diese Entwicklung
bezeichnet in dem Satz: « Das Ideal des ewigen Friedens fillt mit dem Ideal
des vollkommenen Staates zusammen: Ihr gemeinschaftliches Fundament ist
die unumschrinkte Herrschaft des Rechtes; erhebt die Menschheit zu dieser,
und alle ihre verniinftigen Zwecke sind erfiillt35!»

1 Augustinus, De libero arbitrio I, 15. —
2Ebd. I, 5f. — 3Vgl. zum folgenden Harald
Fuchs, Augustin und der antike Friedens-
gedanke. Neue philologische Untersu-
chungen 3, Berlin 1926. — 4Civitas Dei
XIX, 13. — 5XIX, 14, — 8 XVIII, 1. —
7XIX, 12. — 8Fuchs, S.38, S.78. —
9Ebd., S. 167 ff. — 10XIX, 17. — 11 Ebd.
— 12Vgl. Joseph Ratzinger, Herkunft und
Sinn der Civitas-Lehre Augustins, in: Ge-
schichtsdenken und Geschichtsbild im
Mittelalter. Wege der Forschung 21, Darm-
stadt 1961. — 13Vita Probi 20, 5. Zit. bei
Fuchs, S. 195. — 14Vgl. Fuchs, S. 220 ff. —
156Vgl. z.B. Bonaventura, Collationes in
Hexaémeron III, IV, 18—20. — 186Vgl.
Fritz Wiesenthal, Die Wandlung des Frie-
densbegriffes von Augustinus zu Thomas
von Aquino, Diss. Miinchen 1948 (ungedr.).
— 17Summa Theologiae II, II, q. 29, a. 1.
— 18q. 29, a. 2. — 19 De regimine princi-
pumlI, 15. —20q. 40, a. 1. Vgl. Augustinus,

158

Civitas Dei XIX, 7, XV, 4. — 21Friedrich
Raumer, Ewiger Friede. Friedensrufe und
Friedensplidne seit der Renaissance. Orbis
Academicus, Freiburg/Miunchen 1953, S.
234. Uber die Quellen der Querela s. Ro-
land H. Bainton, The «Complaint of
Peace» of Erasmus. Classical and Christian
Sources, in: Early and Medieval Christian-
ity, Boston 1962, S. 217 ff. — 22§, 239, —
23S, 245, — 24§, 235. — 25 Ausgew.
Schriften, hg. v. Werner Welzig, Bd. 1,
Darmstadt 1968, S. 22. — 26 Ebd. S. 10. —
27Theologia deutsch, hg. v. Franz Pfeiffer,
4, Aufl., Giitersloh 1900, S. 44 ff. — 28Idee
zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
biirgerlicher Absicht, Achter Satz. Werke,
hg. v. Wilhelm Weischedel, Bd. 6, Frank-
furt 1964, S.45. — 291, 13. — 30Kap. 3,
Par. 21. —31Kap. 2, Par. 13. — 32Raumer,
S. 353 f. — 33a.a.0. S. 204 ff. — 348§, 217.
— 35Uber den ewigen Frieden. Raumer,
S. 490.



	Ewiger Friede und zeitliche Ordnung

