Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie
Autor: Blumenberg, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

barn hiniiberblicken. Allein Resignation sollte so wenig erlaubt sein wie
flacher Optimismus: Es gibt die schone Geschichte von jenem alten franzosi-
schen Marschall, der von seinem Girtner begehrte, er solle ihm einen Baum
pflanzen, weil er so gern im Schatten eines Baumes die Mittagsstunde ver-
bringe. Und auf den Einwand, der Baum werde hundert Jahre brauchen, bis
er vollen Schatten spende, entgegnete der Marschall: «Dann ist keine Zeit
zu verlieren — pflanze ihn noch heute nachmittag!» Vielleicht, wer will es
wissen, wird es doch einmal ein Baum der Erkenntnis, dessen Friichte wie
die Grenzen, so die Grofle menschlicher Existenz symbolisieren und mit der
Stindhaftigkeit zugleich Humanitit, Wiirde und Verantwortung.

Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

HANS BLUMENBERG

Das Verhiltnis des Staates zur Norm des Friedens steht unter der Bedingung
seines Wirklichkeitsbezuges. Und zwar im doppelten Sinne: einmal der
Wirklichkeit, die der Staat fiir sich selbst beansprucht und in politischen
Akten manifestiert, und dann der Wirklichkeit, die er dem zubilligt, was er
selbst nicht ist. Der Wirklichkeitsbegriff ist ein Kontrastbegriff; er entzieht
sich der Definition, denn «definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat» 1.
Der jeweils zwingendere Anspruch, das am wenigsten Uberhdrbare und zu
Ubersehende, womit wir rechnen und was uns Zumutungen stellt, wofiir man
sich schlagt und wogegen man rebelliert, was Emotionen und Opfer zu
mobilisieren vermag — das alles und zumindest dieses hat Wirklichkeits-
rang. Wie Wirklichkeit verstanden wird, gehort zu den «Implikationen des
Begriffs einer Lebensform» 2, aus denen der Komplex von Handlungen eines
Individuums oder einer Gesellschaft — jenseits der Unterstellung, es gebe
nur Reaktionen auf Reize — als Einheit eines sich Regeln gebenden oder
doch prinzipiell auf Regeln reduzierbaren Verhaltens zu Realititen begrif-
fen werden kann. Auf den Wirklichkeitsbegriff konvergieren theoretische
und praktische Einstellung.

Im Komparativ und in konkurrierender Prisenz wird verstanden, was es
hei3t zu sagen, der Staat beanspruche Wirklichkeit und lasse sie zu fiir das,

121



was «neben, iiber, auBer dem Staate und oft genug gegen ihn» 3 existiert. Am
Priaparat der extremen Situationen 148t sich das demonstrieren: in die Kon-
junktur seiner Realitdt als der duBersten und ausschlieBenden Verbindlich-
keit, der Evidenz seiner Notwendigkeit und seines zum Absolutismus tendie-
renden Rechtes riickt der Staat im Kriege, auch schon am Rande des Krieges,
auch schon in der simulierenden Vorwegnahme des Krieges als eines «kal-
ten». Die Krise erst essentialisiert die Existenz des Staates; der Notstand
ist der Paradefall seiner Rechtfertigung. Wer sich fiir den Staat als «hohere
Wirklichkeit» engagiert und sich mit ihm identifiziert, denkt ihn als Subjekt
von Krisen — und damit nur zu leicht in Krisen hinein. Es verwundert nicht
die Insistenz, mit der Politiker an der Macht der perfekten Regelung eines
moglichen « Notstandes» nachsinnen. Auch die manipulierte duBere Krise
als Instrument innerer Stabilisierung von Macht ist geldufiges politisches
Handwerk. Bei einem technischen Standard allerdings, in dem reale Kriege
den Staat selbst und als solchen gefihrden, seine Identitit selbst als Subjekt
von Krisen zerbrechen kdnnen, wird der hypothetische Krieg, der « Phan-
tomkrieg», zu einem Medium, das Staaten zu kristalliner Soliditit zu
bringen verheil3t. Es gibt also eine Korrelation zwischen der Gefidhrdung des
Friedens und der Evidenz des Staates, und sie legt es nahe, auf eine analoge
Korrelation zwischen der Debilitdt des Staates und der Stirkung des Frie-
dens zu schlieBen. Diese Korrelation macht freilich noch nicht die Depoten-
zierung des Staates zur Kausalitit friedlicher Evolution, wenn auch gilt,
daB der Staat Subjekt des Friedens seit je nur im Zustand der Erschépfung
gewesen ist: seine Frieden sind schon immer «kalte» gewesen. Diese Art von
Frieden braucht nicht eigens geschlossen zu werden; sie ist der Inertialzu-
stand der politischen Welt, der so lange besteht, wie ihn nicht einwirkende
Krifte storen. Nur der virulente Staat ist potentiell ein solcher Storfaktor.
Und Virulenz heilit hier: Wirklichkeit, auf den Komparativ von Wirklich-
keit tendierend.

Es ist ein elementarer aristotelischer Gedankengang, der uns annehmen
1aBt, daB der Staat, wenn er etwas «von Natur Seiendes» ist, wie alles Natiir-
liche auf die Perfektion seines Zustandes hin agiert, also auf die Darstellung
seiner Notwendigkeit an jedem Ort und in jedem Augenblick, nicht nur auf
die Sicherung der Bedingungen seiner nackten Existenz, sondern auf die
Pravention gegeniiber jeder Moglichkeit ihrer Verunsicherung. Seine Entele-
chie ist dichteste Pridsenz und unentrinnbare Potenz, wie sie eben nur im
Medium der Krise verifizierbar wird. Wie brauchbar immer das von Hobbes
geschaffene Modell gewesen sein mag, in dem der Naturzustand der Indivi-
duen als die Auslieferung aller an alle rational in die Konvention absoluter
Herrschaft aufgehoben wird — das Individuum tritt dabei doch nur in einen
neuen, freilich mittelbaren « Naturzustand» ein, in dem es ohnméchtig ver-
mittelt wird an «die Geschichte» als die eigengesetzliche Vollstreckung

122



jener Konvention, an die Selbstverwirklichung des Staates, der sich vom
Nullpunkt jener ihn begriindenden Rationalitit ablost und in eine zweite
Naturalitét tibergeht, die — wie alles, was «natiirlich» ist — das strikteste
Verbot des Zweifels an dem, was ist und wie es ist, impliziert.

Aber: gibt es keinen anderen Zusammenhang zwischen der Norm des
Friedens und der Wirklichkeit des Staates als den der Friedlichkeit aus Er-
schopfung, aus dem Kalkiil der gerade nicht zureichenden Macht und der
Ungunst der Gelegenheit? Ist der Wirklichkeitsbezug des Staates — und
damit sein Verhéltnis zur Norm des Friedens — eine Konstante in der Ge-
schichte und damit fiir die politische Theorie ? Dem nachzugehen, ndtigt zu
einem Umweg.

I.

Die Theorie des souverinen Staates ist ein Resultat des verfallenden
Mittelalters. Es wiare Romantik, das gegen sie sprechen zu lassen?. Diese
Staatstheorie hatte ihre systematische Formulierung aus der Rezeption der
«Politik» des Aristoteles seit dem 13.Jahrhundert gewonnen und in der Zu-
spitzung des mittelalterlichen Gewaltenstreits geschirft. Was Aristoteles
geliefert hatte, war im Gegensatz zur platonischen <Politeia» nicht so sehr
eine Lehre vom vollkommenen Staat, als vielmehr eine solche von der Voll-
kommenheit des Staates, insofern er die menschliche Natur als die eines
«politischen Wesens» erfiillt. Aus dieser Voraussetzung ergaben sich zwei
Folgerungen: erstens die der « Natiirlichkeit» des Staates kraft seiner anthro-
pologischen Fundierung; zweitens die Uniiberbietbarkeit der Staatstheorie
durch eine sie transzendierende Theorie der Ordnungsverhiltnisse unter
Staaten oder der Rationalitit ihrer Selbstaufgabe zur Konstitution hoherer
Strukturen.

Am Anfang des 16.Jahrhunderts war dieses Resultat der Scholastik, das
in den Einzelheiten der Rezeption und Umformung aristotelischer Pri-
missen im 14. und 15.Jahrhundert hier nicht zu erdrtern ist, schon ein Be-
standsstiick der Tradition. Aber jetzt wird diese traditionelle Staatstheorie
von zwel entgegengesetzten Positionen her gleichsam in die Zange genom-
men: einerseits von der Berufung auf den Realismus der politischen Situa-
tionen und einer Theorie der ihnen entsprechenden Verhaltensweisen her;
andererseits von der Ausbildung der rationalen Fiktion in Gestalt der
Utopie her. Fiir das eine steht der <Principe> Machiavellis, fiir das andere die
«Utopia> des Thomas Morus.

Beide Werke — man mubB sich dieses Faktum immer wieder vor Augen
halten — sind fast in demselben Augenblick der Geschichte entstanden.
Der Traktat iiber den Fiirsten war Ende 1513 in der ersten Redaktion fertig-
gestellt, erschien freilich im Druck erst nach dem Tode seines Verfassers 1532

123



in Rom. Der Traktat «Uber den besten Zustand des Staates und die neue
Insel Utopia» wurde 1516 in der lateinischen Fassung in Lowen gedruckt;
die erste englische Ausgabe erschien 1551 in London. Was bedeutet die
Gleichzeitigkeit des Auftretens dieser beiden extremen Auspriagungen
politischer Theorie ?

Ernst Cassirer hat zuerst den «Principe» Machiavellis mit den <Discorsi)»
Galileis der Bedeutung und geschichtlichen Funktion nach verglichen, ob-
wohl mehr als ein Jahrhundert zwischen der Entstehung der beiden Werke
lag. Dieser Vergleich bleibt erregend, weil sein Recht so handgreiflich zu sein
scheint und sich doch der begriindenden Erfassung immer wieder entzieht.
Entscheidend ist die Herauslosung der Politik aus dem systematischen
Analogiefeld von Physik und Ethik, so wie Galilei die Physik von der Meta-
physik und zunichst auch von der Kosmologie aristotelischer Pragung lésen
muBte oder wie Hugo Grotius nach einer autonomen Begriindung der
Rechtstheorie diesseits von Metaphysik und Theologie suchte. Machiavelli
war weniger der Begriinder einer neuen Wissenschaft, der Theorie des
Staates in einem vergleichbaren Sinne, wie es Galilei fiir die neue Physik
werden sollte; er war vielmehr derjenige, der einen neuen Gegenstand fiir eine
mdogliche Wissenschaft in der Uberschirfung des Priparats sichtbar machte,
eine Realitdt als solche zutage forderte. Denn Theoretiker war Machiavelli
wider seinen eigenen Willen: ein aus der Bahn des politischen Erfolges ge-
worfener Mann sieht sich gezwungen, von einer Sache nur zu reden, die zu
betreiben er allein als relevant ansieht. Theorie ist fiir ihn Surrogat, nicht
Voraussetzung des Handelns. Aber was ihn zum bloBen Nach-Denken im
wortlichen Sinne verurteilt hat, ist selbst nur eine Form der Betroffenheit
von derjenigen absoluten Realitdt, die sich nicht «von auBlen» betrachten
1aBt. Auch wo die Amoralitit dieses neuen politischen Realismus auf ihren
theoretischen Widerstand sto3t, im Anti-Machiavellismus der Aufkldrung,
kann dies nicht Riickkehr zur vermeintlichen Einheit von Moral und Politik
sein; insofern war Machiavellis Autonomisierung des Politischen irreversi-
bel 5.

Indem Machiavelli die Realitéit des Politischen im Priparat demonstrierte,
vollzog er einen Bruch mit dem traditionellen Verstindnis von Wirklichkeit
als Natur, so wie die neue Physik der «Discorsi> entstand, indem Galilei in
die Arsenale von Venedig ging, um den Leistungen der menschlichen Kunst-
fertigkeit auf die Spur zu kommen. Anschauung der Phinomene, das klas-
sische Ideal der Theorie des Sternenhimmels, geniigte hier so wenig mehr wie
dort. Die Technik, das Prinzip « gewaltsamer Bewegung» im Sinne der aristo-
telischen Tradition, gab die Natur der Sache preis. Das von Galilei selbst
gerade noch beriihrte Prinzip der neuen Physik bezeichnet einen Sachverhalt,
der in der Natur als Phinomen nicht anzutreffen ist: die Trigheit der Kor-
per. So hatte auch Machiavelli auf die aristotelische Ableitung des Staates

124



aus der Natur des Menschen verzichtet. Was ihn in Atem hielt, war der
Staat in seiner gleichsam experimentellen Situation, als habe er «die dem
Menschen angeborene Ungeschicklichkeit zu herrschen oder sich beherr-
schen zu lassen »® im Gegensatz zum antiken Kanon des «politischen We-
sens» sowohl darstellen als auffangen wollen. Daher interessieren ihn nicht
die alten, historisch oder geistlich legitimierten Staatsgebilde, deren Ge-
schichte wie Wachstum aussieht und die so etwas wie Natur angenommen
haben; ihn interessiert die Entstehung und Erhaltung neuer Herrschaft und
Machtausiibung. Die Kunst des Staates, die arte dello stato, hat ihre genaue
Entsprechung in der Kiinstlichkeit der Macht als dem Normalfall der politi-
schen Struktur, einer Macht, deren Erhaltung immer Problematik besitzt, so
daB der Grenzfall in der Statik jener historischen Tragheit des Uberlebens
liegt. Der durch eigene Tiichtigkeit (virtiz) oder durch Gunst des Zufalls
(fortuna) zum Herrscher aufgestiegene Privatmann gibt das Paradigma des
politischen Artefakts; ihm wird alles Vorgegebene (occasione) zur bloBen
Materie, der er die Form seiner Entschliisse aufpragt?. Machiavelli ver-
wendet das Modell des aristotelischen Hylemorphismus, um das politische
Handeln den Kategorien der artes mechanicae zuzuordnen. Materialisierung
dessen, was zuvor noch wie Natur ausgesehen hatte und damit die Sanktion
aller Selbstverstindlichkeiten beanspruchen konnte, zum Substrat demiur-
gischer Prozesse ist ein Grundzug der Neuzeit, der sich hier abzuzeichnen
beginnt. Der Staat hat, noch vor dem Zerbrechen des ptolemdischen Kos-
mos, seinen eigentiimlichen mittelalterlichen Gehédusecharakter verloren.
Er ist nicht mehr der Rahmen, in dem sich die Auftritte der Geschichte fiir
einen verborgenen Zuschauer abspielen, sondern der Akteur selbst und aus-
schlieBlich. Seine Aktion, nicht seine Konstruktion zu erfassen, wird Auf-
gabe der Theorie sein.

Mit dem neuen Pathos des Realisten beruft sich Machiavelli auf das Tat-
sachliche ( verita effetuale della cosa) gegen den Phantasiestaat der platoni-
schen Tradition (immaginati repubbliche), wie sie in eben dem Florenz ihre
Renaissance erfahren hatte, dem sich Machiavelli mit seinem Traktat als
Realpolitiker zu empfehlen sucht3. Plato hatte seine <Politeia> aus der drei-
stufigen Struktur der menschlichen Seele abgeleitet; im Zentrum des Werkes
stand die Ideenlehre, und das beriihmte Hohlengleichnis veranschaulichte
die Notwendigkeit, den Staat an die Erkenntnis der absoluten Wirklichkeit
zu binden. Auf der Evidenz des Wirklichkeitsbezuges sollte das politische
Handeln beruhen: am Ende des Aufstieges von den Schatten der Hohle zum
Kosmos der Ideen konnte diese Evidenz erreicht werden. Plato hatte selbst
das Bediirfnis empfunden, der statischen Konstruktion seiner ¢Politeia> eine
genetische Darstellung hinzuzufiigen; sie sollte in einer Trilogie erfolgen,
von der nur der erste Dialog vollendet wurde. Der <Timaios> behandelt die
Kosmologie und 148t vermuten, daB Plato diesmal den Staat nicht aus der

125



Struktur der menschlichen Seele, sondern aus der des Kosmos ableiten
wollte. Wenn und wie die Natur Kosmos werden konnte, so kann auch der
Staat Kosmos sein — das etwa mag das Argumentationsziel der spiten
Trilogie gewesen sein. In jedem Falle: Natur und Staat lieBen sich einem
homogenen Wirklichkeitsbegriff zuordnen, dem ein ebenso homogenes Ideal
von «Theorie» entsprach.

Machiavellis realistische Erniichterung richtet sich gegen die <Politeia>,
noch nicht gegen die <Utopia>. Erst den Lesern des 18. Jahrhunderts, die den
«Principe» wiederentdeckten, muBte auch die Utopie der Aufklirung in die
StoBrichtung seiner Argumentation geriickt erscheinen. Aber dies beruhte
auf dem bis zum heutigen Tage nicht behobenen MiBverstindnis, das die
Utopie ausschlieBlich in der platonischen Tradition ansiedelt. Dabei wird
libersehen, daB schon die «Utopia> des Thomas Morus mit dem <Principe>
Machiavellis ein Moment gemeinsam hat, das beide von den Voraus-
setzungen der platonischen ebenso wie der aristotelischen Staatstheorie
trennt: sie sind nicht mehr auf den natiirlichen Kosmos bezogen, weder auf
den der Ideen noch auf sein Abbild in den Erscheinungen noch auf die Teleo-
logie einer sich im Staat erfiillenden Natur des Menschen. Die politische
Realitiat, wie sie sich beiden Autoren des 16.Jahrhunderts darstellt, ist
nicht die Fortsetzung der physischen Realitit «mit anderen Mitteln».

Die Utopie hat, das sagt ihr Name, keinen Ort. Fiir sie kann nicht, wie
im platonischen Hohlengleichnis, eine Topographie angegeben werden,
durch die ein Weg zur Evidenz der Ideen fiihrt. Thre Funktion ist von anderer
Art, namlich kritisch gegen die Faktizitit des Bestehenden gerichtet. Aber
sie definiert nicht, was an dessen Stelle treten soll, obwohl, was treten konnte:
sie mobilisiert die M6glichkeit gegen die Wirklichkeit, und sei es auch nur,
um den Realititen scharfere Konturen zu geben. Zur Materialisierung als
Grundzug der Neuzeit gehort dies, daB sie als Aufklirung die scientia
possibilium gegen das Gewordene und Vorhandene ausspielt. L’homme
d’esprit voit loin dans I'immensité des possibles, le sot ne voit guére de possible
que ce qui est 9. Aber dies ist zugleich die Schwiche der Utopie, daB sie zwar
den Horizont des Mdglichen erweitert, aber nicht die Evidenz seiner Uber-
bietung findet. « Der Modalitit nach verliBBt der Rationalism die Wirklich-
keit, ohne die Notwendigkeit zu erreichen. Die Méglichkeit ist sein unge-
heures Feld...».10Es ist das, was Kierkegaard in der <Krankheit zum Tode>
als die «Verzweiflung der Mdoglichkeit, der Notwendigkeit zu ermangeln»
bezeichnet hat. Darin steckt der Rest platonischer Bediirfnisse, der in der
Staatstheorie der Neuzeit uniibersehbar bleibt.

Die Differenz der utopischen zur platonischen Tradition wird sogleich am
Prototyp der Gattung, der <Utopia> des Thomas Morus, deutlich. Die Nega-
tion der Evidenz des in ihr demonstrierten Modells steht ausdriicklich im
Text. Gegen Ende des Berichtes iiber die Insel Utopia wird der Kult ihrer

126



Bewohner beschrieben, der mit einem groBlen SchluBgebet endet, in dem
Priester und Volk gemeinsam dafiir Dank abstatten, daB sie in dem besten
Staat leben diirfen. Aber sogleich schrinken sie die GewiBheit dieses Staats-
bewuBtseins dadurch ein, daB sie die Bitte an die Gottheit richten, sie wissen
zu lassen, falls es ein besseres Staatswesen geben sollte. Diese Relativierung
ist eine Demutsfigur, aber nicht zuféllig am SchluB einer staatstheoretischen
Demonstration, die mit der platonischen <Politeia> in Konkurrenz zu treten
beansprucht und unter diesem Anspruch auch rezipiert worden ist.

In jedem Platonismus muB eine solche Pointe der Relativierung ausge-
schlossen sein. Der Betrachter der Ideen, der zugleich als der kompetente
Politiker vorgestellt wird, erfihrt nicht nur, daB der ideale Kosmos das
wahre Modell einer Welt, sondern auch, daBl er das einzig Wahre ist. Zwar
hatten, um im Bilde des Hohlengleichnisses zu bleiben, die Menschen ein-
mal die Schatten mit der wahren Wirklichkeit verwechseln kdnnen; aber es
ist undenkbar, daB sich diese Tduschung fiir den wiederholt, der den Weg
zur Erkenntnis einmal gefunden hat. Ideen sind von der Art, dall es zu
ihnen ein mallon on, ein Mehr an Wirklichkeit, nicht geben kann. Sie er-
fiillen mit dem BewuBtsein der Endgiiltigkeit des Erreichten. Der Anspruch
auf solche GewiBheit letzter Evidenz gehort durch die ganze Tradition zum
Platonismus, auch wenn gegeniiber der Anschauung schlieBlich noch eine
hohere Stufe der uniiberbietbaren GewiBheit in der « Berithrung» des Einen
gefunden wird. Dem Evidenzvertrauen in politischer Philosophie eignete
immer jener «Zug der Gewalttitigkeit», den Jacob Burckhardt schon an
Plato wahrnimmt.

Wihrend in der moderierten Spitform des platonischen Staates, wie sie
in den «Gesetzen» dargestellt ist, den Biirgern das Reisen verwehrt und denen,
die aus Griinden dennoch unterwegs sein muBten, geboten sein sollte, die
Verhiltnisse drauBen als nachteilig gegeniiber denen im eigenen Staat zu
schildern, bitten die Utopier des Thomas Morus gerade um die entgegenge-
setzte Aufklirung, nidmlich sie wissen zu lassen, wenn es irgendwo einen
besseren Staat als den ihren geben sollte. Diese Differenz zum Platonismus
ist signifikant fiir die Funktion der Utopie in der Neuzeit. Die Zukunftsdatie-
rung des fiktiven Zustandes, die der Utopie urspriinglich fehlt, ist dabei nicht
wesentlich ; sie kann auch die Verbindlichkeit einer historischen Formation
suchen, wie die Romantik der frinkischen Legislatur des Mittelalters bei
Montesquieu, oder die exotische Imagination des prototypischen Reisero-
mans fortfithren. Zwar sagt der Erzihler Hythlod4us in der «Utopia>, der
geschilderte Staat sei zu dauernder Existenz fihig; aber er nennt diese Fest-
stellung selbst eine humana coniectura, eine menschliche Vermutung. Die
Hypothese liegt hier ndher als die Idee!l.

Angesichts der Gleichzeitigkeit des «Principe» und der <Utopia)> ist noch
ein anderes Moment aus der Vorgeschichte des utopischen Staates zu be-

127



achten: die Insel der Utopier ist kein natiirliches Gebilde, sondern durch
kiinstliche Abtrennung vom Festland entstanden. Die Isolierung von den
gemeinen Realitdten des zeitgendssischen politischen Lebens erschien nur
um einen Preis moglich, der fiir den humanistisch geschulten Leser das
Odium der Hybris an sich haben muBte. Den Griechen waren, wie Burckhardt
es vielfaltig belegt, «groBBe Unternehmungen, durch welche die Gestalt gan-
zer Landschaften verindert wird, durchgehend als frevelhaft» erschienen,
und die Sanktion der inviolata terra ist in der Utopie des Thomas Morus
durchaus gegenwértig, wenn der Bericht, der mit einem Akt einschneidender
Verinderung der Natur beginnt, mit der Klage iiber die AnmaBung des
Menschen schlieBt12. Der Staat Utopia beruht also nicht auf dem Fundament
ewig geltender Ideen und ihrer physischen Nachbildung, sondern auf einem
Akt entschlossener Loslosung von den Vorgegebenheiten der Natur. Der
Horizont des Wirklichkeitsbegriffes, in dem Machiavelli und Thomas Morus
inhaltlich antipodische Theorien entwerfen, erweist sich als homogen in der
Notigung, mit den klassischen Sanktionen des « Vorgegebenen» zu brechen.
Das Moment der Gewalt und der Macht, das am Anfang steht, wo Staatlich-
keit ins Dasein tritt, ist das gemeinsame Axiom. Und etwas Weiteres: die
Ununterscheidbarkeit von Schein und Sein, der Mangel jener klaren Struk-
tur der Steigerung an Evidenz im platonischen Hohlengleichnis als Resultat
des politischen Prozesses. In der «Utopia> war dies die Anrufung des abso-
luten Zeugen, der allein die Relativitit des vermeintlich besten Staates
gegeniiber dem vielleicht noch besseren zu erkennen geben konnte. Bei
Machiavelli war es, sehr viel hirter, der nachtraglich dem Resultat des Macht-
gewinns kiinstlich zu gebende Anschein der unverletzten Kontinuitdt und
fraglosen Natiirlichkeit.

An diesem Anfang des staatsphilosophisch-politischen Denkens der
Neuzeit bestitigt sich, daB « Wirklichkeit» immer in der Relation des Kon-
trastes begriffen wird. Realitdten qualifizieren sich als solche eben dadurch,
daB sie gegen den Vorwurf der Irrealitit verteidigt werden konnen. Platonis-
mus — das hiel3: die Idee als Instanz gegen das, was «nur Erscheinung» ist.
Machiavellismus — das hieB3: die Erscheinung als Instanz gegen das, was
«nur Idee» ist. Utopie — das hieB3: die Fiktion der Moglichkeit als Instanz
gegen das, was «nur kontingentes Faktum» und damit weniger als seine
rationalen Uberbietungen ist.

Aber in diesen Antithesen ist immer noch nicht die elementare Gegner-
schaft wieder zutage getreten, die in der Errichtung der metaphysischen Tra-
dition enthalten war: Platos Ddmonisierung der Sophistik, seine Abwendung
der Rhetorik durch die Philosophie. Der Wirklichkeitsbegriff, den diese
metaphysische Tradition aufzuarbeiten und in seinen Konsequenzen auszu-
tragen hatte, lieB sich schlieBlich auf den fundierenden Gegensatz von « Wor-
ten» und «Sachen» reduzieren. Der Platonismus ist eine Philosophie gegen

128



die Herrschaft des Wortes, das Postulat der Anschauung gegen das Anhoren,
der Evidenz gegen die Uberredung, der res gegen die verba. « Nur Worte» ist
der durchgingige Topos fiir das Irreale dessen, worauf es nicht ankommt.
Der Verruf der politischen Rhetorik beruhte schon bei Plato auf der Voraus-
setzung, daB die Wahrheit ihre eigene Michtigkeit habe und sich durch-
setze, wenn nicht in einer Pervertierung der Proportion der schwéchere
Logos zum stirkeren gemacht wird. Der technische Begriff von Politik, der
der Rhetorik ihre bleibende Zweideutigkeit gab, sollte durch die Berufung
auf eine letzte und eigentliche Wirklichkeit vom Typus der Ideen ins Un-
recht gesetzt werden. Dal} im neuzeitlichen « Realismus» diese Problematik
latent war und wieder zur Ausdriicklichkeit dringte, gehort zu den spéten
Wahrnehmungen der Epoche, die zur Geltung kommen zu lassen und unbe-
fangen zu analysieren uns die Michtigkeit der Tradition immer noch er-
schwert.

1L,

Wir beginnen zu zégern, verbale Demonstrationen von Politik mit der lange
vernichtenden Qualifikation als «reine Rhetorik» abzutun. Gelegentlich,
vielleicht sogar mehr und mehr, will es uns als wohltitig erscheinen, wenn
Politik der «bloBen Worte» gemacht wird. Haben wir noch allzu héufig ge-
wagt, vom Staat zu fordern, er solle nach vielen Worten endlich zu Taten
schreiten? Eine Analyse unserer jiingsten Geschichte ergibt gerade fiir die
globalen Strukturen den Vorzug der Substitution von Worten fiir Fakten
und Akten, der Proklamationen fiir Entscheidungen. Es kann alles darauf
ankommen, bei den Worten zu bleiben, es — wie man zu sagen sich gewdhnt
hat — «bei Erkliarungen zu belassen». Was seit Bernard Baruchs Wort-
priagung in der Diskussion um die Trumandoktrin 1947 der «kalte Krieg»
genannt wird, ist eine Verhaltensweise der Supermichte geworden, in der
zunehmend Worte fiir Realititen ausgegeben werden — und man wird kaum
sagen wollen, wir hitten stattdessen lieber die Realitdten selbst gesehen. Als
Verhalten in einer Welt, in der das Risiko des Handelns alle mdglichen Er-
folge des Handelns zu disqualifizieren vermag, beginnen die «groBlen
Worte» trostlich wohl zu klingen. Ich halte es fiir wenig sinnvoll, von dieser
Situation, um schneller zur Moral zu kommen, zu abstrahieren. Sie mag
sehr unbefriedigend sein, «vom héheren Standpunkt aus». Aber ist dieser
Standpunkt selbstverstdndlich, rational zwingend, erhebt er sich nicht iiber
der Verachtung der Sophistik mit ihren metaphysischen Implikationen?
Die Geringschitzung des Pragmatischen zugunsten dessen, was hoher als
alle Vernunft sein soll, kommt in das Blickfeld einer Skepsis, die sich das
«eigentlich Wirkliche» nicht vorgeben 1463t.

129



Wir wissen nicht, wie stabil eine solche Situation ist und sein kann. Da-
her sollte man vielleicht die These nicht als ganz selbstverstindlich und
endgiiltig hinnehmen, daB «die technische Welt sich nicht von selbst stabili-
siert» 13, Jedenfalls ist es eine Grenzvorstellung aller Technizitit, ihrer Funk-
tion aus der sachlichen Immanenz zu geniigen. Nehmen wir einmal an, wir
konnten uns diesem Grenzwert der immanenten Regulation nihern, so
wiirde der Satz zunehmend Geltung erlangen, politisches Handeln sei am
zweckméBigsten dort, wo es die klassische Qualitidt der « Entscheidungsfreu-
digkeit» vielleicht nur noch zur Beruhigung von Funktionsgeliisten und
endogenen Unzufriedenheiten simuliert. Das ist eine drgerlich iiberspitzte
Formulierung, aber gegen die Uberschitzung des iiberkommenen Reper-
toires politischer «Realitdt» scheint sie mir brauchbar zu sein.

Man muB} sehen, wie wenig getan wird und getan werden kann, wo es
um die groBen politischen Alternativen geht, nicht nur in der AuBenpolitik,
sondern auch in der Innenpolitik. Es ist freilich selbst ein politisches Bediirf-
nis, das BewuBtsein zu erhalten, es konnte viel getan werden, wenn nur dies
oder jenes — insbesondere Personen — anders wiirde. Gelegentlich wird
leichtsinnigerweise demonstriert, daB die Reserve des Ganz-Anderen er-
schopfbar ist. Die verbreitete Enttduschung an der groBen Koalition in der
Bundesrepublik beruht darauf, daB allzu schnell und aus vordergriindigen
Noten etwas realisiert wurde, was als ultima ratio der Herstellung von poli-
tischer Handlungsfidhigkeit ein pragmatischer Mythos war und als solcher
wohl gehiitet sein wollte. Vergleichbar wire nur die groBe letzte Reserve des
Generalstreiks: der starke Arm, der alle Riader zum Stehen bringt, bleibt
ein fascinosum und tremendum nur diesseits der Enttduschung seines Zu-
griffs. Gemessen an dem, was entschieden werden konnte, wird das, was ent-
schieden werden kann, immer mehr reduziert; wenn uns das am Phinotyp
der Vorgidnge nicht greifbar wird, so liegt dies am Bedarf der modernen
Nachrichtenwelt an « Ereignissen», der eher ihren Kapazitiaten als den Reali-
titen entspricht. SchlieBlich wird auch die Mdoglichkeit des Krieges in die
«verbale Modalitdt» iibergehen. Es bedeutet nicht, dal} an den Krieg als
Mittel nicht mehr gedacht wird, wohl aber, daB dieser Gedanke nicht zu
Ende gedacht werden kann. Das wire der schlechte Friede, aber nicht der
schlechteste. Nicht der Friede aus Einsicht und Gesinnung, aus der grofen
humanen Anstrengung, den zu erwarten, zu fordern und dessen Bedingungen
nachzudenken der Mensch nicht aufhdren kann, sondern der Friede aus der
Sicherheit der Enttduschung und der notwendigen Katastrophe am Ver-
such seines Gegenteils. Es ist oft genug gesagt worden, da3 die hochgradige
Empfindlichkeit moderner Strukturen in Versorgung, Verwaltung und Pro-
duktion jeden Gedanken an Gewalt auch konventionellster Art aben-
teuerlich macht. Die Einschrinkung dieser Aussage, die man heute noch
machen muB, beruht darauf, daB solche Empfindlichkeit der Organisation

130



des alltaglichen Lebens auf der Welt nicht iiberall erreicht ist und das Risiko
der «kleinen Abenteuer» bei geringerer Verletzlichkeit unterschitzbar
bleibt.

C. F.v. Weizsdcker hat die These aufgestellt, der Weltfriede sei unver-
meidlich, aber keineswegs gewi14. Dieser Mangel an GewiBheit sei nicht
nur eine Schwiche des theoretischen Kalkiils, sondern habe auch eine imma-
nent rationale Funktion: er sichere die stindige Notwendigkeit der grofen
Anstrengung, die das Ziel des Weltfriedens weiter erfordere. Das Argument
erinnert in seiner logischen Struktur an Kants Postulat der Existenz Gottes,
die theoretisch ungesichert bleiben miisse nicht nur wegen der Widerlegung
ihrer Beweisfahigkeit, sondern wegen der praktischen Folgen, die eine theo-
retische GewiBheit des gottlichen Gerichts iiber alle Handlungen fiir die
moralische Autonomie haben miiite: Freiheit wiirde in Berechnung iiber-
gehen. Ob der Weltfriede wegen seiner Unvermeidlichkeit auch gewiB sei, ist
also nicht nur das, was niemand wissen kann, sondern auch das, was nie-
mand wissen darf. Aber das Paradox, das hier vorliegt, ist noch radikaler
und hérter zu erfassen. Ein Staat, der aus der Unvermeidlichkeit des Frie-
dens seine GewiBheit folgerte, wiirde die eigene Riistung vernachlissigen
und in der Verletzlichkeit seiner Binnenstrukturen jedem Angriffswilligen
die Moglichkeit der Erpressung anbieten, damit aber eine subkutane Ver-
schiebung von Machtverhiltnissen ermdglichen, die immer die Gefahr des
groBeren Konflikts enthielte. Auch die UngewiBheit der Reaktion auf einen
aggressiven Akt muB3 erhalten und muB relevant bleiben.

Das hat sehr merkwiirdige Folgen fiir die « Friedensmoral» des einzelnen
Staatsbiirgers. Die Pflicht zum Dienst mit der Waffe ist zwingender gewor-
den, denn nur sie erhilt jene UngewiBheit der Reaktion gegeniiber der Frie-
densverletzung aufrecht. Sollte aber dieses Risiko nicht geniigen, um die
Unvermeidlichkeit des Friedens evident zu erhalten, so ergibt sich ein poli-
tisch nicht antizipierbarer, essentiell privater SchluB. Wenn das einzige
definierbare Ziel bewaffneter Macht und der durch sie ermdglichten Biind-
nisse, den Krieg durch Risikobildung sinnlos zu machen, erkennbar geschei-
tert ist, erlischt die Pflicht des unter dieser Zieldefinition stehenden Waffen-
dienstes. Alles was jetzt kommt, wiegt die Ziele nicht auf, fiir die es ertragen
werden konnte. Das politisch fast Undenkbare wire logisch zwingend: die
Streitkriafte wiren aufzuldsen, die Biindnisse fiir unerfiillbar zu erkldren.
Kein Staat konnte und diirfte dies vorher deklarieren, jeder miite es im
Zeitpunkt X tun und wiirde es vermutlich tun. In der Erwidgung der Antino-
mie dieser Situation mu man mit dem Vorwurf des neuen Machiavellismus
und den analogen Gebirden des Abscheus rechnen. Dem entschlossenen,
erkliarten oder erkennbaren Friedensbrecher seinen Willen zu lassen, nach-
dem ihn die Demonstration des Risikos nicht zuriickhalten konnte, und
noch vor der Kraftprobe die Fahne zu streichen, ist ein schon in dieser Spra-

131



che als schwer ertréglich sich ausweisender Gedanke. Aber gerade gegeniiber
den Widerstinden der klassischen politischen Mentalitdt muB3 die Pramisse
auch hier festgehalten werden, daB Sieg kein Gewinn mehr sein kann, daB
der Unterlegene darauf vertrauen darf, der Angreifer werde alsbald mit der
Kompliziertheit der Probleme einer nur noch technisch moglichen Welt kon-
frontiert werden und die Illusion seines Gewinnes miisse sich ihm rasch ent-
hiillen. Ist diese Wendung des Zwanges zur Rationalitét fiir den Aggressor
zuverlassig?

Um diese Frage zu beantworten, mull man ein weiteres Paradox unserer
politischen Realitit durchdenken: das Paradox der ohnmichtigen Macht.
Die Instrumentarien von Macht haben sich in der gegenwirtigen Welt in
ungeheurem Male vergroBert, und es lie3e sich denken, daB sie sich durch ein
Kartell der Superméchte zu einem nahezu absoluten Grad akkumulieren.
Aber diese konventionelle Betrachtungsweise von Macht 148t die Frage bei-
seite, welches Aquivalent von Machtausiibung eigentlich den GroBenord-
nungen entspricht, von denen hier die Rede ist. Zweifellos hat es immer
Zwecke gegeben, die durch die Ausiibung bloBer Macht nicht erreicht wer-
den konnten. Aber die hier relevante Frage ist die, welchen Anteil an allem,
was Gegenstand und Ziel von politischer Macht je war und sein kénnte, die-
Jenigen Dinge haben, die sich nicht mehr mit Macht erreichen lassen, und
von welcher Dignitit sie im Verhéltnis zur klassischen K onzeption von Macht
sind. Und auch: in welcher Tendenz entwickelt sich die Proportion dieses
Anteils ?

Man muB, um diese Fragen zu beantworten, von der primitivsten Form
der Machtausiibung ausgehen, von der Identifizierung des Menschen mit sei-
ner physischen Leistungskraft und der Verfiigung tiber diese. In dieser ele-
mentaren Betrachtung 1Bt sich Arbeits- und Kampfkraft aus der Zahl der
Menschen errechnen, die im Erzwingungsbereich einer politischen Struktur
stehen. Aber gerade diese Art von Macht im klassischen Sinne ist ebenso
uninteressant wie irrelevant geworden. Heute heil3t, industrielle und milité-
rische Kapazititen zu beherrschen, iiber die « Képfe» im engeren und eng-
sten Sinne, also nicht mehr in dem der pars pro toto, zu verfiigen. Das Schei-
tern der Kolonialherrschaften ebenso wie das der Blockbildungen ist mit
diesem Vorgang verbunden. Erweiterung von Grenzen, Verfiigung iiber
Territorien und deren Bevolkerungen sind ineffektiv geworden, weil man die
Kopfe dadurch verliert, dal3 man sie gegen ihren Willen beherrscht. Wihrend
das physisch zu erzwingende Aufgebot menschlicher Kraft und Geschick-
lichkeit fast beliebig technisch ersetzt werden kann, bleibt spontane Intelli-
genz und Erfindungskraft das Unerzwingbare. Wie immer man die Krifte
und Qualitidten nennen mag, die unter BotméBigkeit zu bringen Sache eines
expansiven politischen Willens gegenwirtig sein konnte: sie sind nicht mehr
so abtrennbar von der freien Zustimmung zu diesem Willen, wie es pure

132



Arbeitsleistung und Waffendienst, Zunftfertigkeiten und Funktionirsver-
stand gewesen sind. Deshalb unausweichlich die spdten und verspéteten Ver-
suche, imperiale Politik als ideologische zu betreiben.

DaB3 Macht in dem Augenblick, in dem sie gleichsam rein dargestellt
werden kann, ihre Schrecken verliert, liegt weniger als manche glauben in
dem Schrecken begriindet, der ihr entgegengesetzt werden kann, als viel-
mehr darin, daB ihre Ausiibung in fast lacherlicher Weise unergiebig ge-
worden ist und ihre Entwertung als politisches Ziel rasch fortschreiten muf.
Mag es so scheinen, als bestinde das Paradox der ohnméchtigen Macht vor
allem in der unhandlichen UbergroBe der Waffen, auf die sie sich stiitzt und
mit denen sie nichts ausrichten darf; dieses vordergriindige Phdnomen ver-
birgt die, wenn ich so sagen darf, humane Uberraschung, daB die Substanz
dessen, was durch Macht weder zu gewinnen noch zu beherrschen ist, in der
modernen Wirklichkeit entscheidend fiir den Bestand dieser Wirklichkeit
geworden ist. AufschluBireich dafiir ist der Punkt der technisch-kulturellen
Entwicklung eines Staates, von dem an die politische Sphére dieses Staates
sich Konflikte mit der intellektuellen nicht mehr leisten kann. Wir leben in
einer Welt, in der es ldstig werden muf3, Macht auszuiiben, und in der die
Attraktivitit der Macht in keinem Verhiltnis mehr zu den Risiken steht, die
um ihretwillen eingegangen werden miissen. Das muf3 nicht bedeuten, dal3
die politischen Verhaltensweisen sich phinomenal radikal veréindern. Aber
solche Unverdnderlichkeit kann Schein sein. Wir sehen auch auf anderen
Gebieten, wie zum Beispiel auf dem der Arbeitskimpfe, dall das klassische
Repertoire erworbener Verhaltensformen als Ritual festgehalten wird. Die
verbale Modalitdt, von der ich sprach, kann als Schwundstufe von rein
phdnomenaler Konstanz betrachtet werden. Aus der res-verba-Antithese
wire die verba-pro-rebus-These geworden — und das wiederum wire so
etwas wie die Wiederkehr der Sophistik aus ihrer platonischen Verbannung,
freilich unter einem neuen und der Tradition unausdenkbaren Aspekt.

Wer die Gegenwart aus dieser Tradition und mit ihren Mitteln iiberdenkt,
muB diese Analyse enttduschend, vielleicht erschreckend finden. Der Staat
sollte nicht mehr die wahre und wirkliche Erfiillung des zoon politikon sein,
sondern der Trager einer « Rolle» — und noch dazu einer bloBen Sprech-
rolle — in der Okonomie der menschlichen Geschichte ? Was in seiner Digni-
tat einmal von der Betrachtung des Kosmos her zu erfassen gewesen war,
sollte nun in der Sphire institutionalisierter Rhetorik angesiedelt werden?
Wenn hier Enttduschung und Erschrecken zu gewértigen sind, so bedarf ge-
rade dies der Untersuchung seiner Selbstverstindlichkeit. Der Bezug auf den
Wirklichkeitsbegriff mag hier zu Aufschliissen verhelfen.

Wie die Natur im Laufe der Geschichte der europdischen Kultur an
Schicksalhaftigkeit gegeniiber der Politik verloren hatte, so scheint diese
selbst durch die Relevanz anderer Strukturen iiberboten werden zu konnen.

133



Was das Leben bewegt und seine Geschicke bestimmt, das ist im hochsten
Mabe real: das Wetter kann der Inbegriff aller Realitdten, der Wettergott das
schlechthin hochste Wesen sein. An Unerbittlichkeit hat das politische
Medium des menschlichen Lebens seit langem das physische iibertroffen.
Zur Neutralisierung der Natur, zu der eigentiimlichen Irrealitit, die sie in
ihren Reservaten innerhalb der modernen Zivilisation fiir den Menschen an-
genommen hat, haben Wissenschaft und Technik gefiihrt. Die Schwierigkeit
des Sachverhalts besteht darin, daB3 der zentrale Strang der Wissenschafts-
geschichte der Neuzeit Wissenschaft von der Natur ist, dall aber eben diese
Naturwissenschaft im Fazit ihrer Erfolge dahin gefiihrt hat, dafl Natur als
Inbegriff der fiir den Menschen schicksalhaften Vorgegebenheiten abge-
blendet und nivelliert wurde. Dem Wechsel im Vorrang der Wirklichkeiten
ist das philosophische Denken nur zogernd gegen die Paradigmasetzung der
Tradition gefolgt. Wie schwer dem Vorrang des Politischen nachzudenken
war, findet sich in einem Brief von Marx unter dem 13.Mirz 1843 ausge-
sprochen, in dem er iiber Feuerbachs «Vorldufige Thesen zur Reformation
der Philosophie» schreibt: « Feuerbachs Aphorismen sind mir nur in dem
Punkt nicht recht, daB} er zu sehr auf die Natur und zu wenig auf die Politik
hinweist. Das ist aber das einzige Biindnis, wodurch die jetzige Philosophie
eine Wahrheit werden kann.»15 Konnte aber auch diese Phase schon Ver-
gangenheit sein oder im Ubergang zu Vergangenheit, in der Politik der Inbe-
griff schicksalstrichtiger Realitit fiir den Menschen ist? Die niichterne
Wahrnehmung der Sachverhalte, auf die es hier ankommt, verdeckt sich uns
durch den Kunstgriff, daBl neue und heterogene Faktoren ganz einfach unter
den Oberbegriff des Politischen subsumiert werden, weil man auf sie die
Institutionsschemata der klassischen politischen Ressorts iibertragen hat.
Es ist uns schon fast selbstverstindlich geworden, daBl es so etwas wie
Wirtschaftspolitik gibt, die nicht mehr im klassischen Sinne Handelspolitik
oder nur auch diese ist. Und sobald Wissenschaft als Basis der modernen
Lebensmoglichkeiten akut genug geworden war, wurde « Wissenschaftspoli-
tik» zum Range der Ressortfihigkeit erhoben und eben dadurch dem Cor-
pus von Politik integriert. Auch «Bildungspolitik» sieht nur so aus, als sei
sie die Fortsetzung des klassischen Kultusressorts.

Alles als Politik zu deklarieren, ist eine Verschleierung des Wandels der
realen Verhiltnisse. Wenn die Ausiibung von Macht nach innen und auflen
zur Definition des Politischen geworden war, so stand dahinter die Idee der
Selbsterhaltung des Staates als des Inbegriffs seiner Selbstzweckhaftigkeit.
Und Selbsterhaltung war eine jener aus dem Naturbegriff entnommenen
Kategorien des Politischen. In der Ablosung dieser Kategorien kann die
humane Chance des umrissenen Prozesses liegen. Was fiir diese Chance
spricht, ist die Verdringung des traditionellen Repertoires politischer Sub-
stanz, jener «groBen» Begriffe von den natiirlichen Grenzen, den legitimen

134



Anspriichen, von der Souverinitit, vom Lebensraum, von der Unabhingig-
keit der Bestandssicherung, vom Herr-iiber-sich-selbst-Sein — all dieser so
oft auf Leben und Tod erprobten und miBbrauchten Vorstellungen durch
eine neue Skala von Regulativen und Denkmdglichkeiten. Rousseau konnte
noch das Resultat seiner Erfahrungen beim Aufenthalt in Venedig als eine
der «groBen dem Gliick der Menschheit forderlichen Wahrheiten» aus-
sprechen: «Ich war zu der Einsicht gelangt, daB im letzten Grunde alles auf
die Staatskunst ankdme und daB jedes Volk, wie man es auch anstellen
mochte, niemals etwas anderes sein wiirde als das, was das Wesen seiner
Regierungsform aus ihm machen mubBte.» 16 Aber hitte er wohl zugelassen,
diesen «substantiellen» Begriff von Politik auf das anzuwenden, was heute
etwa als Wirtschaftspolitik nicht nur «auch», sondern vordringlich Politik
genannt wird?

Als Sachverhalt nicht zu bezweifeln ist wohl, dall Wahlen, Krisen, Re-
gierungsbildungen immer stirker unter dem EinfluB wirtschaftlicher Fak-
toren und Situationen stehen. Ganz davon zu schweigen, daB die Interessen
der wirtschaftlichen Existenz hinter der Durchsetzbarkeit fast aller Forde-
rungen anderer Provenienz, zum Beispiel der Wissenschafts- und Bildungs-
politik, stehen. Vor allem aber: wo noch vor wenigen Jahren oder Jahrzehn-
ten eine Regierung iiber einen auBenpolitischen Lapsus gestiirzt wire, iiber-
lebt sie heute spielend, wihrend eine geringfiigige Abschwichung der
Steigerungsrate der Produktion, ein Ausschlagen der Arbeitslosenziffer
nach oben sie in eine ausweglose Lage bringen. Wirtschaftspolitik ist nicht
nur ein Kabinettsressort, das es in Deutschland seit 50 Jahren — nédmlich
seit dem 21. Oktober 1917 — gibt; sie ist, obwohl sie den groBten Teil dieser
kurzen Geschichte ihres Kabinettsranges in Gestalt einer triiben Bewirt-
schaftungspolitik verbracht hat, immer mehr zur Substanz der Politik oder,
was dasselbe ist, zur Entsubstantialisierung ihrer historisch sanktionierten
Gestalt geworden. Und es scheint, daB die Verlagerung von politischer
Qualitidt auf das Wirtschaftsressort fortschreitet: der «Freiburger Impera-
tiv» Walter Euckens, der wirtschaftspolitisches Handeln auf die «Gestal-
tung der Ordnungsformen der Wirtschaft» beschréankte, wird gegeniiber dem
Postulat der Wachstumssteuerung zuriicktreten, nachdem der Automatis-
mus der Selbststeuerung alarmierende Schwankungen gezeigt hat.

In diesen Zusammenhang gehort die gewandelte Bedeutung der Finanz-
politik. Sie war iiber das Bewilligungsrecht des Parlaments das klassische
Instrument der Ausiibung von Macht im Staat, also Politik im genauesten
Sinn. Seit langem degeneriert sie erkennbar zu einer abhéngigen Variablen
der Wirtschaftspolitik, und zwar infolge der von dieser besorgten Steige-
rungsrate der Staatseinnahmen, die allein noch den Spielraum des Handelns
einer Regierung abgrenzen. Die Haushaltsdebatten der Parlamente, einst
deren grof3te Augenblicke in der Kontrolle der Exekutive, haben am ehesten

135



den Charakter des fiktiven Nachspielens einer vergangenen groBen Rolle
angenommen.

Die Schicksalhaftigkeit der Wirtschaftspolitik steht, nach traditionellen
MalfBstiben, in einem verbliiffenden MiBBverhéltnis zu der Tatsache, dal} ge-
rade ihr Instrument im wesentlichen das Wort der 6ffentlichen Rede ist: die
vertrauenswiirdige Information, die Beschworung zur Nicht-Intervention
anderer, Orientierungshilfen und Leitlinien, Zielprojektionen und Konsum-
ermunterungen. Wie auch immer sie sich das Ansehen eines Inbegriffs von
«MaBnahmen» geben mag — man weil}, wie wenig mit derartigem noch
auszurichten ist, wenn die Witterung dagegen steht, wenn elementares Zu-
trauen schwindet und undefinierbare Reserve aufkommt. Statt von den
Hebeln, deren sich die Macht bedienen kann, spricht man vom «Zerreden»
einer Konjunktur, vom Ausstrahlen von Vertrauen, von der verbalen Vor-
wegnahme des gewollten Umschwungs, von der Wirkung der Prognose auf
ihr Objekt, vom Investitionsklima (das wie ein « Betriebsklima» gepflegt sein
will) und vom «Impuls der schonen Worte». Solche Wortpolitik ist, was
immer sie sonst noch sein mag, in jedem Fall auch eine Demonstration von
Ohnmacht der Macht, also von unpolitischer Politik, wenn man «Politik»
als geschichtslose Konstante unterstellen wollte. Aber gerade auf einem
Felde, das nicht die Dignitit des Politischen seit jeher hat, kann auch Rhe-
torik am ehesten das Odium verlieren, Verfilschung der Wahrheit, Manipu-
lation einer sonst freien Willensbildung, Vertauschung von Schein und Sein
sei ihre unabdingbare Funktion. Entriistung freilich iiber die Trennung
von Worten und Realititen liegt immer im Schofle einer Tradition bereit,
die es mit dem eigentlich Seienden und den Sachen selbst zu tun haben
wollte. «Es soll, wer fiir die Wahrheit besorgt ist, seine Worte nicht mit
Absicht und besonderer Sorgfalt setzen, sondern was er will und wie er es
vermag auszusprechen suchen. Denn denen, die an den Worten hidngen und
ihnen Miihe zuwenden, entziehen sich die Dinge selbst.»1? Dall man dem
MiBverstindnis kaum entgehen kann, wenn man dies nicht als die selbst-
verstindlichste Norm zitiert, hat seinen Grund in dem elementaren « Kom-
plex» unseres geistigen Herkommens, Sophistik unmdglich zu machen und
nur die letzte Wirklichkeit selbst, die nach Sokrates immer eine Wirklichkeit
auBerhalb des Menschen und iiber dem Menschen gewesen ist, gelten zu
lassen. Die ontologische Depotenzierung des Staates als der « Wirklichkeit
der sittlichen Idee», dem gegeniiber «das Individuum selbst nur Objektivi-
tat, Wahrheit und Sittlichkeit als ein Glied desselben» besitzt 18, ist zwar eine
Regel fiir ein noch zu vollziehendes Umdenken, aber nicht ein solches, das
einen neuen Wirklichkeitsbegriff entwirft und den Gang der Dinge gleichsam
vorschreibt, sondern das nur die Aporie der Entmachtung der Macht rach-
vollzieht und vor der falschen Enttiduschung bewahrt.

Vielleicht wird man sagen, dies alles habe eine fatale oder assimilatorische

136



Ahnlichkeit mit der These vom Absterben des Staates im kommunistischen
Endzustand bei Marx. Uber Endzustinde freilich wage ich nichts zu sagen.
Es geht mir um eine Analyse von Tendenzen. Dabei darf man den Vorwurf
des Priparats nicht scheuen, denn Préaparate machen Unsichtbares sichtbar.
Der Sprachgebrauch vom «Absterben des Staates» erweist sich freilich
selbst als ein realistischer, ndmlich als gebunden an einen bestimmten Wirk-
lichkeitsbegriff, der den Staat in dem Augenblick als inexistent ansehen
wiirde, in dem er innerhalb des Schemas der res-verba-Antithese auf die
Seite der «bloBen Worte» geriickt wire. Aber die Transformation innerer
und #duBerer Konflikte, Storungen, Bedrohungen, Aggressionen auf die
Ebene des Wortes ist anthropologisch lingst vertrauter Sachverhalt, und
wir beginnen uns daran zu gewdhnen, daB die oft geschmihte «endlose
Diskussion» sehr wohl die momentane Entladung eines Konflikts ersetzen
und iibersetzen kann. In Platos Kritik der Sophistik war es der Inbegriff
rhetorisch-demagogischer Verworfenheit gewesen, den schwicheren Logos
zum stdrkeren machen zu wollen. Die Zustimmung, die diese Kritik wiahrend
unserer ganzen Tradition gefunden hat, beruhte auf der Vieldeutigkeit von
Logos im Griechischen. Voraussetzung der diskriminierenden Formel war,
daB der schwichere Logos dies wegen seines mangelnden Gehaltes an Wahr-
heit und Vernunft sein sollte; iiberlieBe man gleichsam die Logoi sich selbst,
ihrer inneren Kraft, so wiirde der wahrere der stirkere sein. Dieses natiirliche
Verhiéltnis wird durch rhetorische Kiinstlichkeit verfalscht. Dem entspricht
der moderne Aberglaube, politische Parteien wiirden ohne Zuhilfenahme
propagandistischer Kiinste im Verhiltnis der politischen Wahrheitsgehalte
ihrer Programme zum Zuge kommen. Das Ablésungsschema der wirksamen
Demokratie schlie8t aber im Grunde diese Voraussetzung aus und impliziert
vielmehr, dal3 wer an der Macht ist, mit Wahrscheinlichkeit das Recht ver-
spielt, an ihr zu bleiben, weil er die Beweislast fiir das, was zuvor nur Argu-
ment war, {ibernommen hat, wihrend die Opposition Alternativargumente
eben fiir diesen Fall anzubieten hat. Hier liegt weder die Macht in der Wahr-
heit noch die Wahrheit in der Macht. Macht heift potentia — und sie muB3 es
bleiben: Moglichkeit ist ihre Wirklichkeit. Es ist wiederum die falsche Leit-
vorstellung, Moglichkeiten «dridngten» auf Realisierung, die Wahrheit
darauf, erkannt zu werden, das Werkzeug zum Gebrauch, die Riistung zur
Schlacht. Es ist zwar noch kein moralischer Fortschritt, denjenigen, der
einen Konflikt fiir unvermeidbar hilt und drauf und dran ist loszuschlagen,
dazu zu bringen, sich auszusprechen; aber wo Moral nie realisiert werden
konnte, ist es vielleicht nicht der einzige und beste Weg, sie nur immer er-
neut zu fordern oder unter dem Stichwort « Reethisierung» mit einer triige-
rischen Romantik zu suggerieren, es habe sie dort einmal schon gegeben,
sondern die Realitdt selbst, der da vergeblich so lange etwas abverlangt
wurde, infrage zu stellen.

137



Machiavellis Trennung von Ethik und Politik ist durch die zynischen
Maximen seines Fiirstenspiegels ins Zwielicht geraten. Wenn er dem neu
zur Macht aufgestiegenen Fiirsten in einem Atemzuge so grundverschiedene
Ratschlige geben kann wie den, kein Mitglied des angestammten Fiirsten-
hauses am Leben zu lassen, und den, an den Gesetzen und den Steuern nichts
zu dndern, so erscheint uns dies freilich als unertraglich. Aber dieser Typus
von politischer Technik ist nicht nur auf die Praxis von Gift und Dolch abge-
stellt, sondern 148t auch schon die Entfaltung derjenigen Rationalitét er-
kennen, die sich damit begniigt, bestimmte Handlungen zu unterlassen oder
zu verhindern oder zu simulieren. In Machiavellis Trennung von Ethik und
Politik steckt auch, so paradox das klingen mag, die Konsequenz einer Theo-
rie des politischen Minimums. Der Ubergang in die verbale Modalitit setzt
voraus, dal Handlungen auf diesem Felde nicht mehr so heilig sein kdnnen,
dafB sie nicht durch Quasi-Handlungen «umbesetzt» werden kdnnten. Den
politischen Nominalismus, der dabei herauskommt, kann nur scheuen, wer
den Realismus als segensreich zu behaupten riskiert.

Natiirlich liegen auch Demagogie und Propaganda — eine Technik eher
der groBen als der bloBen Worte — auf dieser Linie. Aber ebenso ist lange
erkennbar geworden, daB es eine solide Technik zumindest der Vorschaltung
von Reden vor Handlungen, von Informationen vor Interventionen, wenn
nicht der Ersetzung dieser durch jene gibt. Den Irrtum, die Fehleinschédtzung
der Absichten und Potentiale und damit die irreversible Handlung eines po-
tentiellen Gegners zu verhindern, diesen so lange wie moglich als einen Kon-
kurrenten im rational planenden Denken zu betrachten, sich mit ihm auf
Signale iiber gemeinsame Denkstrukturen einzuspielen und ihn wissen zu
lassen, was und wie man selbst denkt, ist zum Inbegriff politischer Strategie
geworden, einer Strategie, die Politik mit anderen Mitteln als denen des
Wortes nicht mehr zulassen kann. Der Sinn gewaltiger technischer und wirt-
schaftlicher Anstrengungen besteht zu einem guten Teil darin, den Worten,
den Informationen, den Signalen ihre Glaubwiirdigkeit zu verschaffen und
zu erhalten. Natiirlich ist es selbst ein Spiel mit Worten zu sagen, daB hier
also die Worte Handlungen seien und nicht «nur» Worte. <How to do
things with words> heilt ein wichtiges Buch von J. L. Austin — vielleicht
mubB ein anderes noch geschrieben werden: <How to do nothing with words. >

Die Idee einer «offenen Welt» kann sich durchsetzen, sie ist wahrschein-
lich schon dabei, es zu tun. Und zwar nicht nur deshalb, weil die Niederlagen
der Geheimhaltung offenkundig, die Instrumentarien technischer Aufkla-
rung allgegenwirtig geworden sind und weil die innere Logik wissenschaft-
licher und technischer Prozesse in isolierten Systemen praktisch ein Aquiva-
lent der ausgeschalteten Kommunikation ergeben hat, sondern auch und vor
allem weil die Verfiigbarkeit von Information sich als wichtigster Faktor zur
Vermeidung von Krisen erwiesen hat. Schlechte Kalkulierbarkeit von Risi-

138



ken war einer der Hauptgriinde vieler groBer Krisen. Eine durchsichtiger
und durchlissiger gemachte Welt wird die Poker-Mentalitét in der Typologie
des Politikers anachronistisch werden lassen. Spielregeln des gegenseitigen
Sich-wissenlassens, ohne dies wissen zu lassen, haben sich ausgebildet.
Michte, die sich wie Feinde im klassischen Stil dimonisieren, verhdhnen,
bedrohen, haben unterhalb der Ebene der offiziellen Rhetorik stindige
Kontakte, wie die USA und China in Warschau. Sogar eine Umwertung
der groBen Spionagefille als einer Art von Okonomie der unfreiwilligen
Information hat sich angebahnt, jedenfalls wenn man bemerkt, wie bei Auf-
rechterhaltung drastischer Strafbestimmungen die Folgen durch Austausch
der Akteure aus der Welt geschafft werden. War frither auch der eigene
Mann im anderen Lager ein kaum honoriges Subjekt, so kann er heute nach
getaner Arbeit als eine Art Held der vorweggenommenen Information vor-
gezeigt und dekoriert werden. Man will nicht nur sicher vor Uberraschung
sein, sondern den anderen auch wissen lassen, daBl man es ist. Die Unwahr-
scheinlichkeit der groBen Geheimnisse will demonstriert, die Synchronisa-
tion im Ausbau der Potentiale verifiziert sein. Eine Vereinbarung iiber den
«offenen Himmel» konnte zwischen den Weltmichten nicht zustande ge-
bracht werden; aber schon wenige Jahre spiter begannen Aufklarungssatel-
liten eben diese Arbeit zu leisten, und erstaunlicherweise ist es niemals zu
einer dem U-2-Zwischenfall vergleichbaren Reaktion oder auch nur zu
einem deutlichen Protest geckommen. Auch die Publizistik leistet entlang
dem «Abgrund von Landesverrat» Ahnliches: sie erschwert den Regie-
rungen jeden Versuch, Schicksalsmichtigkeit auszuiiben und unter nicht
objektivierbaren Voraussetzungen Kabinettspolitik zu betreiben. Die Un-
sicherheit hinsichtlich dessen, was kiinftig noch mit dem strengen Interdikt
des Verrats belegt werden kann, ist symptomatisch dafiir, dall der Aggregat-
zustand der politischen Wirklichkeit in Verinderung begriffen ist.

Die Wirklichkeit, auf die man sich beruft, wenn man politischer « Realist»
zu sein beansprucht, gewinnt ihren Ernst und ihre Verbindlichkeit erst dann,
wenn der Staat in seinem eigenen Anspruch auf Realitit nicht mehr mit ihr
konkurriert, wenn er nicht mehr die Notwendigkeit zu sein vorgibt, der er
doch nur zu geniigen hat. Das wird deutlich, wenn die Entscheidungen, die
heute moglich geworden sind, als politische nicht mehr getroffen werden
konnen. Es ist dies, was man einen Substanzverlust nennt; ob mit Recht
Verlust, sollte infragegestellt werden, ob mit Recht Verlust von Substanz,
bleibt an die hier thematische Voraussetzung des Wirklichkeitsbegriffs und
seiner Konstanz gebunden.

I1I.

Wenn nicht die Bedingungen gezeigt werden konnen, unter denen der Welt-
friede als Resultat einsichtiger Prozesse erreichbar wiirde, gerat diese unver-

139



zichtbare Norm aus der Resignation gegeniiber ihrer Durchsetzbarkeit in
die Nihe eschatologischer Hoffnungen, die immer bedeuten, daB erst der
Untergang der Welt eine neue Welt moglich macht. Wenn aus diesem Schema
religioses Vertrauen ausgetrieben ist, 1463t es sich umdenken in die magische
Formel, daB3 die Zerstérung des Bestehenden die Qualitit des Kommenden
verbiirge. Nun darf man nicht aus dem Auge verlieren, daB3 die Depoten-
zierung des Staates nicht mehr ermdglichen kann als einen Frieden von
gleichsam technischer Qualitdt. Sein Imperativ ware hypothetisch, nicht
kategorisch. Er wiirde als Bedingung fiir anderes gewollt. Aber was wire
dieses Andere?

Der Gedanke, man miisse die Menschen zuerst gliicklich machen, dann
wiirden sie ganz von selbst auch friedlich, ist tief in der utopischen Tradition
verwurzelt. Aber er setzt schon voraus, da3 die Wirklichkeit des Staates
nicht von derart autonomer Dichte wire, um sich dem Friedenswillen der
Biirger entziechen zu kénnen. Der Mangel dieser Voraussetzung zwingt dazu,
die Friedensproblematik als eine Sache technischer Vernunft wie eine Vor-
frage zu dem zwar wesentlicher, aber kaum akuter anmutenden Thema zu
behandeln, wie denn eine Menschheit im Frieden leben werde, was sie aus der
thr technisch vermittelten Chance machen kénne. Die Unvermeidlichkeit
des Friedens ist nicht seine GewiBBheit, aber auch noch nicht seine Attraktivi-
tiat fiir die menschliche Gliicksphantasie. Die Utopie impliziert nicht die
Rationalitit; sie muB sie iiberbieten, ohne sie dabei zu zerstoren. Es gibt
Grund, an diese Zuordnung zu erinnern. Einer hochfliegenden Imagination
menschlicher Moglichkeiten muf3 es als Verrat an der Utopie erscheinen,
wenn als rationale Konsequenz fiir moglich gehalten wird, was doch nur als
humane Anstrengung mit der emphatischen Gebarde der groBen Anderung
verwirklicht werden sollte. Die Verflechtung der beiden Probleme muf} auf-
gelost werden. Die Utopie kann nicht den Frieden verheillen, da er doch ihre
Bedingung ist; der Weltfriede bringt nicht schon als solcher das Weltgliick
der Menschheit. Denn er ist nur der erste Schritt, um an diesem nicht ver-
zweifeln zu miissen. Es ist erschreckend, wie wenig Probleme des Menschen
durch den Weltfrieden gelost werden; dennoch ist er das Problem der Pro-
bleme. Begeisterung, Entfachung der konstruktiven Krifte kann freilich nur
bewirken, was nach dem gewonnenen Frieden kommen konnte. Solche Zu-
kunft wird jede Gegenwart infrage stellen, aber das darf nicht bedeuten,
ihr die Wahrnehmung des Minimums an rationalen Erwartungen zu versa-
gen, die sie sich zurechnen kann.

Auch wenn man darauf besteht, daff die Norm des Friedens nicht Be-
standteil einer Utopie sein kann, weil sie als Bedingung der Moglichkeit von
Entwiirfen gliicklicher Zustinde die Evidenz besitzt, die jedem dieser Ent-
wiirfe versagt bleiben muB, ergibt sich dennoch ein wichtiger Zusammen-
hang zwischen Utopie und Friedensproblem, nachdem in der Neuzeit

140



utopisches Denken wesentliche Instanz fiir die Kontingenz des Staates, also
gegen das platonische Moment in der Staatstheorie, geworden ist. Aber
diese geschichtliche Funktion, die die Utopie zugunsten der Moglichkeit des
Weltfriedens hat, darf die Differenz nicht verwischen, dall das Problem des
Friedens unter der Voraussetzung der Konsistenz mit den gegenwartig be-
stehenden Gegebenheiten betrachtet werden muB, weil die Anndherung an
diesen notwendigen Zustand erfordert, «daB jede Zwischenform, jede Uber-
gangsphase, in sich existenzfihig sein mufi» 1%, Man mag eine Mutation des
Menschen fordern kénnen, damit alle Menschen gliicklich werden, aber man
kann nicht auf der Forderung nach einer radikalen Anderung der menschli-
chen Gesinnung ansetzen, um jenes Unvermeidliche zu erreichen, daBl die
Menschheit ihre bloBe Existenz bewahrt.

Die Utopie hilt jeder Realitit die Moglichkeiten vor, die sie ausgeschla-
gen hat, und gibt dadurch den Zustinden und Institutionen die AnstoBigkeit
der Kontingenz alles nur Tatsdchlichen. Die Realitit gesteht ihre Kontingenz
nie an sich selbst ein, sondern verbirgt sie, indem sie sich den Ausweis der
zwingenden Konsistenz verschafft. Indem die Neuzeit sich durch einen Be-
griff der Konsistenz ihrer Geschichte, nimlich den des Fortschritts, selbst
zu bestimmen suchte, erwehrte sie sich der Infragestellung nicht nur durch
die theologische Transzendenz, sondern auch durch die Transzendenz der
Utopie. Als stindige Verwirklichung von Maoglichkeiten 1Bt der Fort-
schritt vergessen, dafl dies doch immer nur die in der Verlingerung einer
gegenwartigen Wirklichkeit liegenden Mdglichkeiten sind. Die literarische
Spezies der Utopie wird aus ihrer urspriinglichen Funktion verdringt, so-
bald sie fiir den Fortschritt in Dienst genommen wird: ihre Transzendenz
wird als Schein der Auslassung einer Zeitstrecke gedeutet und dadurch in die
Immanenz der einen Zeit zuriickgeholt. Die Zukunftsutopie als Extrapola-
tion dessen, was ohnehin kommen muB, vermag Optimismus oder Resigna-
tion zu erzeugen, aber beides als Einstellungen, die die Geschichte sich selbst
zu iberlassen geneigt sind. Insofern ist die Verdringung der exotischen
Utopie durch die Zukunftsutopie, der sozialen durch die technische, ein
Vorgang des Funktionsschwundes, weil darin der Wirklichkeitsbegriff der
Konsistenz mit der Kategorie des Fortschritts iibernommen wird. Daf3 die
utopische Provinz ihren Namen nach keinem Ort hat, meint gerade, dal3
sie auBerhalb des Kontextes der Realitdten steht.

Sie bleibt daher auch in eigentiimlicher Weise unbetroffen durch das,
was Hegel in der Vorrede zur <Rechtsphilosophie> in Ablehnung aller Ver-
suche, den Idealstaat zu entwickeln, sagt: um zu «belehren, wie die Welt
sein soll» komme «ohnehin die Philosophie immer zu spédt». Die Utopie
kann freilich nicht belehren, wie die Welt oder wie der Staat sein soll, aber
doch, daB sie nicht so sein miissen, wie sie sind, daB das BewubBtsein ihrer
Selbstverstiandlichkeit anfechtbar ist. Die Kontingenz, die aus der Utopie

141



folgt, ist die Antithese zur Evidenz der Idealitit, aus der die Metaphysik den
Kosmos abgeleitet hatte. Diese unausweichliche und den Raum der Mog-
lichkeit ausfiillende Ordnung — das haben schon die Gnostiker empfunden
— konnte tyrannisch werden, das BewuBtsein der Gefangenschaft und der
Erlosungsbediirftigkeit erwecken oder auf den Ausweg der Flucht in die pri-
vate Mystik verweisen. Fiir den Staat, der sich auf seine kosmische Dignitat
berufen wollte, galt die Gefahr dieses Umschlages ins Zwanghafte nicht
minder: ihm konnte nicht bestritten werden, das Leben seiner Biirger bis
auf den Grund in Anspruch zu nehmen. Die Alternative des Kosmos war
das Chaos, und aus ihr erwichst jene Unausweichlichkeit, sich der gegebenen
Ordnung zu fiigen. Noch bei Hobbes ist dies die Struktur des Arguments, das
die Unaufloslichkeit des Staatsvertrages und des daraus gefolgerten Absolutis-
mus als den Inbegriff der Vernunft selbst demonstriert: Selbsterhaltung des
Staates als elementare Definition aller politischen Akte ist die delegierte
Selbsterhaltung der Individuen. Der Einzelne tritt in den mythisch-praexi-
stenten Vertrag ein wie in die Erbsiinde, er soll sich als Rechtsperson immer
schon preisgegeben haben und dennoch den gegen sich selbst gerichteten
puren Zwang als Konsistenz eines von ihm zu verantwortenden Rechtszu-
standes legitimieren. So macht sich die Vernunft sogleich dem « UberschuB3»
dienstbar, den sie im faktischen Staat vorfindet, statt diesen von der Oko-
nomie des Unausweichlichen her zu problematisieren. Dennoch ist nicht die
Rationalitit dieses Modells der Staatsbegriindung als solche zweifelhaft,
sondern der Widerspruch zwischen dem Vertragsmotiv und der vermeintlich
aus ihm notwendigen Preisgabe der Rechtspersonalitit: man kann sich nicht
aufgeben miissen, um sich zu erhalten.

Jede rationale Argumentation, wie der Friedensnorm Geniige verschafft
werden kann, wird eine formale Ahnlichkeit mit der Konzeption des Staats-
vertrages haben: wie der Staat die Rationalitit der Individuen, denen der
Naturzustand Untergang bedeuten wiirde, représentiert, so stellt die Siche-
rung des Friedens die Rationalitit der Staaten dar, zu deren Untergang
heute ein zwischenstaatlicher « Naturzustand » fithren mu3. Wenn die Staats-
theorie der Neuzeit die Selbsterhaltung des Staates zum hochsten politischen
Prinzip macht, wird sie sich nicht nur daran messen lassen miissen, ob sie in
jedem ihrer theoretischen Schritte diesem Prinzip dient, sondern sie wird dafiir
beweispflichtig, daB sie ihm geniigt. Dieses Kriterium gilt gerade fiir den auf
der Ebene der Staaten wiederkehrenden «Naturzustand» des Rechtes aller
auf alles und damit des absoluten Widerstreits der Bedingungen der Selbst-
erhaltung aller. MuBte nicht dieselbe Rationalitit, die die Individuen zu je-
nem pactum subiectionis als der Preisgabe ihres absoluten natiirlichen Rechts
motiviert hatte, auch auf der Stufe des absoluten Rechtes der Staaten zwin-
gend werden ? Das kann nur heien: in der Konsequenz der Idee der Preis-
gabe von Rechten durch Vertrige mufite es einen Staatsvertrag der Staaten

142



geben, wenn dem Zwang der Vernunft aus dem Prinzip der Selbsterhaltung
Geniige getan werden sollte. Aber in diese Offnung ihrer Konsistenz war die
klassische Staatsvertragstheorie nicht vorgedrungen, und zwar deshalb,
weil sie nicht das abstrakte Prinzip der Erhaltung des Staates, sondern das
konkrete der Erhaltung bestimmter, aus den gegebenen physischen Einhei-
ten der Volker und ihrer Territorien historisch hervorgegangener Staaten
und Staatsformen vertrat. Als Konsequenz der Staatsvertragstheorie und in
dieser Ausdriicklichkeit ist die Forderung nach dem «Staatsvertrag der
Staaten» von Destutt de Tracy in seinem Montesquieu-Kommentar von
1819 ausgesprochen worden.

«Die Nationen sind hinsichtlich ihres gegenseitigen Verhéltnisses in dem
Zustande, worin sich Wilde befinden wiirden, welche zu keiner Nation
gehoren und durch kein Gesellschaftsband untereinander vereinigt sind
und die also, um Schutz zu finden, keinen Gerichtshof anrufen und keine
offentliche Macht in Anspruch nehmen kénnten. Es miiBte sich wohl jeder
seiner personlichen Krifte zu seiner Selbsterhaltung bedienen...» Den
Staaten fehle untereinander, um zu einem Zustande der «vollendeten und
organisierten Gesellschaft» zu gelangen, nur noch die Griindung eines ge-
meinsamen Gerichtshofes und einer iibergeordneten Zwangskraft. Diese
Zielsetzung sei zwar stets als ein Hirngespinst angesehen worden, aber von
der Theorie des Staatsvertrages her gesehen sei dieser zweite Schritt zur
Uberwindung des « Naturzustandes» wahrscheinlich nicht einmal so schwie-
rig, wie der erste gewesen sein muB. Die Utopie ist hier in die Konsistenz des
Fortschritts hereingeholt. Aber konnte nur der Logik vertraut werden ? Wohl
so lange nicht, wie der «Naturzustand» unter den Staaten die absolute
Gefihrdung aller durch alle noch nicht enthielt, die Hobbes fiir die Indivi-
duen vorausgesetzt hatte. Zumindest die Subjekte der Geschichte, die fikti-
ven Personalititen der Staaten, konnten noch als jeden Krieg und jede Krise
iiberlebend gedacht werden; das enthielt dem Gedanken der Wiederholung
des Staatsvertrages seine zwingende Kraft vor. Nicht nur deshalb aber er-

~schien es als undenkbar, daB der Akt der zweiten und endgiiltigen Uberwin-
dung des «Naturzustandes» dem ersten analog sein konnte; vielmehr war
das Moment der Selbstpreisgabe an eine iibergeordnete Gewalt das der letzt-
giiltigen Wirklichkeit des Staates schlechthin Widersprechende.

So konnte auch Kant in seinem philosophischen Entwurf «Zum ewigen
Frieden» von 1795 iiber die Konstruktion eines rechtsstiftenden «Friedens-
bundes> souveriner Staaten nicht hinausgehen, obwohl er ausdriicklich
sagt, sie miiBten in ihrem Verhiltnis untereinander als im « Naturzustand»
befindlich betrachtet werden; die Fraglosigkeit der Hypostasierung des
Staates wird nicht durchbrochen, indem jenes foedus pacificum wirksam
werden soll, ohne daB die Staaten «sich deshalb (wie Menschen im Natur-
zustande) Offentlichen Gesetzen und einem Zwange unter denselben unter-

143



werfen diirfen». Die Zukunft des groBBen Friedens in der «Idee der Foderali-
tat» als dem «Surrogat des biirgerlichen Gesellschaftsbundes» liegt zwischen,
nicht iiber den Staaten. Die positive Vernunftidee einer « Weltrepublik» er-
weist sich zwar als logisch, nicht aber als historisch konsequent, weil sie bei
dem einmal bestehenden Pluralismus der Staaten den Selbstwiderspruch
gegen den einem jeden inhdrenten Willen zur Selbsterhaltung voraussetzen
wiirde. Hegel deduziert in der «Rechtsphilosophie»2? daraus, dall der Staat
«Individualitat als ausschlieBendes Fiir-sich-sein» ist, Staaten seien nicht
nur faktisch «im Naturzustande gegeneinander», sondern dieser Zustand
bleibe uniiberbietbar, denn «ihre Rechte haben nicht in einem allgemeinen
zur Macht iiber sie konstituierten, sondern in ihrem besonderen Willen ihre
Wirklichkeit». Diejenigen, die eine iibergeordnete Gesamtheit auch nur von
der Art eines Staatenbundes wiinschen, « wissen wenig von der Natur einer
Gesamtheit und dem Selbstgefiihl, das ein Volk in seiner Unabhingigkeit
hat». Wenn es den « Gang Gottes in der Welt» manifestiert, daB der Staat
ist, dann ist dieser Absolutismus der Realitit des Staates jedenfalls die Sack-
gasse fiir die Norm des Friedens, und konsequent kann der «Streit der
Staaten... nur durch Krieg entschieden werden». Im Staat «etwas Tech-
nisches mehr als etwas Geistiges» zu sehen?2l, also etwas, was nach Hegel
«nicht den emphatischen Namen eines Wirklichen verdienen» kann, 6ffnet
zumindest wieder den Spielraum dessen, was «keinen groBBeren Wert als den
eines Mdoglichen hat». Es wird nochmals deutlich, was es heilit, den Wirk-
lichkeitsbegriff als Fundament der Staatstheorie zu thematisieren und der kri-
tischen Befragung auf seine Implikationen fiir die Friedensnorm auszu-
setzen. Die gleichsam abgebrochene Konsistenz der Staatsvertragstheorie ist
dafiir nur ein Demonstrationsmodell.

Die klassischen Staatstheorien haben die Schwiche, daBB der ProzeB der
Konstitution des Staates in einem einzigen entscheidenden Schritt zu einer
in sich konsolidierten Struktur fiihren soll. Dieses unausgesprochene norma-
tive Erfordernis hat selbst die Rezeption der Staatsphilosophie Montes-
quieus zur Dogmatik der Gewaltenteilung erstarren lassen und sie in eine
Reihe mit anderen «Bauplidnen» geriickt. Aber jede Lektiire des <Esprit des
Lois» zeigt, daB es hier nicht darum geht, die Heraufkunft des Staates aus
dem vorstaatlichen Zustand zu beschreiben, sondern den immer schon vor-
gefundenen historischen Staat auf die MaBe humaner Ertriglichkeit zu
bringen. Montesquieus Abneigung gegen die Staatsvertragstheorie beruht
darauf, daB3 es thm nicht darum ging, den Staat zu begriinden und zu
«bauen», sondern darum, die genuine Dynamik der Macht aufzufangen
und zu hemmen. Der Trieb zur Machtausiibung erschien ihm als die vorge-
gebene, als Natur in die Geschichte eingebrachte Energie, und nichts war zu
unbedeutend und gering, was dieser Energie entgegengesetzt werden konnte.
Noch dem Despoten konne gelegentlich menschliche Rithrung Einhalt ge-

144



bieten — so wie dem Meere, das die ganze Erde iiberfluten zu wollen scheine,
auch kleinste Hindernisse am Strand, Kiesel und Griser, Widerstand bieten 22.
Hohnend hat Voltaire dieses Gleichnis zerschlagen. Lakonisch merkt er an,
was das ZuriickflieBen des Meeres bewirke, seien nicht Griser und Kiesel,
sondern das Gesetz der Gravitation.

Solcher Zusammenprall elementarer Metaphern 1468t mit Erschrecken
verspiiren, wie die konstruktive Schwiche des Gedankens den Kritiker zur
hirtesten Anschaulichkeit provoziert: was einmal den Typus des Naturereig-
nisses annimmt, schliet noch den geringsten Spielraum des Wortes und der
humanen Affektion aus. Die Richtigstellung des Bildes, die Berufung auf das
Naturgesetz, riickt den Gedanken der Moderation des Staates ins Irreale.
Fast wie eine Illustration auf den Widerstreit der Metaphern ist die erste
Spur der Friedensproblematik, die sich bei Kant 40 Jahre vor dem Friedens-
traktat findet. Im November 1755 schreckt die Nachricht vom Lissaboner
Erdbeben mit seinen 30000 Toten Europa auf; Kant greift dreimal zur
Feder, um seinen Mitbiirgern das Ereignis zu erkliren, es noch einmal mit
der Theodizee der deutschen Aufklirung zu verséhnen. Aber zugleich zieht
der Krieg, der ein siebenjihriger werden sollte, ins Land, als Kant 1756 seine
<Geschichte und Naturbeschreibung des Erdbebens> abschlieBt. Der letzte
Satz hat seinen Adressaten, den preuBischen Konig, dem Kant eben noch
die <Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels> gewidmet
hatte: « Ein Fiirst, der, durch ein edles Herz getrieben, sich diese Drangsale
des menschlichen Geschlechts bewegen 146t, das Elend des Krieges von
denen abzuwenden, welchen von allen Seiten iiberdem schwere Ungliicks-
fille drohen, ist ein wohltitiges Werkzeug in der giitigen Hand Gottes und
ein Geschenk, das er den Volkern der Erde macht, dessen Wert sie niemals
nach seiner GréBe schitzen konnen.» Der Flut wirft Kant sein Steinchen
entgegen, appelliert mit der Naturkatastrophe gegen die politische, aber
sein Argument sind die « Drangsale des menschlichen Geschlechts».

I Nietzsche, Zur Genealogie der Moral
1I 13. — 2P. Winch, Die Idee der Sozial-
wissenschaft und ihr Verhéltnis zur Philo-
sophie. Frankfurt 1966, 56. — 3Th. Mann,
Betrachtungen eines Unpolitischen. Berlin
1918, 121. — 4<Souverinitit> ist hier kein
Grenzbegriff im Sinne der Definition von
Carl Schmitt: « Souverén ist, wer iber den
Ausnahmezustand entscheidet.» (Politi-
sche Theologie. Minchen 21934, 11 [1922].)
Aber die politische Qualitidt, die sich erst
im extremen Zustand «rein» darzustellen
vermag, tendiert darauf hin, nicht mehr auf
das faktische Eintreten dieser Bedingung

angewiesen zu sein, sondern das Defini-
tionsrecht fiir das, was extrem ist, in die
Hand zu bekommen. Dieser conceptus
terminator ist dem Politischen nicht essen-
tiell, aber essentiell attraktiv. Darin liegt
der Zusammenhang von Wirklichkeitsan-
spruch und Friedensproblematik. Die
Frage nach der Kompetenz fiir das, was
jenseits geregelter Kompetenzen liegt, ist
nicht mehr ein Problem innerhalb der
politischen Realitit, sondern der Konkur-
renz heterogener Realitit mit der politi-
schen. Hier wird jeder Widerstand gegen
eine Komparativierung beginnen missen.

145



— 5 Machiavelli und Galilei: E. Cassirer,
The Myth of the State. 1946. Dt. Ubers.
Zurich 1949, 180 ff. Galilei und Grotius:
E. Cassirer, Die Philosophie der Aufkla-
rung. Tibingen 1932, 324. — 7So in der
«Flichtigen Schilderung florentinischer

Zustinde> Goethe im Anhang zu seiner
Ubersetzung des Benvenuto Cellini (Arte-

mis-Ausg. 15, 883). — 71l Principe ¢. 6. —
811 Principe c.15. — 9Diderot, Pensées
philosophiques 32. — 19Schiller an Goethe,
19.1.1798. — 11 Neuerdings hat auch
quellenkritische Analyse die <Utopia> aus
der Zuordnung zur platonischen Tradition
und Rezeption herausgeriickt (H. SiiBmuth,
K. H. Gerschmann). Was bei Morus pla-
tonisches Geprdge und platonische Ab-
hingigkeit bezeugt, féllt in die letzte Phase
der Entstehung des Werkes und ist bereits
ein Stiick Selbstinterpretation in Richtung
auf den Gedanken der «Konkurrenz» mit
Platos «Staat>. Solche Stilisierung hat die
Leser des schnell zum Erfolg kommenden
Buches aufden Eindruck platonischer Nach-
folge fixiert. Aber die Unterstellung einer
Tradition dient der Betonung des Konkur—|
renzgedankens: schon der ersten Ausgabe
ist ein lateinisches Gedicht vorangestellt, in
dem der utopische Staat als moglicher
Sieger tiiber den platonischen gepriesen
wird, und der darauf folgende Geleitbrief

146

des Petrus Agidius empfiehlt die «Utopia>
als einen fur alle Menschen wichtigeren Be-
sitz als den des platonischen Werkes. —
12 (Jsthmum perfodere> gehort zu den Pro-
verbien, die Erasmus von Rotterdam —
seit 1499 zum Freundeskreis des Thomas
Morus gehorig — in den <Adagia> behan-
delt. (Opera II 1030 BD.) Zur Formel
<inviolata terra> vgl. das bei Varro tber-
lieferte Dikaiarch-Zitat (ed. Wehrli, fr. 48).
— 13C. F. von Weizsicker, Friede und
Wabhrheit. In: Die Zeit 26/1967. — 14Berge-
dorfer Gesprache zu Fragen der freien
industriellen Gesellschaft Nr. 24, 1966. —
LLMEGA I 1/2, 308. — 18Confessions IX
(1756). — 17Clemens Alexandrinus, Stro-
mata II 1; § 3.2. — 18Hegel, Grundlinien
der Philosophie des Rechts § 257/258. —
19C. F. von Weizsicker, Bergedorfer Ge-
spriche Nr.24, S.12. Dieses wichtige
Prinzip jeder Erorterung des Friedenspro-
blems bezeichnet v. Weizsdcker als «Spe-
zialfall des sehr allgemeinen Satzes aus der
darwinistischen Evolutionstheorie..., daf
nur diejenigen Lebewesen heute existieren
konnen, deren simtliche Vorfahren zu jeder
Stunde der vergangenen Geschichte lebens-
fihig waren» (a.a.0. S.9). — 20 §§ 322,
333, 334. — 21 Th. Mann, Betrachtungen...
121. — 22Esprit des Lois II 4 (éd. Didot,
1846, p. 198 mit der Note Voltaires).



	Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

