
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

Autor: Blumenberg, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


barn hinüberblicken. Allein Resignation sollte so wenig erlaubt sein wie
flacher Optimismus : Es gibt die schöne Geschichte von jenem alten französischen

Marschall, der von seinem Gärtner begehrte, er solle ihm einen Baum
pflanzen, weil er so gern im Schatten eines Baumes die Mittagsstunde
verbringe. Und auf den Einwand, der Baum werde hundert Jahre brauchen, bis
er vollen Schatten spende, entgegnete der Marschall: «Dann ist keine Zeit
zu verlieren — pflanze ihn noch heute nachmittag!» Vielleicht, wer will es

wissen, wird es doch einmal ein Baum der Erkenntnis, dessen Früchte wie
die Grenzen, so die Größe menschlicher Existenz symbolisieren und mit der
Sündhaftigkeit zugleich Humanität, Würde und Verantwortung.

Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

HANS BLUMENBERG

Das Verhältnis des Staates zur Norm des Friedens steht unter der Bedingung
seines Wirklichkeitsbezuges. Und zwar im doppelten Sinne: einmal der
Wirklichkeit, die der Staat für sich selbst beansprucht und in politischen
Akten manifestiert, und dann der Wirklichkeit, die er dem zubilligt, was er
selbst nicht ist. Der Wirklichkeitsbegriff ist ein Kontrastbegriff; er entzieht
sich der Definition, denn « definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat»1.
Der jeweils zwingendere Anspruch, das am wenigsten Überhörbare und zu
Übersehende, womit wir rechnen und was uns Zumutungen stellt, wofür man
sich schlägt und wogegen man rebelliert, was Emotionen und Opfer zu
mobilisieren vermag — das alles und zumindest dieses hat Wirklichkeitsrang.

Wie Wirklichkeit verstanden wird, gehört zu den «Implikationen des

Begriffs einer Lebensform»2, aus denen der Komplex von Handlungen eines

Individuums oder einer Gesellschaft — jenseits der Unterstellung, es gebe

nur Reaktionen auf Reize — als Einheit eines sich Regeln gebenden oder
doch prinzipiell auf Regeln reduzierbaren Verhaltens zu Realitäten begriffen

werden kann. Auf den Wirklichkeitsbegriff konvergieren theoretische
und praktische Einstellung.

Im Komparativ und in konkurrierender Präsenz wird verstanden, was es

heißt zu sagen, der Staat beanspruche Wirklichkeit und lasse sie zu für das,

121



was «neben, über, außer dem Staate und oft genug gegen ihn»3 existiert. Am
Präparat der extremen Situationen läßt sich das demonstrieren : in die
Konjunktur seiner Realität als der äußersten und ausschließenden Verbindlichkeit,

der Evidenz seiner Notwendigkeit und seines zum Absolutismus
tendierenden Rechtes rückt der Staat im Kriege, auch schon am Rande des Krieges,
auch schon in der simulierenden Vorwegnahme des Krieges als eines «kalten».

Die Krise erst essentialisiert die Existenz des Staates; der Notstand
ist der Paradefall seiner Rechtfertigung. Wer sich für den Staat als «höhere
Wirklichkeit» engagiert und sich mit ihm identifiziert, denkt ihn als Subjekt
von Krisen — und damit nur zu leicht in Krisen hinein. Es verwundert nicht
die Insistenz, mit der Politiker an der Macht der perfekten Regelung eines

möglichen «Notstandes» nachsinnen. Auch die manipulierte äußere Krise
als Instrument innerer Stabilisierung von Macht ist geläufiges politisches
Handwerk. Bei einem technischen Standard allerdings, in dem reale Kriege
den Staat selbst und als solchen gefährden, seine Identität selbst als Subjekt
von Krisen zerbrechen können, wird der hypothetische Krieg, der
«Phantomkrieg», zu einem Medium, das Staaten zu kristalliner Solidität zu
bringen verheißt. Es gibt also eine Korrelation zwischen der Gefährdung des
Friedens und der Evidenz des Staates, und sie legt es nahe, auf eine analoge
Korrelation zwischen der Debilität des Staates und der Stärkung des Friedens

zu schließen. Diese Korrelation macht freilich noch nicht die Depoten-
zierung des Staates zur Kausalität friedlicher Evolution, wenn auch gilt,
daß der Staat Subjekt des Friedens seit je nur im Zustand der Erschöpfung
gewesen ist: seine Frieden sind schon immer «kalte» gewesen. Diese Art von
Frieden braucht nicht eigens geschlossen zu werden; sie ist der Inertialzu-
stand der politischen Welt, der so lange besteht, wie ihn nicht einwirkende
Kräfte stören. Nur der virulente Staat ist potentiell ein solcher Störfaktor.
Und Virulenz heißt hier : Wirklichkeit, auf den Komparativ von Wirklichkeit

tendierend.
Es ist ein elementarer aristotelischer Gedankengang, der uns annehmen

läßt, daß der Staat, wenn er etwas «von Natur Seiendes» ist, wie alles Natürliche

auf die Perfektion seines Zustandes hin agiert, also auf die Darstellung
seiner Notwendigkeit an jedem Ort und in jedem Augenblick, nicht nur auf
die Sicherung der Bedingungen seiner nackten Existenz, sondern auf die
Prävention gegenüber jeder Möglichkeit ihrer Verunsicherung. Seine Entelechie

ist dichteste Präsenz und unentrinnbare Potenz, wie sie eben nur im
Medium der Krise verifizierbar wird. Wie brauchbar immer das von Hobbes
geschaffene Modell gewesen sein mag, in dem der Naturzustand der Individuen

als die Auslieferung aller an alle rational in die Konvention absoluter
Herrschaft aufgehoben wird — das Individuum tritt dabei doch nur in einen

neuen, freilich mittelbaren «Naturzustand» ein, in dem es ohnmächtig
vermittelt wird an «die Geschichte» als die eigengesetzliche Vollstreckung

122



jener Konvention, an die Selbstverwirklichung des Staates, der sich vom
Nullpunkt jener ihn begründenden Rationalität ablöst und in eine zweite
Naturalität übergeht, die — wie alles, was «natürlich» ist — das strikteste
Verbot des Zweifels an dem, was ist und wie es ist, impliziert.

Aber: gibt es keinen anderen Zusammenhang zwischen der Norm des

Friedens und der Wirklichkeit des Staates als den der Friedlichkeit aus
Erschöpfung, aus dem Kalkül der gerade nicht zureichenden Macht und der
Ungunst der Gelegenheit? Ist der Wirklichkeitsbezug des Staates — und
damit sein Verhältnis zur Norm des Friedens — eine Konstante in der
Geschichte und damit für die politische Theorie? Dem nachzugehen, nötigt zu
einem Umweg.

I.

Die Theorie des souveränen Staates ist ein Resultat des verfallenden
Mittelalters. Es wäre Romantik, das gegen sie sprechen zu lassen4. Diese
Staatstheorie hatte ihre systematische Formulierung aus der Rezeption der
<Politik) des Aristoteles seit dem 13. Jahrhundert gewonnen und in der
Zuspitzung des mittelalterlichen Gewaltenstreits geschärft. Was Aristoteles
geliefert hatte, war im Gegensatz zur platonischen <Politeia> nicht so sehr
eine Lehre vom vollkommenen Staat, als vielmehr eine solche von der
Vollkommenheit des Staates, insofern er die menschliche Natur als die eines

«politischen Wesens» erfüllt. Aus dieser Voraussetzung ergaben sich zwei
Folgerungen : erstens die der «Natürlichkeit» des Staates kraft seiner
anthropologischen Fundierung; zweitens die Unüberbietbarkeit der Staatstheorie
durch eine sie transzendierende Theorie der Ordnungsverhältnisse unter
Staaten oder der Rationalität ihrer Selbstaufgabe zur Konstitution höherer
Strukturen.

Am Anfang des 16. Jahrhunderts war dieses Resultat der Scholastik, das
in den Einzelheiten der Rezeption und Umformung aristotelischer
Prämissen im 14. und 15. Jahrhundert hier nicht zu erörtern ist, schon ein
Bestandsstück der Tradition. Aber jetzt wird diese traditionelle Staatstheorie
von zwei entgegengesetzten Positionen her gleichsam in die Zange genommen:

einerseits von der Berufung auf den Realismus der politischen
Situationen und einer Theorie der ihnen entsprechenden Verhaltensweisen her;
andererseits von der Ausbildung der rationalen Fiktion in Gestalt der

Utopie her. Für das eine steht der <Principe) Machiavellis, für das andere die
<Utopia) des Thomas Morus.

Beide Werke — man muß sich dieses Faktum immer wieder vor Augen
halten — sind fast in demselben Augenblick der Geschichte entstanden.
Der Traktat über den Fürsten war Ende 1513 in der ersten Redaktion
fertiggestellt, erschien freilich im Druck erst nach dem Tode seines Verfassers 1532

123



in Rom. Der Traktat <Über den besten Zustand des Staates und die neue
Insel Utopia) wurde 1516 in der lateinischen Fassung in Löwen gedruckt;
die erste englische Ausgabe erschien 1551 in London. Was bedeutet die
Gleichzeitigkeit des Auftretens dieser beiden extremen Ausprägungen
politischer Theorie?

Ernst Cassirer hat zuerst den <Principe) Machiavellis mit den <Discorsi)
Galileis der Bedeutung und geschichtlichen Funktion nach verglichen,
obwohl mehr als ein Jahrhundert zwischen der Entstehung der beiden Werke
lag. Dieser Vergleich bleibt erregend, weil sein Recht so handgreiflich zu sein
scheint und sich doch der begründenden Erfassung immer wieder entzieht.
Entscheidend ist die Herauslösung der Politik aus dem systematischen
Analogiefeld von Physik und Ethik, so wie Galilei die Physik von der
Metaphysik und zunächst auch von der Kosmologie aristotelischer Prägung lösen
mußte oder wie Hugo Grotius nach einer autonomen Begründung der
Rechtstheorie diesseits von Metaphysik und Theologie suchte. Machiavelli
war weniger der Begründer einer neuen Wissenschaft, der Theorie des

Staates in einem vergleichbaren Sinne, wie es Galilei für die neue Physik
werden sollte ; er war vielmehr derjenige, der einen neuen Gegenstand für eine

mögliche Wissenschaft in der Überschärfung des Präparats sichtbar machte,
eine Realität als solche zutage förderte. Denn Theoretiker war Machiavelli
wider seinen eigenen Willen : ein aus der Bahn des politischen Erfolges
geworfener Mann sieht sich gezwungen, von einer Sache nur zu reden, die zu
betreiben er allein als relevant ansieht. Theorie ist für ihn Surrogat, nicht
Voraussetzung des Handelns. Aber was ihn zum bloßen Nach-Denken im
wörtlichen Sinne verurteilt hat, ist selbst nur eine Form der Betroffenheit
von derjenigen absoluten Realität, die sich nicht «von außen» betrachten
läßt. Auch wo die Amoralität dieses neuen politischen Realismus auf ihren
theoretischen Widerstand stößt, im Anti-Machiavellismus der Aufklärung,
kann dies nicht Rückkehr zur vermeintlichen Einheit von Moral und Politik
sein; insofern war Machiavellis Autonomisierung des Politischen irreversibel5.

Indem Machiavelli die Realität des Politischen im Präparat demonstrierte,
vollzog er einen Bruch mit dem traditionellen Verständnis von Wirklichkeit
als Natur, so wie die neue Physik der <Discorsi) entstand, indem Galilei in
die Arsenale von Venedig ging, um den Leistungen der menschlichen
Kunstfertigkeit auf die Spur zu kommen. Anschauung der Phänomene, das
klassische Ideal der Theorie des Sternenhimmels, genügte hier so wenig mehr wie
dort. Die Technik, das Prinzip «gewaltsamer Bewegung» im Sinne der
aristotelischen Tradition, gab die Natur der Sache preis. Das von Galilei selbst
gerade noch berührte Prinzip der neuen Physik bezeichnet einen Sachverhalt,
der in der Natur als Phänomen nicht anzutreffen ist: die Trägheit der Körper.

So hatte auch Machiavelli auf die aristotelische Ableitung des Staates

124



aus der Natur des Menschen verzichtet. Was ihn in Atem hielt, war der
Staat in seiner gleichsam experimentellen Situation, als habe er «die dem
Menschen angeborene Ungeschicklichkeit zu herrschen oder sich beherrschen

zu lassen »6 im Gegensatz zum antiken Kanon des «politischen
Wesens» sowohl darstellen als auffangen wollen. Daher interessieren ihn nicht
die alten, historisch oder geistlich legitimierten Staatsgebilde, deren
Geschichte wie Wachstum aussieht und die so etwas wie Natur angenommen
haben; ihn interessiert die Entstehung und Erhaltung neuer Herrschaft und
Machtausübung. Die Kunst des Staates, die arte dello stato, hat ihre genaue
Entsprechung in der Künstlichkeit der Macht als dem Normalfall der politischen

Struktur, einer Macht, deren Erhaltung immer Problematik besitzt, so
daß der Grenzfall in der Statik jener historischen Trägheit des Überlebens
liegt. Der durch eigene Tüchtigkeit (virtù) oder durch Gunst des Zufalls
(fortuna) zum Herrscher aufgestiegene Privatmann gibt das Paradigma des

politischen Artefakts; ihm wird alles Vorgegebene (occasione) zur bloßen
Materie, der er die Form seiner Entschlüsse aufprägt7. Machiavelli
verwendet das Modell des aristotelischen Hylemorphismus, um das politische
Handeln den Kategorien der artes mechanicae zuzuordnen. Materialisierung
dessen, was zuvor noch wie Natur ausgesehen hatte und damit die Sanktion
aller Selbstverständlichkeiten beanspruchen konnte, zum Substrat demiur-
gischer Prozesse ist ein Grundzug der Neuzeit, der sich hier abzuzeichnen

beginnt. Der Staat hat, noch vor dem Zerbrechen des ptolemäi sehen Kosmos,

seinen eigentümlichen mittelalterlichen Gehäusecharakter verloren.
Er ist nicht mehr der Rahmen, in dem sich die Auftritte der Geschichte für
einen verborgenen Zuschauer abspielen, sondern der Akteur selbst und
ausschließlich. Seine Aktion, nicht seine Konstruktion zu erfassen, wird
Aufgabe der Theorie sein.

Mit dem neuen Pathos des Realisten beruft sich Machiavelli auf das
Tatsächliche verità effetuale della cosa) gegen den Phantasiestaat der platonischen

Tradition (immaginati repubbliche), wie sie in eben dem Florenz ihre
Renaissance erfahren hatte, dem sich Machiavelli mit seinem Traktat als

Realpolitiker zu empfehlen sucht8. Plato hatte seine <Politeia> aus der
dreistufigen Struktur der menschlichen Seele abgeleitet; im Zentrum des Werkes
stand die Ideenlehre, und das berühmte Höhlengleichnis veranschaulichte
die Notwendigkeit, den Staat an die Erkenntnis der absoluten Wirklichkeit
zu binden. Auf der Evidenz des Wirklichkeitsbezuges sollte das politische
Handeln beruhen : am Ende des Aufstieges von den Schatten der Höhle zum
Kosmos der Ideen konnte diese Evidenz erreicht werden. Plato hatte selbst
das Bedürfnis empfunden, der statischen Konstruktion seiner <Politeia> eine

genetische Darstellung hinzuzufügen; sie sollte in einer Trüogie erfolgen,
von der nur der erste Dialog vollendet wurde. Der <Timaios> behandelt die

Kosmologie und läßt vermuten, daß Plato diesmal den Staat nicht aus der

125



Struktur der menschlichen Seele, sondern aus der des Kosmos ableiten
wollte. Wenn und wie die Natur Kosmos werden konnte, so kann auch der
Staat Kosmos sein — das etwa mag das Argumentationsziel der späten
Trüogie gewesen sein. In jedem Falle: Natur und Staat ließen sich einem
homogenen Wirklichkeitsbegriff zuordnen, dem ein ebenso homogenes Ideal
von «Theorie» entsprach.

Machiavellis realistische Ernüchterung richtet sich gegen die <Politeia>,
noch nicht gegen die <Utopia). Erst den Lesern des 18. Jahrhunderts, die den
<Principe) wiederentdeckten, mußte auch die Utopie der Aufklärung in die
Stoßrichtung seiner Argumentation gerückt erscheinen. Aber dies beruhte
auf dem bis zum heutigen Tage nicht behobenen Mißverständnis, das die
Utopie ausschließlich in der platonischen Tradition ansiedelt. Dabei wird
übersehen, daß schon die <Utopia) des Thomas Morus mit dem <Principe>
Machiavellis ein Moment gemeinsam hat, das beide von den
Voraussetzungen der platonischen ebenso wie der aristotelischen Staatstheorie
trennt: sie sind nicht mehr auf den natürlichen Kosmos bezogen, weder auf
den der Ideen noch auf sein Abbild in den Erscheinungen noch auf die Teleologie

einer sich im Staat erfüllenden Natur des Menschen. Die politische
Realität, wie sie sich beiden Autoren des 16. Jahrhunderts darstellt, ist
nicht die Fortsetzung der physischen Realität «mit anderen Mitteln».

Die Utopie hat, das sagt ihr Name, keinen Ort. Für sie kann nicht, wie
im platonischen Höhlengleichnis, eine Topographie angegeben werden,
durch die ein Weg zur Evidenz der Ideen führt. Ihre Funktion ist von anderer
Art, nämlich kritisch gegen die Faktizität des Bestehenden gerichtet. Aber
sie definiert nicht, was an dessen Stelle treten soll, obwohl, was treten könnte:
sie mobilisiert die Möglichkeit gegen die Wirklichkeit, und sei es auch nur,
um den Realitäten schärfere Konturen zu geben. Zur Materialisierung als

Grundzug der Neuzeit gehört dies, daß sie als Aufklärung die scientia
possibilium gegen das Gewordene und Vorhandene ausspielt. L'homme
d'esprit voit loin dans l'immensité des possibles ; le sot ne voit guère de possible
que ce qui est9. Aber dies ist zugleich die Schwäche der Utopie, daß sie zwar
den Horizont des Möglichen erweitert, aber nicht die Evidenz seiner
Überbietung findet. «Der Modalität nach verläßt der Rationalism die Wirklichkeit,

ohne die Notwendigkeit zu erreichen. Die Möglichkeit ist sein
ungeheures Feld... ».10 Es ist das, was Kierkegaard in der < Krankheit zum Tode >

als die «Verzweiflung der Möglichkeit, der Notwendigkeit zu ermangeln»
bezeichnet hat. Darin steckt der Rest platonischer Bedürfnisse, der in der
Staatstheorie der Neuzeit unübersehbar bleibt.

Die Differenz der utopischen zur platonischen Tradition wird sogleich am
Prototyp der Gattung, der <Utopia) des Thomas Morus, deutlich. Die Negation

der Evidenz des in ihr demonstrierten Modells steht ausdrücklich im
Text. Gegen Ende des Berichtes über die Insel Utopia wird der Kult ihrer

126



Bewohner beschrieben, der mit einem großen Schlußgebet endet, in dem
Priester und Volk gemeinsam dafür Dank abstatten, daß sie in dem besten

Staat leben dürfen. Aber sogleich schränken sie die Gewißheit dieses
Staatsbewußtseins dadurch ein, daß sie die Bitte an die Gottheit richten, sie wissen

zu lassen, falls es ein besseres Staatswesen geben sollte. Diese Relativierung
ist eine Demutsfigur, aber nicht zufällig am Schluß einer staatstheoretischen
Demonstration, die mit der platonischen <Politeia> in Konkurrenz zu treten
beansprucht und unter diesem Anspruch auch rezipiert worden ist.

In jedem Piatonismus muß eine solche Pointe der Relativierung
ausgeschlossen sein. Der Betrachter der Ideen, der zugleich als der kompetente
Politiker vorgestellt wird, erfährt nicht nur, daß der ideale Kosmos das

wahre Modell einer Welt, sondern auch, daß er das einzig Wahre ist. Zwar
hatten, um im Bilde des Höhlengleichnisses zu bleiben, die Menschen einmal

die Schatten mit der wahren Wirklichkeit verwechseln können; aber es

ist undenkbar, daß sich diese Täuschung für den wiederholt, der den Weg
zur Erkenntnis einmal gefunden hat. Ideen sind von der Art, daß es zu
ihnen ein mallon on, ein Mehr an Wirklichkeit, nicht geben kann. Sie
erfüllen mit dem Bewußtsein der Endgültigkeit des Erreichten. Der Anspruch
auf solche Gewißheit letzter Evidenz gehört durch die ganze Tradition zum
Piatonismus, auch wenn gegenüber der Anschauung schließlich noch eine
höhere Stufe der unüberbietbaren Gewißheit in der «Berührung» des Einen
gefunden wird. Dem Evidenzvertrauen in politischer Philosophie eignete
immer jener «Zug der Gewalttätigkeit», den Jacob Burckhardt schon an
Plato wahrnimmt.

Während in der moderierten Spätform des platonischen Staates, wie sie

in den < Gesetzen > dargestellt ist, den Bürgern das Reisen verwehrt und denen,
die aus Gründen dennoch unterwegs sein mußten, geboten sein sollte, die
Verhältnisse draußen als nachteilig gegenüber denen im eigenen Staat zu
schildern, bitten die Utopier des Thomas Morus gerade um die entgegengesetzte

Aufklärung, nämlich sie wissen zu lassen, wenn es irgendwo einen
besseren Staat als den ihren geben sollte. Diese Differenz zum Piatonismus
ist signifikant für die Funktion der Utopie in der Neuzeit. Die Zukunftsdatierung

des fiktiven Zustandes, die der Utopie ursprünglich fehlt, ist dabei nicht
wesentlich; sie kann auch die Verbindlichkeit einer historischen Formation
suchen, wie die Romantik der fränkischen Legislatur des Mittelalters bei
Montesquieu, oder die exotische Imagination des prototypischen Reiseromans

fortführen. Zwar sagt der Erzähler Hythlodäus in der <Utopia), der
geschilderte Staat sei zu dauernder Existenz fähig; aber er nennt diese

Feststellung selbst eine humana coniectura, eine menschliche Vermutung. Die
Hypothese liegt hier näher als die Ideeu.

Angesichts der Gleichzeitigkeit des <Principe) und der <Utopia) ist noch
ein anderes Moment aus der Vorgeschichte des utopischen Staates zu be-

127



achten: die Insel der Utopier ist kein natürliches Gebilde, sondern durch
künstliche Abtrennung vom Festland entstanden. Die Isolierung von den

gemeinen Realitäten des zeitgenössischen politischen Lebens erschien nur
um einen Preis möglich, der für den humanistisch geschulten Leser das

Odium der Hybris an sich haben mußte. Den Griechen waren, wie Burckhardt
es vielfältig belegt, «große Unternehmungen, durch welche die Gestalt ganzer

Landschaften verändert wird, durchgehend als frevelhaft» erschienen,
und die Sanktion der inviolata terra ist in der Utopie des Thomas Morus
durchaus gegenwärtig, wenn der Bericht, der mit einem Akt einschneidender
Veränderung der Natur beginnt, mit der Klage über die Anmaßung des

Menschen schließt12. Der Staat Utopia beruht also nicht auf dem Fundament
ewig geltender Ideen und ihrer physischen Nachbildung, sondern auf einem
Akt entschlossener Loslösung von den Vorgegebenheiten der Natur. Der
Horizont des Wirklichkeitsbegriffes, in dem Machiavelli und Thomas Morus
inhaltlich antipodische Theorien entwerfen, erweist sich als homogen in der
Nötigung, mit den klassischen Sanktionen des «Vorgegebenen» zu brechen.
Das Moment der Gewalt und der Macht, das am Anfang steht, wo Staatlichkeit

ins Dasein tritt, ist das gemeinsame Axiom. Und etwas Weiteres: die
Ununterscheidbarkeit von Schein und Sein, der Mangel jener klaren Struktur

der Steigerung an Evidenz im platonischen Höhlengleichnis als Resultat
des politischen Prozesses. In der <Utopia) war dies die Anrufung des absoluten

Zeugen, der allein die Relativität des vermeintlich besten Staates

gegenüber dem vielleicht noch besseren zu erkennen geben konnte. Bei
Machiavelli war es, sehr viel härter, der nachträglich dem Resultat des
Machtgewinns künstlich zu gebende Anschein der unverletzten Kontinuität und
fraglosen Natürlichkeit.

An diesem Anfang des staatsphilosophisch-politischen Denkens der
Neuzeit bestätigt sich, daß «Wirklichkeit» immer in der Relation des
Kontrastes begriffen wird. Realitäten qualifizieren sich als solche eben dadurch,
daß sie gegen den Vorwurf der Irrealität verteidigt werden können. Platonis-
mus — das hieß: die Idee als Instanz gegen das, was «nur Erscheinung» ist.
Machiavellismus — das hieß: die Erscheinung als Instanz gegen das, was
«nur Idee» ist. Utopie — das hieß: die Fiktion der Möglichkeit als Instanz
gegen das, was «nur kontingentes Faktum» und damit weniger als seine
rationalen Überbietungen ist.

Aber in diesen Antithesen ist immer noch nicht die elementare Gegnerschaft

wieder zutage getreten, die in der Errichtung der metaphysischen
Tradition enthalten war: Piatos Dämonisierung der Sophistik, seine Abwendung
der Rhetorik durch die Philosophie. Der Wirklichkeitsbegriff, den diese

metaphysische Tradition aufzuarbeiten und in seinen Konsequenzen auszutragen

hatte, ließ sich schließlich auf den fundierenden Gegensatz von «Worten»

und «Sachen» reduzieren. Der Piatonismus ist eine Philosophie gegen

128



die Herrschaft des Wortes, das Postulat der Anschauung gegen das Anhören,
der Evidenz gegen die Überredung, der res gegen die verba. «Nur Worte» ist
der durchgängige Topos für das Irreale dessen, worauf es nicht ankommt.
Der Verruf der politischen Rhetorik beruhte schon bei Plato auf der
Voraussetzung, daß die Wahrheit ihre eigene Mächtigkeit habe und sich durchsetze,

wenn nicht in einer Pervertierung der Proportion der schwächere

Logos zum stärkeren gemacht wird. Der technische Begriff von Politik, der
der Rhetorik ihre bleibende Zweideutigkeit gab, sollte durch die Berufung
auf eine letzte und eigentliche Wirklichkeit vom Typus der Ideen ins
Unrecht gesetzt werden. Daß im neuzeitlichen «Realismus» diese Problematik
latent war und wieder zur Ausdrücklichkeit drängte, gehört zu den späten
Wahrnehmungen der Epoche, die zur Geltung kommen zu lassen und
unbefangen zu analysieren uns die Mächtigkeit der Tradition immer noch
erschwert.

II.

Wir beginnen zu zögern, verbale Demonstrationen von Politik mit der lange
vernichtenden Qualifikation als «reine Rhetorik» abzutun. Gelegentlich,
vielleicht sogar mehr und mehr, will es uns als wohltätig erscheinen, wenn
Politik der «bloßen Worte» gemacht wird. Haben wir noch allzu häufig
gewagt, vom Staat zu fordern, er solle nach vielen Worten endlich zu Taten
schreiten Eine Analyse unserer jüngsten Geschichte ergibt gerade für die
globalen Strukturen den Vorzug der Substitution von Worten für Fakten
und Akten, der Proklamationen für Entscheidungen. Es kann alles darauf
ankommen, bei den Worten zu bleiben, es — wie man zu sagen sich gewöhnt
hat — «bei Erklärungen zu belassen». Was seit Bernard Baruchs
Wortprägung in der Diskussion um die Trumandoktrin 1947 der «kalte Krieg»
genannt wird, ist eine Verhaltensweise der Supermächte geworden, in der
zunehmend Worte für Realitäten ausgegeben werden — und man wird kaum
sagen wollen, wir hätten stattdessen lieber die Realitäten selbst gesehen. Als
Verhalten in einer Welt, in der das Risiko des Handelns alle möglichen
Erfolge des Handelns zu disqualifizieren vermag, beginnen die «großen
Worte» tröstlich wohl zu klingen. Ich halte es für wenig sinnvoll, von dieser

Situation, um schneller zur Moral zu kommen, zu abstrahieren. Sie mag
sehr unbefriedigend sein, «vom höheren Standpunkt aus». Aber ist dieser

Standpunkt selbstverständlich, rational zwingend, erhebt er sich nicht über
der Verachtung der Sophistik mit ihren metaphysischen Implikationen?
Die Geringschätzung des Pragmatischen zugunsten dessen, was höher als

alle Vernunft sein soll, kommt in das Blickfeld einer Skepsis, die sich das

«eigentlich Wirkliche» nicht vorgeben läßt.

129



Wir wissen nicht, wie stabil eine solche Situation ist und sein kann. Daher

sollte man vielleicht die These nicht als ganz selbstverständlich und
endgültig hinnehmen, daß «die technische Welt sich nicht von selbst
stabilisiert»13. Jedenfalls ist es eine Grenzvorstellung aller Technizität, ihrer Funktion

aus der sachlichen Immanenz zu genügen. Nehmen wir einmal an, wir
könnten uns diesem Grenzwert der immanenten Regulation nähern, so
würde der Satz zunehmend Geltung erlangen, politisches Handeln sei am
zweckmäßigsten dort, wo es die klassische Qualität der «Entscheidungsfreudigkeit»

vielleicht nur noch zur Beruhigung von Funktionsgelüsten und
endogenen Unzufriedenheiten simuliert. Das ist eine ärgerlich überspitzte
Formulierung, aber gegen die Überschätzung des überkommenen Repertoires

politischer «Realität» scheint sie mir brauchbar zu sein.

Man muß sehen, wie wenig getan wird und getan werden kann, wo es

um die großen politischen Alternativen geht, nicht nur in der Außenpolitik,
sondern auch in der Innenpolitik. Es ist freilich selbst ein politisches Bedürfnis,

das Bewußtsein zu erhalten, es könnte viel getan werden, wenn nur dies
oder jenes — insbesondere Personen — anders würde. Gelegentlich wird
leichtsinnigerweise demonstriert, daß die Reserve des Ganz-Anderen
erschöpfbar ist. Die verbreitete Enttäuschung an der großen Koalition in der
Bundesrepublik beruht darauf, daß allzu schnell und aus vordergründigen
Nöten etwas realisiert wurde, was als ultima ratio der Herstellung von
politischer Handlungsfähigkeit ein pragmatischer Mythos war und als solcher
wohl gehütet sein wollte. Vergleichbar wäre nur die große letzte Reserve des

Generalstreiks: der starke Arm, der alle Räder zum Stehen bringt, bleibt
ein fascinosum und tremendum nur diesseits der Enttäuschung seines
Zugriffs. Gemessen an dem, was entschieden werden könnte, wird das, was
entschieden werden kann, immer mehr reduziert; wenn uns das am Phänotyp
der Vorgänge nicht greifbar wird, so liegt dies am Bedarf der modernen
Nachrichtenwelt an «Ereignissen», der eher ihren Kapazitäten als den Realitäten

entspricht. Schließlich wird auch die Möglichkeit des Krieges in die
«verbale Modalität» übergehen. Es bedeutet nicht, daß an den Krieg als

Mittel nicht mehr gedacht wird, wohl aber, daß dieser Gedanke nicht zu
Ende gedacht werden kann. Das wäre der schlechte Friede, aber nicht der
schlechteste. Nicht der Friede aus Einsicht und Gesinnung, aus der großen
humanen Anstrengung, den zu erwarten, zu fordern und dessen Bedingungen
nachzudenken der Mensch nicht aufhören kann, sondern der Friede aus der
Sicherheit der Enttäuschung und der notwendigen Katastrophe am
Versuch seines Gegenteils. Es ist oft genug gesagt worden, daß die hochgradige
Empfindlichkeit moderner Strukturen in Versorgung, Verwaltung und
Produktion jeden Gedanken an Gewalt auch konventionellster Art
abenteuerlich macht. Die Einschränkung dieser Aussage, die man heute noch
machen muß, beruht darauf, daß solche Empfindlichkeit der Organisation

130



des alltäglichen Lebens auf der Welt nicht überall erreicht ist und das Risiko
der «kleinen Abenteuer» bei geringerer Verletzlichkeit unterschätzbar
bleibt.

C. F. v. Weizsäcker hat die These aufgestellt, der Weltfriede sei

unvermeidlich, aber keineswegs gewiß14. Dieser Mangel an Gewißheit sei nicht
nur eine Schwäche des theoretischen Kalküls, sondern habe auch eine immanent

rationale Funktion: er sichere die ständige Notwendigkeit der großen
Anstrengung, die das Ziel des Weltfriedens weiter erfordere. Das Argument
erinnert in seiner logischen Struktur an Kants Postulat der Existenz Gottes,
die theoretisch ungesichert bleiben müsse nicht nur wegen der Widerlegung
ihrer Beweisfähigkeit, sondern wegen der praktischen Folgen, die eine
theoretische Gewißheit des göttlichen Gerichts über alle Handlungen für die
moralische Autonomie haben müßte: Freiheit würde in Berechnung
übergehen. Ob der Weltfriede wegen seiner Unvermeidlichkeit auch gewiß sei, ist
also nicht nur das, was niemand wissen kann, sondern auch das, was
niemand wissen darf. Aber das Paradox, das hier vorliegt, ist noch radikaler
und härter zu erfassen. Ein Staat, der aus der Unvermeidlichkeit des Friedens

seine Gewißheit folgerte, würde die eigene Rüstung vernachlässigen
und in der Verletzlichkeit seiner Binnenstrukturen jedem Angriffswilligen
die Möghchkeit der Erpressung anbieten, damit aber eine subkutane
Verschiebung von Machtverhältnissen ermöglichen, die immer die Gefahr des

größeren Konflikts enthielte. Auch die Ungewißheit der Reaktion auf einen
aggressiven Akt muß erhalten und muß relevant bleiben.

Das hat sehr merkwürdige Folgen für die «Friedensmoral» des einzelnen
Staatsbürgers. Die Pflicht zum Dienst mit der Waffe ist zwingender geworden,

denn nur sie erhält jene Ungewißheit der Reaktion gegenüber der
Friedensverletzung aufrecht. Sollte aber dieses Risiko nicht genügen, um die
Unvermeidlichkeit des Friedens evident zu erhalten, so ergibt sich ein
politisch nicht antizipierbarer, essentiell privater Schluß. Wenn das einzige
definierbare Ziel bewaffneter Macht und der durch sie ermöglichten Bündnisse,

den Krieg durch Risikobüdung sinnlos zu machen, erkennbar gescheitert

ist, erlischt die Pflicht des unter dieser Zieldefinition stehenden
Waffendienstes. Alles was jetzt kommt, wiegt die Ziele nicht auf, für die es ertragen
werden könnte. Das politisch fast Undenkbare wäre logisch zwingend: die
Streitkräfte wären aufzulösen, die Bündnisse für unerfüllbar zu erklären.
Kein Staat könnte und dürfte dies vorher deklarieren, jeder müßte es im
Zeitpunkt X tun und würde es vermutlich tun. In der Erwägung der Antinomie

dieser Situation muß man mit dem Vorwurf des neuen Machiavellismus
und den analogen Gebärden des Abscheus rechnen. Dem entschlossenen,
erklärten oder erkennbaren Friedensbrecher seinen Willen zu lassen, nachdem

ihn die Demonstration des Risikos nicht zurückhalten konnte, und
noch vor der Kraftprobe die Fahne zu streichen, ist ein schon in dieser Spra-

131



che als schwer erträglich sich ausweisender Gedanke. Aber gerade gegenüber
den Widerständen der klassischen politischen Mentalität muß die Prämisse
auch hier festgehalten werden, daß Sieg kein Gewinn mehr sein kann, daß
der Unterlegene darauf vertrauen darf, der Angreifer werde alsbald mit der
Kompliziertheit der Probleme einer nur noch technisch möglichen Welt
konfrontiert werden und die Illusion seines Gewinnes müsse sich ihm rasch
enthüllen. Ist diese Wendung des Zwanges zur Rationalität für den Aggressor
zuverlässig?

Um diese Frage zu beantworten, muß man ein weiteres Paradox unserer
politischen Realität durchdenken: das Paradox der ohnmächtigen Macht.
Die Instrumentarien von Macht haben sich in der gegenwärtigen Welt in
ungeheurem Maße vergrößert, und es ließe sich denken, daß sie sich durch ein
Kartell der Supermächte zu einem nahezu absoluten Grad akkumulieren.
Aber diese konventionelle Betrachtungsweise von Macht läßt die Frage
beiseite, welches Äquivalent von Machtausübung eigentlich den Größenordnungen

entspricht, von denen hier die Rede ist. Zweifellos hat es immer
Zwecke gegeben, die durch die Ausübung bloßer Macht nicht erreicht werden

konnten. Aber die hier relevante Frage ist die, welchen Anteil an allem,
was Gegenstand und Ziel von politischer Macht je war und sein könnte,
diejenigen Dinge haben, die sich nicht mehr mit Macht erreichen lassen, und
von welcher Dignität sie im Verhältnis zur klassischen Konzeption von Macht
sind. Und auch : in welcher Tendenz entwickelt sich die Proportion dieses

Anteils?
Man muß, um diese Fragen zu beantworten, von der primitivsten Form

der Machtausübung ausgehen, von der Identifizierung des Menschen mit seiner

physischen Leistungskraft und der Verfügung über diese. In dieser
elementaren Betrachtung läßt sich Arbeits- und Kampfkraft aus der Zahl der
Menschen errechnen, die im Erzwingungsbereich einer politischen Struktur
stehen. Aber gerade diese Art von Macht im klassischen Sinne ist ebenso
uninteressant wie irrelevant geworden. Heute heißt, industrielle und militärische

Kapazitäten zu beherrschen, über die «Köpfe» im engeren und engsten

Sinne, also nicht mehr in dem der pars pro toto, zu verfügen. Das Scheitern

der Kolonialherrschaften ebenso wie das der Blockbildungen ist mit
diesem Vorgang verbunden. Erweiterung von Grenzen, Verfügung über
Territorien und deren Bevölkerungen sind ineffektiv geworden, weil man die
Köpfe dadurch verliert, daß man sie gegen ihren Willen beherrscht. Während
das physisch zu erzwingende Aufgebot menschlicher Kraft und Geschicklichkeit

fast beliebig technisch ersetzt werden kann, bleibt spontane Intelligenz

und Erfindungskraft das Unerzwingbare. Wie immer man die Kräfte
und Qualitäten nennen mag, die unter Botmäßigkeit zu bringen Sache eines

expansiven politischen Willens gegenwärtig sein könnte : sie sind nicht mehr
so abtrennbar von der freien Zustimmung zu diesem Willen, wie es pure

132



Arbeitsleistung und Waffendienst, Zunftfertigkeiten und Funktionärsverstand

gewesen sind. Deshalb unausweichlich die späten und verspäteten
Versuche, imperiale Politik als ideologische zu betreiben.

Daß Macht in dem Augenblick, in dem sie gleichsam rein dargestellt
werden kann, ihre Schrecken verliert, liegt weniger als manche glauben in
dem Schrecken begründet, der ihr entgegengesetzt werden kann, als
vielmehr darin, daß ihre Ausübung in fast lächerlicher Weise unergiebig
geworden ist und ihre Entwertung als politisches Ziel rasch fortschreiten muß.
Mag es so scheinen, als bestände das Paradox der ohnmächtigen Macht vor
allem in der unhandlichen Übergröße der Waffen, auf die sie sich stützt und
mit denen sie nichts ausrichten darf; dieses vordergründige Phänomen
verbirgt die, wenn ich so sagen darf, humane Überraschung, daß die Substanz
dessen, was durch Macht weder zu gewinnen noch zu beherrschen ist, in der
modernen Wirklichkeit entscheidend für den Bestand dieser Wirklichkeit
geworden ist. Aufschlußreich dafür ist der Punkt der technisch-kulturellen
Entwicklung eines Staates, von dem an die politische Sphäre dieses Staates
sich Konflikte mit der intellektuellen nicht mehr leisten kann. Wir leben in
einer Welt, in der es lästig werden muß, Macht auszuüben, und in der die

Attraktivität der Macht in keinem Verhältnis mehr zu den Risiken steht, die

um ihretwillen eingegangen werden müssen. Das muß nicht bedeuten, daß
die politischen Verhaltensweisen sich phänomenal radikal verändern. Aber
solche Unveränderlichkeit kann Schein sein. Wir sehen auch auf anderen
Gebieten, wie zum Beispiel auf dem der Arbeitskämpfe, daß das klassische

Repertoire erworbener Verhaltensformen als Ritual festgehalten wird. Die
verbale Modalität, von der ich sprach, kann als Schwundstufe von rein
phänomenaler Konstanz betrachtet werden. Aus der res-verba-Antithese
wäre die verba-pro-rebus-These geworden — und das wiederum wäre so
etwas wie die Wiederkehr der Sophistik aus ihrer platonischen Verbannung,
freilich unter einem neuen und der Tradition unausdenkbaren Aspekt.

Wer die Gegenwart aus dieser Tradition und mit ihren Mitteln überdenkt,
muß diese Analyse enttäuschend, vielleicht erschreckend finden. Der Staat
sollte nicht mehr die wahre und wirkliche Erfüllung des zoon politikon sein,
sondern der Träger einer «Rolle» — und noch dazu einer bloßen Sprechrolle

— in der Ökonomie der menschlichen Geschichte Was in seiner Dignität

einmal von der Betrachtung des Kosmos her zu erfassen gewesen war,
sollte nun in der Sphäre institutionalisierter Rhetorik angesiedelt werden?
Wenn hier Enttäuschung und Erschrecken zu gewärtigen sind, so bedarf
gerade dies der Untersuchung seiner Selbstverständlichkeit. Der Bezug auf den

Wirklichkeitsbegriff mag hier zu Aufschlüssen verhelfen.
Wie die Natur im Laufe der Geschichte der europäischen Kultur an

Schicksalhaftigkeit gegenüber der Politik verloren hatte, so scheint diese
selbst durch die Relevanz anderer Strukturen überboten werden zu können.

133



Was das Leben bewegt und seine Geschicke bestimmt, das ist im höchsten
Maße real: das Wetter kann der Inbegriff aller Realitäten, der Wettergott das
schlechthin höchste Wesen sein. An Unerbittlichkeit hat das politische
Medium des menschlichen Lebens seit langem das physische übertroffen.
Zur Neutralisierung der Natur, zu der eigentümlichen Irrealität, die sie in
ihren Reservaten innerhalb der modernen Zivilisation für den Menschen

angenommen hat, haben Wissenschaft und Technik geführt. Die Schwierigkeit
des Sachverhalts besteht darin, daß der zentrale Strang der Wissenschaftsgeschichte

der Neuzeit Wissenschaft von der Natur ist, daß aber eben diese
Naturwissenschaft im Fazit ihrer Erfolge dahin geführt hat, daß Natur als

Inbegriff der für den Menschen schicksalhaften Vorgegebenheiten
abgeblendet und nivelliert wurde. Dem Wechsel im Vorrang der Wirklichkeiten
ist das philosophische Denken nur zögernd gegen die Paradigmasetzung der
Tradition gefolgt. Wie schwer dem Vorrang des Politischen nachzudenken

war, findet sich in einem Brief von Marx unter dem 13. März 1843

ausgesprochen, in dem er über Feuerbachs < Vorläufige Thesen zur Reformation
der Philosophie) schreibt: «Feuerbachs Aphorismen sind mir nur in dem
Punkt nicht recht, daß er zu sehr auf die Natur und zu wenig auf die Politik
hinweist. Das ist aber das einzige Bündnis, wodurch die jetzige Philosophie
eine Wahrheit werden kann. »15 Könnte aber auch diese Phase schon
Vergangenheit sein oder im Übergang zu Vergangenheit, in der Politik der Inbegriff

schicksalsträchtiger Realität für den Menschen ist? Die nüchterne
Wahrnehmung der Sachverhalte, auf die es hier ankommt, verdeckt sich uns
durch den Kunstgriff, daß neue und heterogene Faktoren ganz einfach unter
den Oberbegriff des Politischen subsumiert werden, weil man auf sie die
Institutionsschemata der klassischen politischen Ressorts übertragen hat.
Es ist uns schon fast selbstverständlich geworden, daß es so etwas wie
Wirtschaftspolitik gibt, die nicht mehr im klassischen Sinne Handelspolitik
oder nur auch diese ist. Und sobald Wissenschaft als Basis der modernen
Lebensmöglichkeiten akut genug geworden war, wurde «Wissenschaftspolitik»

zum Range der Ressortfähigkeit erhoben und eben dadurch dem Corpus

von Politik integriert. Auch «Bildungspolitik» sieht nur so aus, als sei

sie die Fortsetzung des klassischen Kultusressorts.
Alles als Politik zu deklarieren, ist eine Verschleierung des Wandels der

realen Verhältnisse. Wenn die Ausübung von Macht nach innen und außen

zur Definition des Politischen geworden war, so stand dahinter die Idee der
Selbsterhaltung des Staates als des Inbegriffs seiner Selbstzweckhaftigkeit.
Und Selbsterhaltung war eine jener aus dem Naturbegriff entnommenen
Kategorien des Politischen. In der Ablösung dieser Kategorien kann die
humane Chance des umrissenen Prozesses liegen. Was für diese Chance
spricht, ist die Verdrängung des traditionellen Repertoires politischer
Substanz, jener «großen» Begriffe von den natürlichen Grenzen, den legitimen

134



Ansprüchen, von der Souveränität, vom Lebensraum, von der Unabhängigkeit

der Bestandssicherung, vom Herr-über-sich-selbst-Sein — all dieser so
oft auf Leben und Tod erprobten und mißbrauchten Vorstellungen durch
eine neue Skala von Regulativen und Denkmöglichkeiten. Rousseau konnte
noch das Resultat seiner Erfahrungen beim Aufenthalt in Venedig als eine
der «großen dem Glück der Menschheit förderlichen Wahrheiten»
aussprechen: «Ich war zu der Einsicht gelangt, daß im letzten Grunde alles auf
die Staatskunst ankäme und daß jedes Volk, wie man es auch anstellen
mochte, niemals etwas anderes sein würde als das, was das Wesen seiner

Regierungsform aus ihm machen mußte. »16 Aber hätte er wohl zugelassen,
diesen «substantiellen» Begriff von Politik auf das anzuwenden, was heute
etwa als Wirtschaftspolitik nicht nur «auch», sondern vordringlich Politik
genannt wird?

Als Sachverhalt nicht zu bezweifeln ist wohl, daß Wahlen, Krisen,
Regierungsbildungen immer stärker unter dem Einfluß wirtschaftlicher
Faktoren und Situationen stehen. Ganz davon zu schweigen, daß die Interessen
der wirtschaftlichen Existenz hinter der Durchsetzbarkeit fast aller
Forderungen anderer Provenienz, zum Beispiel der Wissenschafts- und Bildungspolitik,

stehen. Vor allem aber: wo noch vor wenigen Jahren oder Jahrzehnten

eine Regierung über einen außenpolitischen Lapsus gestürzt wäre, überlebt

sie heute spielend, während eine geringfügige Abschwächung der
Steigerungsrate der Produktion, ein Ausschlagen der Arbeitslosenziffer
nach oben sie in eine ausweglose Lage bringen. Wirtschaftspolitik ist nicht
nur ein Kabinettsressort, das es in Deutschland seit 50 Jahren — nämlich
seit dem 21. Oktober 1917 — gibt; sie ist, obwohl sie den größten Teil dieser
kurzen Geschichte ihres Kabinettsranges in Gestalt einer trüben
Bewirtschaftungspolitik verbracht hat, immer mehr zur Substanz der Politik oder,
was dasselbe ist, zur Entsubstantialisierung ihrer historisch sanktionierten
Gestalt geworden. Und es scheint, daß die Verlagerung von politischer
Qualität auf das Wirtschaftsressort fortschreitet: der «Freiburger Imperativ»

Walter Euckens, der wirtschaftspolitisches Handeln auf die «Gestaltung

der Ordnungsformen der Wirtschaft» beschränkte, wird gegenüber dem
Postulat der Wachstumssteuerung zurücktreten, nachdem der Automatismus

der Selbststeuerung alarmierende Schwankungen gezeigt hat.
In diesen Zusammenhang gehört die gewandelte Bedeutung der Finanzpolitik.

Sie war über das Bewilligungsrecht des Parlaments das klassische
Instrument der Ausübung von Macht im Staat, also Politik im genauesten
Sinn. Seit langem degeneriert sie erkennbar zu einer abhängigen Variablen
der Wirtschaftspolitik, und zwar infolge der von dieser besorgten
Steigerungsrate der Staatseinnahmen, die allein noch den Spielraum des Handelns
einer Regierung abgrenzen. Die Haushaltsdebatten der Parlamente, einst
deren größte Augenblicke in der Kontrolle der Exekutive, haben am ehesten

135



den Charakter des fiktiven Nachspielens einer vergangenen großen Rolle
angenommen.

Die Schicksalhaftigkeit der Wirtschaftspolitik steht, nach traditionellen
Maßstäben, in einem verblüffenden Mißverhältnis zu der Tatsache, daß
gerade ihr Instrument im wesentlichen das Wort der öffentlichen Rede ist: die
vertrauenswürdige Information, die Beschwörung zur Nicht-Intervention
anderer, Orientierungshilfen und Leitlinien, Zielprojektionen und
Konsumermunterungen. Wie auch immer sie sich das Ansehen eines Inbegriffs von
«Maßnahmen» geben mag — man weiß, wie wenig mit derartigem noch
auszurichten ist, wenn die Witterung dagegen steht, wenn elementares
Zutrauen schwindet und undefinierbare Reserve aufkommt. Statt von den
Hebeln, deren sich die Macht bedienen kann, spricht man vom «Zerreden»
einer Konjunktur, vom Ausstrahlen von Vertrauen, von der verbalen
Vorwegnahme des gewollten Umschwungs, von der Wirkung der Prognose auf
ihr Objekt, vom Investitionsklima (das wie ein «Betriebsklima» gepflegt sein

will) und vom «Impuls der schönen Worte». Solche Wortpolitik ist, was
immer sie sonst noch sein mag, in jedem Fall auch eine Demonstration von
Ohnmacht der Macht, also von unpolitischer Politik, wenn man «Politik»
als geschichtslose Konstante unterstellen wollte. Aber gerade auf einem
Felde, das nicht die Dignität des Politischen seit jeher hat, kann auch
Rhetorik am ehesten das Odium verlieren, Verfälschung der Wahrheit, Manipulation

einer sonst freien Willensbildung, Vertauschung von Schein und Sein
sei ihre unabdingbare Funktion. Entrüstung freilich über die Trennung
von Worten und Realitäten liegt immer im Schöße einer Tradition bereit,
die es mit dem eigentlich Seienden und den Sachen selbst zu tun haben
wollte. «Es soll, wer für die Wahrheit besorgt ist, seine Worte nicht mit
Absicht und besonderer Sorgfalt setzen, sondern was er will und wie er es

vermag auszusprechen suchen. Denn denen, die an den Worten hängen und
ihnen Mühe zuwenden, entziehen sich die Dinge selbst.»17 Daß man dem
Mißverständnis kaum entgehen kann, wenn man dies nicht als die
selbstverständlichste Norm zitiert, hat seinen Grund in dem elementaren «Komplex»

unseres geistigen Herkommens, Sophistik unmöglich zu machen und
nur die letzte Wirklichkeit selbst, die nach Sokrates immer eine Wirklichkeit
außerhalb des Menschen und über dem Menschen gewesen ist, gelten zu
lassen. Die ontologische Depotenzierung des Staates als der «Wirklichkeit
der sittlichen Idee», dem gegenüber «das Individuum selbst nur Objektivität,

Wahrheit und Sittlichkeit als ein Glied desselben» besitzt18, ist zwar eine

Regel für ein noch zu vollziehendes Umdenken, aber nicht ein solches, das
einen neuen Wirklichkeitsbegriff entwirft und den Gang der Dinge gleichsam
vorschreibt, sondern das nur die Aporie der Entmachtung der Macht nach-
vollzieht und vor der falschen Enttäuschung bewahrt.

Vielleicht wird man sagen, dies alles habe eine fatale oder assimilatorische

136



Ähnlichkeit mit der These vom Absterben des Staates im kommunistischen
Endzustand bei Marx. Über Endzustände freilich wage ich nichts zu sagen.
Es geht mir um eine Analyse von Tendenzen. Dabei darf man den Vorwurf
des Präparats nicht scheuen, denn Präparate machen Unsichtbares sichtbar.
Der Sprachgebrauch vom «Absterben des Staates» erweist sich freilich
selbst als ein realistischer, nämlich als gebunden an einen bestimmten
Wirklichkeitsbegriff, der den Staat in dem Augenblick als inexistent ansehen
würde, in dem er innerhalb des Schemas der re.y-verZ>a-Antithese auf die
Seite der «bloßen Worte» gerückt wäre. Aber die Transformation innerer
und äußerer Konflikte, Störungen, Bedrohungen, Aggressionen auf die
Ebene des Wortes ist anthropologisch längst vertrauter Sachverhalt, und
wir beginnen uns daran zu gewöhnen, daß die oft geschmähte «endlose
Diskussion» sehr wohl die momentane Entladung eines Konflikts ersetzen
und übersetzen kann. In Piatos Kritik der Sophistik war es der Inbegriff
rhetorisch-demagogischer Verworfenheit gewesen, den schwächeren Logos
zum stärkeren machen zu wollen. Die Zustimmung, die diese Kritik während
unserer ganzen Tradition gefunden hat, beruhte auf der Vieldeutigkeit von
Logos im Griechischen. Voraussetzung der diskriminierenden Formel war,
daß der schwächere Logos dies wegen seines mangelnden Gehaltes an Wahrheit

und Vernunft sein sollte ; überließe man gleichsam die Logoi sich selbst,
ihrer inneren Kraft, so würde der wahrere der stärkere sein. Dieses natürliche
Verhältnis wird durch rhetorische Künstlichkeit verfälscht. Dem entspricht
der moderne Aberglaube, politische Parteien würden ohne Zuhilfenahme
propagandistischer Künste im Verhältnis der politischen Wahrheitsgehalte
ihrer Programme zum Zuge kommen. Das Ablösungsschema der wirksamen
Demokratie schließt aber im Grunde diese Voraussetzung aus und impliziert
vielmehr, daß wer an der Macht ist, mit Wahrscheinlichkeit das Recht
verspielt, an ihr zu bleiben, weil er die Beweislast für das, was zuvor nur Argument

war, übernommen hat, während die Opposition Alternativargumente
eben für diesen Fall anzubieten hat. Hier liegt weder die Macht in der Wahrheit

noch die Wahrheit in der Macht. Macht heißt potentia — und sie muß es

bleiben: Möglichkeit ist ihre Wirklichkeit. Es ist wiederum die falsche
Leitvorstellung, Möglichkeiten «drängten» auf Realisierung, die Wahrheit
darauf, erkannt zu werden, das Werkzeug zum Gebrauch, die Rüstung zur
Schlacht. Es ist zwar noch kein moralischer Fortschritt, denjenigen, der
einen Konflikt für unvermeidbar hält und drauf und dran ist loszuschlagen,
dazu zu bringen, sich auszusprechen; aber wo Moral nie realisiert werden
konnte, ist es vielleicht nicht der einzige und beste Weg, sie nur immer
erneut zu fordern oder unter dem Stichwort «Reethisierung» mit einer
trügerischen Romantik zu suggerieren, es habe sie dort einmal schon gegeben,
sondern die Realität selbst, der da vergeblich so lange etwas abverlangt
wurde, infrage zu stellen.

137



Machiavellis Trennung von Ethik und Politik ist durch die zynischen
Maximen seines Fürstenspiegels ins Zwielicht geraten. Wenn er dem neu
zur Macht aufgestiegenen Fürsten in einem Atemzuge so grundverschiedene
Ratschläge geben kann wie den, kein Mitglied des angestammten Fürstenhauses

am Leben zu lassen, und den, an den Gesetzen und den Steuern nichts
zu ändern, so erscheint uns dies freilich als unerträglich. Aber dieser Typus
von politischer Technik ist nicht nur auf die Praxis von Gift und Dolch abgestellt,

sondern läßt auch schon die Entfaltung derjenigen Rationalität
erkennen, die sich damit begnügt, bestimmte Handlungen zu unterlassen oder
zu verhindern oder zu simulieren. In Machiavellis Trennung von Ethik und
Politik steckt auch, so paradox das klingen mag, die Konsequenz einer Theorie

des politischen Minimums. Der Übergang in die verbale Modalität setzt

voraus, daß Handlungen auf diesem Felde nicht mehr so heilig sein können,
daß sie nicht durch Quasi-Handlungen «umbesetzt» werden könnten. Den
politischen Nominalismus, der dabei herauskommt, kann nur scheuen, wer
den Realismus als segensreich zu behaupten riskiert.

Natürlich liegen auch Demagogie und Propaganda — eine Technik eher
der großen als der bloßen Worte —¦ auf dieser Linie. Aber ebenso ist lange
erkennbar geworden, daß es eine solide Technik zumindest der Vorschaltung
von Reden vor Handlungen, von Informationen vor Interventionen, wenn
nicht der Ersetzung dieser durch jene gibt. Den Irrtum, die Fehleinschätzung
der Absichten und Potentiale und damit die irreversible Handlung eines
potentiellen Gegners zu verhindern, diesen so lange wie möglich als einen
Konkurrenten im rational planenden Denken zu betrachten, sich mit ihm auf
Signale über gemeinsame Denkstrukturen einzuspielen und ihn wissen zu
lassen, was und wie man selbst denkt, ist zum Inbegriff politischer Strategie
geworden, einer Strategie, die Politik mit anderen Mitteln als denen des

Wortes nicht mehr zulassen kann. Der Sinn gewaltiger technischer und
wirtschaftlicher Anstrengungen besteht zu einem guten Teil darin, den Worten,
den Informationen, den Signalen ihre Glaubwürdigkeit zu verschaffen und
zu erhalten. Natürlich ist es selbst ein Spiel mit Worten zu sagen, daß hier
also die Worte Handlungen seien und nicht «nur» Worte. <How to do
things with words) heißt ein wichtiges Buch von J. L. Austin — vielleicht
muß ein anderes noch geschrieben werden : <How to do nothing with words. >

Die Idee einer «offenen Welt» kann sich durchsetzen, sie ist wahrscheinlich

schon dabei, es zu tun. Und zwar nicht nur deshalb, weil die Niederlagen
der Geheimhaltung offenkundig, die Instrumentarien technischer Aufklärung

allgegenwärtig geworden sind und weil die innere Logik wissenschaftlicher

und technischer Prozesse in isolierten Systemen praktisch ein Äquivalent

der ausgeschalteten Kommunikation ergeben hat, sondern auch und vor
allem weil die Verfügbarkeit von Information sich als wichtigster Faktor zur
Vermeidung von Krisen erwiesen hat. Schlechte Kalkulierbarkeit von Risi-

138



ken war einer der Hauptgründe vieler großer Krisen. Eine durchsichtiger
und durchlässiger gemachte Welt wird die Poker-Mentalität in der Typologie
des Politikers anachronistisch werden lassen. Spielregeln des gegenseitigen
Sich-wissenlassens, ohne dies wissen zu lassen, haben sich ausgebildet.
Mächte, die sich wie Feinde im klassischen Stil dämonisieren, verhöhnen,
bedrohen, haben unterhalb der Ebene der offiziellen Rhetorik ständige
Kontakte, wie die USA und China in Warschau. Sogar eine Umwertung
der großen Spionagefälle als einer Art von Ökonomie der unfreiwilligen
Information hat sich angebahnt, jedenfalls wenn man bemerkt, wie bei
Aufrechterhaltung drastischer Strafbestimmungen die Folgen durch Austausch
der Akteure aus der Welt geschafft werden. War früher auch der eigene
Mann im anderen Lager ein kaum honoriges Subjekt, so kann er heute nach

getaner Arbeit als eine Art Held der vorweggenommenen Information
vorgezeigt und dekoriert werden. Man will nicht nur sicher vor Überraschung
sein, sondern den anderen auch wissen lassen, daß man es ist. Die Unwahr-
scheinlichkeit der großen Geheimnisse will demonstriert, die Synchronisation

im Ausbau der Potentiale verifiziert sein. Eine Vereinbarung über den
«offenen Himmel» konnte zwischen den Weltmächten nicht zustande
gebracht werden; aber schon wenige Jahre später begannen Aufklärungssatel-
liten eben diese Arbeit zu leisten, und erstaunlicherweise ist es niemals zu
einer dem U-2-Zwischenfall vergleichbaren Reaktion oder auch nur zu
einem deutlichen Protest gekommen. Auch die Publizistik leistet entlang
dem «Abgrund von Landesverrat» Ähnliches: sie erschwert den

Regierungen jeden Versuch, Schicksalsmächtigkeit auszuüben und unter nicht
objektivierbaren Voraussetzungen Kabinettspolitik zu betreiben. Die
Unsicherheit hinsichtlich dessen, was künftig noch mit dem strengen Interdikt
des Verrats belegt werden kann, ist symptomatisch dafür, daß der Aggregatzustand

der politischen Wirklichkeit in Veränderung begriffen ist.
Die Wirklichkeit, auf die man sich beruft, wenn man politischer «Realist»

zu sein beansprucht, gewinnt ihren Ernst und ihre Verbindlichkeit erst dann,
wenn der Staat in seinem eigenen Anspruch auf Realität nicht mehr mit ihr
konkurriert, wenn er nicht mehr die Notwendigkeit zu sein vorgibt, der er
doch nur zu genügen hat. Das wird deutlich, wenn die Entscheidungen, die
heute möglich geworden sind, als politische nicht mehr getroffen werden
können. Es ist dies, was man einen Substanzverlust nennt; ob mit Recht
Verlust, sollte infragegestellt werden, ob mit Recht Verlust von Substanz,
bleibt an die hier thematische Voraussetzung des Wirklichkeitsbegriffs und
seiner Konstanz gebunden.

III.
Wenn nicht die Bedingungen gezeigt werden können, unter denen der
Weltfriede als Resultat einsichtiger Prozesse erreichbar würde, gerät diese unver-

139



zichtbare Norm aus der Resignation gegenüber ihrer Durchsetzbarkeit in
die Nähe eschatologischer Hoffnungen, die immer bedeuten, daß erst der
Untergang der Welt eine neue Welt möglich macht. Wenn aus diesem Schema
religiöses Vertrauen ausgetrieben ist, läßt es sich umdenken in die magische
Formel, daß die Zerstörung des Bestehenden die Qualität des Kommenden
verbürge. Nun darf man nicht aus dem Auge verlieren, daß die Depoten-
zierung des Staates nicht mehr ermöglichen kann als einen Frieden von
gleichsam technischer Qualität. Sein Imperativ wäre hypothetisch, nicht
kategorisch. Er würde als Bedingung für anderes gewollt. Aber was wäre
dieses Andere?

Der Gedanke, man müsse die Menschen zuerst glücklich machen, dann
würden sie ganz von selbst auch friedlich, ist tief in der utopischen Tradition
verwurzelt. Aber er setzt schon voraus, daß die Wirklichkeit des Staates
nicht von derart autonomer Dichte wäre, um sich dem Friedenswillen der
Bürger entziehen zu können. Der Mangel dieser Voraussetzung zwingt dazu,
die Friedensproblematik als eine Sache technischer Vernunft wie eine

Vorfrage zu dem zwar wesentlicher, aber kaum akuter anmutenden Thema zu
behandeln, wie denn eine Menschheit im Frieden leben werde, was sie aus der
ihr technisch vermittelten Chance machen könne. Die Unvermeidlichkeit
des Friedens ist nicht seine Gewißheit, aber auch noch nicht seine Attraktivität

für die menschliche Glücksphantasie. Die Utopie impliziert nicht die
Rationalität; sie muß sie überbieten, ohne sie dabei zu zerstören. Es gibt
Grund, an diese Zuordnung zu erinnern. Einer hochfliegenden Imagination
menschlicher Möglichkeiten muß es als Verrat an der Utopie erscheinen,
wenn als rationale Konsequenz für möglich gehalten wird, was doch nur als
humane Anstrengung mit der emphatischen Gebärde der großen Änderung
verwirklicht werden sollte. Die Verflechtung der beiden Probleme muß
aufgelöst werden. Die Utopie kann nicht den Frieden verheißen, da er doch ihre
Bedingung ist; der Weltfriede bringt nicht schon als solcher das Weltglück
der Menschheit. Denn er ist nur der erste Schritt, um an diesem nicht
verzweifeln zu müssen. Es ist erschreckend, wie wenig Probleme des Menschen
durch den Weltfrieden gelöst werden; dennoch ist er das Problem der
Probleme. Begeisterung, Entfachung der konstruktiven Kräfte kann freilich nur
bewirken, was nach dem gewonnenen Frieden kommen könnte. Solche
Zukunft wird jede Gegenwart infrage stellen, aber das darf nicht bedeuten,
ihr die Wahrnehmung des Minimums an rationalen Erwartungen zu versagen,

die sie sich zurechnen kann.
Auch wenn man darauf besteht, daß die Norm des Friedens nicht

Bestandteil einer Utopie sein kann, weil sie als Bedingung der Möglichkeit von
Entwürfen glücklicher Zustände die Evidenz besitzt, die jedem dieser
Entwürfe versagt bleiben muß, ergibt sich dennoch ein wichtiger Zusammenhang

zwischen Utopie und Friedensproblem, nachdem in der Neuzeit

140



utopisches Denken wesentliche Instanz für die Kontingenz des Staates, also

gegen das platonische Moment in der Staatstheorie, geworden ist. Aber
diese geschichtliche Funktion, die die Utopie zugunsten der Möglichkeit des

Weltfriedens hat, darf die Differenz nicht verwischen, daß das Problem des

Friedens unter der Voraussetzung der Konsistenz mit den gegenwärtig
bestehenden Gegebenheiten betrachtet werden muß, weil die Annäherung an
diesen notwendigen Zustand erfordert, «daß jede Zwischenform, jede
Übergangsphase, in sich existenzfähig sein muß»19. Man mag eine Mutation des

Menschen fordern können, damit alle Menschen glücklich werden, aber man
kann nicht auf der Forderung nach einer radikalen Änderung der menschlichen

Gesinnung ansetzen, um jenes Unvermeidliche zu erreichen, daß die
Menschheit ihre bloße Existenz bewahrt.

Die Utopie hält jeder Realität die Möglichkeiten vor, die sie ausgeschlagen

hat, und gibt dadurch den Zuständen und Institutionen die Anstößigkeit
der Kontingenz alles nur Tatsächlichen. Die Realität gesteht ihre Kontingenz
nie an sich selbst ein, sondern verbirgt sie, indem sie sich den Ausweis der
zwingenden Konsistenz verschafft. Indem die Neuzeit sich durch einen
Begriff der Konsistenz ihrer Geschichte, nämlich den des Fortschritts, selbst

zu bestimmen suchte, erwehrte sie sich der Infragestellung nicht nur durch
die theologische Transzendenz, sondern auch durch die Transzendenz der
Utopie. Als ständige Verwirklichung von Möglichkeiten läßt der
Fortschritt vergessen, daß dies doch immer nur die in der Verlängerung einer
gegenwärtigen Wirklichkeit liegenden Möglichkeiten sind. Die literarische
Spezies der Utopie wird aus ihrer ursprünglichen Funktion verdrängt,
sobald sie für den Fortschritt in Dienst genommen wird: ihre Transzendenz
wird als Schein der Auslassung einer Zeitstrecke gedeutet und dadurch in die
Immanenz der einen Zeit zurückgeholt. Die Zukunftsutopie als Extrapolation

dessen, was ohnehin kommen muß, vermag Optimismus oder Resignation

zu erzeugen, aber beides als Einstellungen, die die Geschichte sich selbst

zu überlassen geneigt sind. Insofern ist die Verdrängung der exotischen
Utopie durch die Zukunftsutopie, der sozialen durch die technische, ein

Vorgang des Funktionsschwundes, weil darin der Wirklichkeitsbegriff der
Konsistenz mit der Kategorie des Fortschritts übernommen wird. Daß die
utopische Provinz ihren Namen nach keinem Ort hat, meint gerade, daß
sie außerhalb des Kontextes der Realitäten steht.

Sie bleibt daher auch in eigentümlicher Weise unbetroffen durch das,

was Hegel in der Vorrede zur <Rechtsphilosophie) in Ablehnung aller
Versuche, den Idealstaat zu entwickeln, sagt: um zu «belehren, wie die Welt
sein soll» komme «ohnehin die Philosophie immer zu spät». Die Utopie
kann freilich nicht belehren, wie die Welt oder wie der Staat sein soll, aber
doch, daß sie nicht so sein müssen, wie sie sind, daß das Bewußtsein ihrer
Selbstverständlichkeit anfechtbar ist. Die Kontingenz, die aus der Utopie

141



folgt, ist die Antithese zur Evidenz der Idealität, aus der die Metaphysik den
Kosmos abgeleitet hatte. Diese unausweichliche und den Raum der
Möglichkeit ausfüllende Ordnung — das haben schon die Gnostiker empfunden
— konnte tyrannisch werden, das Bewußtsein der Gefangenschaft und der
Erlösungsbedürftigkeit erwecken oder auf den Ausweg der Flucht in die
private Mystik verweisen. Für den Staat, der sich auf seine kosmische Dignität
berufen wollte, galt die Gefahr dieses Umschlages ins Zwanghafte nicht
minder: ihm konnte nicht bestritten werden, das Leben seiner Bürger bis
auf den Grund in Anspruch zu nehmen. Die Alternative des Kosmos war
das Chaos, und aus ihr erwächst jene Unausweichlichkeit, sich der gegebenen
Ordnung zu fügen. Noch bei Hobbes ist dies die Struktur des Arguments, das
die Unauflöslichkeit des Staatsvertrages und des daraus gefolgerten Absolutismus

als den Inbegriff der Vernunft selbst demonstriert : Selbsterhaltung des

Staates als elementare Definition aller politischen Akte ist die delegierte
Selbsterhaltung der Individuen. Der Einzelne tritt in den mythisch-präexistenten

Vertrag ein wie in die Erbsünde, er soll sich als Rechtsperson immer
schon preisgegeben haben und dennoch den gegen sich selbst gerichteten
puren Zwang als Konsistenz eines von ihm zu verantwortenden Rechtszustandes

legitimieren. So macht sich die Vernunft sogleich dem «Überschuß»
dienstbar, den sie im faktischen Staat vorfindet, statt diesen von der
Ökonomie des Unausweichlichen her zu problematisieren. Dennoch ist nicht die
Rationalität dieses Modells der Staatsbegründung als solche zweifelhaft,
sondern der Widerspruch zwischen dem Vertragsmotiv und der vermeintlich
aus ihm notwendigen Preisgabe der Rechtspersonalität: man kann sich nicht
aufgeben müssen, um sich zu erhalten.

Jede rationale Argumentation, wie der Friedensnorm Genüge verschafft
werden kann, wird eine formale Ähnlichkeit mit der Konzeption des

Staatsvertrages haben: wie der Staat die Rationalität der Individuen, denen der
Naturzustand Untergang bedeuten würde, repräsentiert, so stellt die Sicherung

des Friedens die Rationalität der Staaten dar, zu deren Untergang
heute ein zwischenstaatlicher «Naturzustand» führen muß. Wenn die
Staatstheorie der Neuzeit die Selbsterhaltung des Staates zum höchsten politischen
Prinzip macht, wird sie sich nicht nur daran messen lassen müssen, ob sie in
jedem ihrer theoretischen Schritte diesem Prinzip dient, sondern sie wird dafür
beweispflichtig, daß sie ihm genügt. Dieses Kriterium gilt gerade für den auf
der Ebene der Staaten wiederkehrenden «Naturzustand» des Rechtes aller
auf alles und damit des absoluten Widerstreits der Bedingungen der
Selbsterhaltung aller. Mußte nicht dieselbe Rationalität, die die Individuen zu
jenem pactum subiectionis als der Preisgabe ihres absoluten natürlichen Rechts
motiviert hatte, auch auf der Stufe des absoluten Rechtes der Staaten zwingend

werden? Das kann nur heißen: in der Konsequenz der Idee der Preisgabe

von Rechten durch Verträge mußte es einen Staatsvertrag der Staaten

142



geben, wenn dem Zwang der Vernunft aus dem Prinzip der Selbsterhaltung
Genüge getan werden sollte. Aber in diese Öffnung ihrer Konsistenz war die
klassische Staatsvertragstheorie nicht vorgedrungen, und zwar deshalb,
weil sie nicht das abstrakte Prinzip der Erhaltung des Staates, sondern das

konkrete der Erhaltung bestimmter, aus den gegebenen physischen Einheiten

der Völker und ihrer Territorien historisch hervorgegangener Staaten
und Staatsformen vertrat. Als Konsequenz der Staatsvertragstheorie und in
dieser Ausdrücklichkeit ist die Forderung nach dem «Staatsvertrag der
Staaten» von Destutt de Tracy in seinem Montesquieu-Kommentar von
1819 ausgesprochen worden.

«Die Nationen sind hinsichtlich ihres gegenseitigen Verhältnisses in dem

Zustande, worin sich Wilde befinden würden, welche zu keiner Nation
gehören und durch kein Gesellschaftsband untereinander vereinigt sind
und die also, um Schutz zu finden, keinen Gerichtshof anrufen und keine
öffentliche Macht in Anspruch nehmen könnten. Es müßte sich wohl jeder
seiner persönlichen Kräfte zu seiner Selbsterhaltung bedienen...» Den
Staaten fehle untereinander, um zu einem Zustande der «vollendeten und
organisierten Gesellschaft» zu gelangen, nur noch die Gründung eines

gemeinsamen Gerichtshofes und einer übergeordneten Zwangskraft. Diese

Zielsetzung sei zwar stets als ein Hirngespinst angesehen worden, aber von
der Theorie des Staatsvertrages her gesehen sei dieser zweite Schritt zur
Überwindung des «Naturzustandes» wahrscheinlich nicht einmal so schwierig,

wie der erste gewesen sein muß. Die Utopie ist hier in die Konsistenz des

Fortschritts hereingeholt. Aber konnte nur der Logik vertraut werden? Wohl
so lange nicht, wie der «Naturzustand» unter den Staaten die absolute

Gefährdung aller durch alle noch nicht enthielt, die Hobbes für die Individuen

vorausgesetzt hatte. Zumindest die Subjekte der Geschichte, die fiktiven

Personalitäten der Staaten, konnten noch als jeden Krieg und jede Krise
überlebend gedacht werden ; das enthielt dem Gedanken der Wiederholung
des Staatsvertrages seine zwingende Kraft vor. Nicht nur deshalb aber
erschien es als undenkbar, daß der Akt der zweiten und endgültigen Überwindung

des «Naturzustandes» dem ersten analog sein könnte; vielmehr war
das Moment der Selbstpreisgabe an eine übergeordnete Gewalt das der
letztgültigen Wirklichkeit des Staates schlechthin Widersprechende.

So konnte auch Kant in seinem philosophischen Entwurf <Zum ewigen
Frieden) von 1795 über die Konstruktion eines rechtsstiftenden <Friedensbundes)

souveräner Staaten nicht hinausgehen, obwohl er ausdrücklich
sagt, sie müßten in ihrem Verhältnis untereinander als im «Naturzustand»
befindlich betrachtet werden; die Fraglosigkeit der Hypostasierung des

Staates wird nicht durchbrochen, indem jenes foedus pacificum wirksam
werden soll, ohne daß die Staaten «sich deshalb (wie Menschen im
Naturzustande) öffentlichen Gesetzen und einem Zwange unter denselben unter-

143



werfen dürfen». Die Zukunft des großen Friedens in der «Idee der Föderali-
tät» als dem «Surrogat des bürgerlichen Gesellschaftsbundes» liegt zwischen,
nicht über den Staaten. Die positive Vernunftidee einer «Weltrepublik»
erweist sich zwar als logisch, nicht aber als historisch konsequent, weil sie bei
dem einmal bestehenden Pluralismus der Staaten den Selbstwiderspruch
gegen den einem jeden inhärenten Willen zur Selbsterhaltung voraussetzen
würde. Hegel deduziert in der < Rechtsphilosophie >20 daraus, daß der Staat
«Individualität als ausschließendes Für-sich-sein» ist, Staaten seien nicht
nur faktisch «im Naturzustande gegeneinander», sondern dieser Zustand
bleibe unüberbietbar, denn «ihre Rechte haben nicht in einem allgemeinen
zur Macht über sie konstituierten, sondern in ihrem besonderen Willen ihre
Wirklichkeit». Diejenigen, die eine übergeordnete Gesamtheit auch nur von
der Art eines Staatenbundes wünschen, «wissen wenig von der Natur einer
Gesamtheit und dem Selbstgefühl, das ein Volk in seiner Unabhängigkeit
hat». Wenn es den «Gang Gottes in der Welt» manifestiert, daß der Staat
ist, dann ist dieser Absolutismus der Realität des Staates jedenfalls die Sackgasse

für die Norm des Friedens, und konsequent kann der «Streit der
Staaten... nur durch Krieg entschieden werden». Im Staat «etwas
Technisches mehr als etwas Geistiges» zu sehen21, also etwas, was nach Hegel
«nicht den emphatischen Namen eines Wirklichen verdienen» kann, öffnet
zumindest wieder den Spielraum dessen, was «keinen größeren Wert als den
eines Möglichen hat». Es wird nochmals deutlich, was es heißt, den
Wirklichkeitsbegriff als Fundament der Staatstheorie zu thematisieren und der
kritischen Befragung auf seine Implikationen für die Friedensnorm
auszusetzen. Die gleichsam abgebrochene Konsistenz der Staatsvertragstheorie ist
dafür nur ein Demonstrationsmodell.

Die klassischen Staatstheorien haben die Schwäche, daß der Prozeß der
Konstitution des Staates in einem einzigen entscheidenden Schritt zu einer
in sich konsolidierten Struktur führen soll. Dieses unausgesprochene normative

Erfordernis hat selbst die Rezeption der Staatsphilosophie Montes-
quieus zur Dogmatik der Gewaltenteilung erstarren lassen und sie in eine
Reihe mit anderen «Bauplänen» gerückt. Aber jede Lektüre des (Esprit des
Lois > zeigt, daß es hier nicht darum geht, die Heraufkunft des Staates aus
dem vorstaatlichen Zustand zu beschreiben, sondern den immer schon
vorgefundenen historischen Staat auf die Maße humaner Erträglichkeit zu
bringen. Montesquieus Abneigung gegen die Staatsvertragstheorie beruht
darauf, daß es ihm nicht darum ging, den Staat zu begründen und zu
«bauen», sondern darum, die genuine Dynamik der Macht aufzufangen
und zu hemmen. Der Trieb zur Machtausübung erschien ihm als die
vorgegebene, als Natur in die Geschichte eingebrachte Energie, und nichts war zu
unbedeutend und gering, was dieser Energie entgegengesetzt werden konnte.
Noch dem Despoten könne gelegentlich menschliche Rührung Einhalt ge-

144



bieten — so wie dem Meere, das die ganze Erde überfluten zu wollen scheine,
auch kleinste Hindernisse am Strand, Kiesel und Gräser, Widerstand bieten22.

Höhnend hat Voltaire dieses Gleichnis zerschlagen. Lakonisch merkt er an,
was das Zurückfließen des Meeres bewirke, seien nicht Gräser und Kiesel,
sondern das Gesetz der Gravitation.

Solcher Zusammenprall elementarer Metaphern läßt mit Erschrecken

verspüren, wie die konstruktive Schwäche des Gedankens den Kritiker zur
härtesten Anschaulichkeit provoziert: was einmal den Typus des Naturereignisses

annimmt, schließt noch den geringsten Spielraum des Wortes und der
humanen Affektion aus. Die Richtigstellung des Bildes, die Berufung auf das

Naturgesetz, rückt den Gedanken der Moderation des Staates ins Irreale.
Fast wie eine Illustration auf den Widerstreit der Metaphern ist die erste

Spur der Friedensproblematik, die sich bei Kant 40 Jahre vor dem Friedenstraktat

findet. Im November 1755 schreckt die Nachricht vom Lissaboner
Erdbeben mit seinen 30000 Toten Europa auf; Kant greift dreimal zur
Feder, um seinen Mitbürgern das Ereignis zu erklären, es noch einmal mit
der Theodizee der deutschen Aufklärung zu versöhnen. Aber zugleich zieht
der Krieg, der ein siebenjähriger werden sollte, ins Land, als Kant 1756 seine

<Geschichte und Naturbeschreibung des Erdbebens) abschließt. Der letzte
Satz hat seinen Adressaten, den preußischen König, dem Kant eben noch
die <Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels) gewidmet
hatte: «Ein Fürst, der, durch ein edles Herz getrieben, sich diese Drangsale
des menschlichen Geschlechts bewegen läßt, das Elend des Krieges von
denen abzuwenden, welchen von allen Seiten überdem schwere Unglücksfälle

drohen, ist ein wohltätiges Werkzeug in der gütigen Hand Gottes und
ein Geschenk, das er den Völkern der Erde macht, dessen Wert sie niemals
nach seiner Größe schätzen können. » Der Flut wirft Kant sein Steinchen

entgegen, appelliert mit der Naturkatastrophe gegen die politische, aber
sein Argument sind die «Drangsale des menschlichen Geschlechts».

1 Nietzsche, Zur Genealogie der Moral angewiesen zu sein, sondern das Defini-
II 13. — 2P. Winch, Die Idee der Sozial- tionsrecht für das, was extrem ist, in die
Wissenschaft und ihr Verhältnis zur Philo- Hand zu bekommen. Dieser conceptus
sophie. Frankfurt 1966, 56. — 8Th. Mann, terminator ist dem Politischen nicht essen-

Betrachtungen eines Unpolitischen. Berlin tiell, aber essentiell attraktiv. Darin liegt
1918, 121. — 4<Souveränität> ist hier kein der Zusammenhang von Wirklichkeitsan-
Grenzbegriff im Sinne der Definition von spruch und Friedensproblematik. Die
Carl Schmitt: «Souverän ist, wer über den Frage nach der Kompetenz für das, was
Ausnahmezustand entscheidet.» (Politi- jenseits geregelter Kompetenzen liegt, ist
sehe Theologie. München 21934,11 [1922].) nicht mehr ein Problem innerhalb der
Aber die politische Qualität, die sich erst politischen Realität, sondern der Konkur-
im extremen Zustand «rein» darzustellen renz heterogener Realität mit der politi-
vermag, tendiert darauf hin, nicht mehr auf sehen. Hier wird jeder Widerstand gegen
das faktische Eintreten dieser Bedingung eine Komparativierung beginnen müssen.

145



— 5 Machiavelli und Galilei: E.Cassirer,
The Myth of the State. 1946. Dt. Übers.
Zürich 1949, 180 ff. Galilei und Grotius:
E. Cassirer, Die Philosophie der Aufklärung.

Tübingen 1932, 324. — 7 So in der
< Flüchtigen Schilderung florentinischer
Zustände) Goethe im Anhang zu seiner
Übersetzung des Benvenuto Cellini (Arte-
mis-Ausg. 15, 883). —7II Principe c. 6. —
8II Principe c. 15. — 9Diderot, Pensées

philosophiques 32. —10 Schiller an Goethe,
19.1.1798. — "Neuerdings hat auch
quellenkritische Analyse die <Utopia) aus
der Zuordnung zur platonischen Tradition
und Rezeption herausgerückt (H. Süßmuth,
K. H. Gerschmann). Was bei Morus
platonisches Gepräge und platonische
Abhängigkeit bezeugt, fällt in die letzte Phase
der Entstehung des Werkes und ist bereits
ein Stück Selbstinterpretation in Richtung
auf den Gedanken der «Konkurrenz» mit
Piatos <Staat). Solche Stilisierung hat die
Leser des schnell zum Erfolg kommenden
Buches aufden Eindruck platonischer Nachfolge

fixiert. Aber die Unterstellung einer
Tradition dient der Betonung des Konkur-i
renzgedankens : schon der ersten Ausgabe
ist ein lateinisches Gedicht vorangestellt, in
dem der utopische Staat als möglicher
Sieger über den platonischen gepriesen
wird, und der darauf folgende Geleitbrief

des Petrus Ägidius empfiehlt die <Utopia)
als einen für alle Menschen wichtigeren Besitz

als den des platonischen Werkes. —
12<Isthmum perfodere> gehört zu den Pro-
verbien, die Erasmus von Rotterdam —
seit 1499 zum Freundeskreis des Thomas
Morus gehörig — in den <Adagia) behandelt.

(Opera II 1030 BD.) Zur Formel
inviolata terrai vgl. das bei Varrò
überlieferte Dikaiarch-Zitat (ed. Wehrli, fr. 48).
— 13C. F. von Weizsäcker, Friede und
Wahrheit. In: Die Zeit 26/1967. — 14Berge-
dorfer Gespräche zu Fragen der freien
industriellen Gesellschaft Nr. 24, 1966. —
15MEGA I 1/2, 308. — "Confessions IX
(1756). — 17 Clemens Alexandrinus, Stro-
mata II 1 ; § 3.2. — 18Hegel, Grundlinien
der Philosophie des Rechts § 257/258. —
19 C. F. von Weizsäcker, Bergedorfer
Gespräche Nr. 24, S. 12. Dieses wichtige
Prinzip jeder Erörterung des Friedensproblems

bezeichnet v. Weizsäcker als
«Spezialfall des sehr allgemeinen Satzes aus der
darwinistischen Evolutionstheorie..., daß
nur diejenigen Lebewesen heute existieren
können, deren sämtliche Vorfahren zu jeder
Stunde der vergangenen Geschichte lebensfähig

waren» (a.a.O. S. 9). — 2° §§ 322,
333, 334. — 21 Th. Mann, Betrachtungen...
121. — 22Esprit des Lois II 4 (éd. Didot,
1846, p. 198 mit der Note Voltaires).

146


	Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

