
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 2

Artikel: Die Grenze als anthropologisches und politisches Problem

Autor: Krockow, Christian von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Grenze als anthropologisches und politisches Problem

CHRISTIAN GRAF VON KROCKOW

Grenzsetzungen beim Tier und der Mensch

Der Mensch ist ein grenzsetzendes Wesen. Er kennt Mein und Dein : mein
Haus, mein Land — oder das des anderen. Doch kann man den Menschen
nicht durch seine Fähigkeit zur Grenzsetzung definieren. Denn auch Tiere
schaffen, kennen, respektieren Grenzen oder kämpfen um sie, falls sie nicht
respektiert werden. Etwa in Konrad Lorenz' Buch über «das sogenannte
Böse» finden sich Belege die Fülle; viele Tierarten haben ihre ganz bestimmten,

fest umgrenzten Jagd- oder Brutreviere, die sie erbittert gegen
eindringende Artgenossen verteidigen. Abgrenzungen gibt es auch im
übertragenden Sinne, zum Beispiel als Rang- oder Kommentordnung innerhalb
der Gruppe. Die vielzitierte «Hackordnung» auf dem Hühnerhof ist lediglich

das bekannteste Beispiel. Es geht da — fast möchte man formulieren :

— höchst menschlich zu, mit Imponiergehabe und Prestigeempfindlichkeit,
beinahe wie, sagen wir, in einer akademischen Korporation oder wie in einer
studentischen Verbindung mit Erst-, Zweit-, Drittchargiertem, wobei der
Ausdruck «Hackordnung» als doppelsinnig beziehungsreich erscheint. Es

gibt überdies bei Tieren etwas, das man als eine Art Urgrund von «
Rechtsbewußtsein» anzusehen geneigt sein könnte: Je näher das Tier sich beim
Zentrum seines Reviers befindet, um so entschlossener kämpft es um dessen

Behauptung gegen den Eindringling, der eher zögert und zurückweicht —
so geht die Verfolgungsjagd über die Grenzen hinaus ins Revier des anderen,
wo sich der Sachverhalt alsbald umkehrt, bis nach vielem, immer engeren
Hin und Her die Auseinandersetzung an der Grenze sich einpendelt und
endlich, nach etlichen nachgrollenden Drohgebärden, einschläft.

Hier zeigt sich bereits, daß Tiere dem Menschen in der Sicherheit ihres
«Grenzverhaltens» keineswegs unterlegen, sondern im Gegenteil überlegen
sind. Diese Überlegenheit des Tieres wird um so deutlicher, je gefährlicher
potentiell die jeweilige Auseinandersetzung ist, vor allem dann also, wenn
ohne den Abbruch des Kampfes zwischen Artgenossen es zu einer Tötung
des Besiegten kommen würde. Zwar kennt auch der Mensch gewisse De-
muts- und Unterwerfungsgebärden, etwa das Auf-die-Knie-Fallen oder das

Erheben der Hände. Doch ist niemals sicher, ob die Tathemmung, die diese

107



Gebärde beim Sieger auslösen soll, auch wirkt. Die Bißhemmung, die der
besiegte Wolf beim siegreichen auslöst, indem er sich auf den Rücken wirft und
seine gefährdetste Stelle, die Halsschlagader, darbietet, funktioniert dagegen
so unbedingt, daß man zu sagen versucht ist, der Wolf, der in solcher Situation

zubisse, wäre eigentlich kein Wolf mehr, sondern gewissermaßen ein in
den Wolfspelz verkleideter Mensch. Insofern tut die berühmte Formel des

Thomas Hobbes : homo homini lupus, dem Wolf Unrecht.
Gewiß ist des Menschen Nachteil zugleich sein Vorteil; die Lockerung

«natürlicher», instinktgesteuerter Verhaltensweisen gibt ihm die Freiheit
zum Aufbau ganz neuartiger Lebensformen, gibt ihm die Möglichkeit —
welche freilich zugleich strikte Notwendigkeit bedeutet —, sein Dasein auf
andere Weise zu bestimmen und zu umgrenzen, als dies beim Tier denkbar
ist. Die Existenz des Menschen ist, nach einer anthropologischen Formel
Helmuth Pleßners, ihrer Natur nach künstlich. Deshalb ist es auch sinnlos,
in dem Sinne sentimental aufs tierische Verhalten zurückzuschauen, daß
man den Mangel an sicherer Instinktsteuerung und Destruktionshemmung
bedauert. Eine Rückkehr ins Paradies der Unschuld gibt es nicht; der
Sündenfall der Menschwerdung könnte nur um den Preis des Menschseins
selbst zurückgenommen werden. Und wenn man weiterhin bedauert, daß die
Freiheit des Menschen, wie sie sich als Emanzipation aus ehernen
Naturabhängigkeiten, als Machbarkeit und Veränderbarkeit der Lebensverhältnisse
mehr und mehr geschichtlich entwickelt hat, und mit einem qualitativen
Sprung sozusagen eines weiteren, tieferen Sündenfalls seit Beginn der Neuzeit:

wenn man dies bedauert, weil mit der progressiven Weltbemächtigung
die Instinkthemmungen stets geringer werden — man muß dem, den man
tötet, nicht mehr ins Auge schauen und sein Blut fließen sehen, sondern es

kann ein Knopfdruck in einem komfortablen Raum genügen, um einen
Menschen, viele Menschen, am Ende gar die Menschheit auszurotten —,
dann muß man zugleich bedenken, daß eben dies der Preis ist für die
Befreiung von den alten Nöten und Notwendigkeiten und daß man keinen
Horizont von Freiheit eröffnen kann, ohne zugleich das geschlossene
Sicherungsgehäuse der Naturzwänge zu zerstören.

Herder hat deshalb von dem « Königsvorzug», von der Hoheit der menschlichen

Bestimmung gesprochen, obwohl — oder vielmehr eben weil — er
fortfährt: «Laßt uns bedenken, was in den großen Gaben Vernunft und Freiheit
liegt und wieviel die Natur gleichsam wagte, da sie dieselben einer so schwachen,

vielfach gemischten Erdorganisation, als der Mensch ist, anvertraute.
Das Tier ist nur ein gebückter Sklave, wenngleich einige edlere derselben ihr
Haupt emporheben oder wenigstens mit vorgerecktem Halse sich nach Freiheit

sehnen. Ihre noch nicht zur Vernunft gereifte Seele muß notdürftigen
Trieben dienen und in diesem Dienst sich erst zum eignen Gebrauch der
Sinne und Neigungen von fern bereiten. Der Mensch ist der erste Freige-

108



lassene der Schöpfung; er steht aufrecht. Die Waage des Guten und Bösen,
des Falschen und Wahren hängt in ihm: er kann forschen, er soll wählen.
Wie die Natur ihm zwei freie Hände zu Werkzeugen gab und ein überblik-
kendes Auge, seinen Gang zu leiten: so hat er auch in sich die Macht, nicht
nur die Gewichte zu stellen, sondern auch, wenn ich so sagen darf, selbst
Gewicht zu sein auf der Waage. »

Grenzsetzungen beim Menschen: das Recht

Fragt man, wie der Mensch sich aufrecht hält, nachdem er sich aufgerichtet
hat, so fällt — wie es auch Herders Bild von der Waage nahelegt — zuerst
das Recht ins Auge. Bereits mit «mein» und «dein» sind ja elementare rechtliche

Begriffe bezeichnet. Die Funktion des Rechts ist es schlechthin, Grenzen

zu setzen und zu markieren, Grenzen möglichen und unmöglichen,
erlaubten oder verbotenen Verhaltens. In dieser Grenzsetzungsfunktion kommen

die sonst so disparat erscheinenden Rechtsgebiete, etwa des Zivil- und
des Strafrechts, überein; ob es sich um eine Erbschaftsauseinandersetzung
handelt oder um eine Körperverletzung: das Recht setzt Grenzen, und im
Rechtsverfahren geht es darum, strittige Grenzlinien zu klären, beziehungsweise

ihre schuldhafte Überschreitung zu ahnden. Es ist im übrigen nur
folgerichtig, daß das Recht in dem Maße sich ausdehnen muß, in dem der

Handlungsspielraum des Menschen sich erweitert, weil eben mit allem Handeln

Menschen auf Menschen zu wirken vermögen : Als mit dem Beginn der
Neuzeit das große Zeitalter der Fern-Seefahrt begann, mußte das Seerecht

ausgebaut werden ; es mußte mit der Möglichkeit zu fliegen ein Flugrecht
geschaffen werden; heute erleben wir die Anfänge eines Weltraumrechts.
Dagegen gibt es — noch — kein Wetterrecht, weil es noch kein wirksames Mittel
gibt (obschon gewisse Ansätze dazu), das Wetter zu manipulieren.

Wo immer also Menschen dauerhaft und einigermaßen ungefährdet
sollen miteinander leben können, da bedarf es des Rechts und des Richtens ;

Recht und Richten, in welch elementarer oder differenzierter Form immer,
gehören schlechthin zur menschlichen Existenz, weil die Unabsehbarkeit
menschlicher Verhaltensmöglichkeiten der Sicherung durch Grenzsetzung
bedarf. Alle großen, schöpferischen Leistungen des Menschen müssen daher,
sollen sie nicht in Katastrophen münden, von entsprechenden Rechtsleistungen

begleitet sein. Das Imperium Romanum war nicht zuletzt deshalb
so geschichtsmächtig, über sein Ende hinaus fruchtbar, weil mit ihm eine der
größten rechtsschöpferischen Leistungen der Menschheit verbunden war.
E contrario hängt der so kurze wie katastrophale Verlauf des «Dritten
Reiches» wesentlich mit seinem rechtszerstörerischen Charakter zusammen,
denn dieser machte die Vernichtung der nationalsozialistischen Herrschaft

109



schließlich zu einer conditio sine qua non menschlichen Zusammenlebens in
Europa.

Grenzsetzungen beim Menschen: Sitten, Gebräuche und «Rollen»-Schemata

Auf den zweiten Blick erkennt man freilich, daß die Grenzsetzungen des
Rechts keineswegs genügen, um den Gefahren menschlicher Verhaltensoffenheit

zu steuern. Zunächst ist unverkennbar, daß das Recht nur
gewissermaßen die Spitze eines Eisberges darstellt, daß es auf einem größeren
Fundament aufruht, das, oft kaum bewußt, weil selbstverständlich erlebt
und gelebt, als besonders standfest sich erweist: das Fundament der Sitten
und Gebräuche im weitesten Sinne.

Sitten und Gebräuche sind weitaus weniger formalisiert als das Recht
und die Rechtsverfahren, dafür aber gegen Grenzverletzungen des Verhaltens

mit wirksamen Sanktionen ausgestattet: Sanktionen, die vom Gelächter
— einem menschlichen Spezifikum —¦ über Verärgerung und Abscheu bis
zur Ächtung reichen und in vieler Hinsicht wirksamer, ja buchstäblich
tödlicher sein können als Gesetz und Recht — sie können Menschen in den
Selbstmord treiben, der auch eine spezifisch menschliche Möglichkeit
darstellt. Und in jedem Falle sind die Sanktionen der Sitten und Gebräuche
unendlich wachsamer, gegenwärtiger als das allzu oft schlafende «Auge
des Gesetzes».

Dieser Umstand ist es übrigens, der die modernen Gewaltregimes
jeglicher Einfärbung dazu treibt, die gesamte Gesellschaft zu durchdringen, ja
möglichst total in sich einzuschmelzen. Ahnungsvoll genug hat TocqueviUe
den Sachverhalt beschrieben:

«Ketten und Henker sind die groben Werkzeuge, mit denen die Tyrannei
vorzeiten arbeitete; heutzutage aber hat die Zivilisation sogar den Despotismus

noch vervollkommnet, von dem es doch schien, als hätte er nichts mehr
dazuzulernen. — Die Fürsten hatten die Gewalt sozusagen veräußerlicht;
die demokratischen Republiken unserer Tage haben sie auf die geistige Stufe
des menschlichen Willens gehoben, den sie zuschanden machen wollen.
Unter der absoluten Herrschaft eines einzelnen schlug der Despotismus, um
den Geist zu treffen, den Körper — eine grobe Methode; denn der Geist
erhob sich unter den Schlägen und triumphierte über den Despotismus; in den
demokratischen Republiken geht die Tyrannei ganz anders zu Werk; sie

kümmert sich nicht mehr um den Körper und geht unmittelbar auf den Geist
los. Der Machthaber sagt hier nicht mehr: <Du denkst wie ich, oder du
stirbst>; er sagt: <Du hast die Freiheit, nicht zu denken wie ich; Leben,
Vermögen und alles bleibt dir erhalten; aber von dem Tag an bist du ein Fremder

unter uns. Du wirst dein Bürgerrecht behalten, aber es wird dir nichts
mehr nützen; denn wenn du von deinen Mitbürgern gewählt werden willst,

110



werden sie dir ihre Stimme verweigern, ja wenn du nur ihre Achtung
begehrst, werden sie so tun, als versagten sie sie dir. Du wirst weiter bei den
Menschen wohnen, aber deine Rechte auf menschlichen Umgang verlieren.
Wenn du dich einem unter deinesgleichen nähern wirst, so wird er dich
fliehen wie einen Aussätzigen; und selbst wer an deine Unschuld glaubt, wird
dich verlassen, sonst meidet man auch ihn. Gehe hin in Frieden, ich lasse dir
das Leben, aber es ist schlimmer als der Tod >. »

Wesentlich ist, daß die Verhaltenssteuerung zunächst und zumeist gar
nicht durch äußere Sanktionen erzwungen werden muß, weil sie im Prozeß
der Erziehung von frühester Kindheit an internalisiert wird: Es ist mir
«peinlich», wenn ich «aus der Rolle falle», ich werde rot, der Schweiß
bricht aus, das Gewissen schlägt. Oder aber — denn es gibt keineswegs nur
negative, sondern ebenso oder vielleicht noch wirksamer positive Sanktionen
— ich bin zufrieden und stolz, wenn ich statt Gelächter oder Abscheu
Anerkennung, Prestige, Ruhm ernte.

Der Begriff der Rolle hat in der modernen Soziologie zentrale Bedeutung
gewonnen. Denn wo immer Menschen miteinander umgehen, geschieht dies

im Horizont reziproker Rollenerwartungen, die sogar noch im Modus ihrer
Nichterfüllung, als Maße für die Fest-Stellung «abweichenden» Verhaltens,
sich als relevant erweisen. (So gibt es beispielsweise, bis hin zu Mimik, Gestik
und Sprache, Erwartungen, mit denen ein Redner sich durch sein jeweiliges
Auditorium konfrontiert sieht. Und vice versa: Im Zuhörer mag sich noch
so sehr Langeweile breitmachen — in seine Rolle gebannt wird er dennoch,
normalerweise, der Versuchung widerstehen, auf seinen Stuhl zu steigen
und sich durch Jodeln Luft zu machen.) Es scheint, als ließe sich das Insgesamt

einer Gesellschaft, jeder Gesellschaft, als Gefüge von normativ
institutionalisierten Rollen und, sozialpsychologisch ausgedrückt, internalisierten
Rollenerwartungen beschreiben, gleichviel, ob nun die Rollenhaftigkeit des

Verhaltens auch zum Selbstverständnis des jeweiligen Rollenträgers und
seiner Gesellschaft gehört oder nicht.

Nun ergibt sich bei näherem Zusehen eine eigentümliche, ja geradezu
paradoxe Schwierigkeit. Sie ist paradox insofern, als vor allem der modernen
Gesellschaft mit ihrer offenbaren «Künstlichkeit» und Partialität
zwischenmenschlichen Verhaltens der Rollenbegriff besonders angemessen zu sein

scheint, während in älteren Ordnungen die wie Natur vorgegebene Schick-
salhaftigkeit der Lebensverhältnisse dominiert, eine Schicksalhaftigkeit,
die mindestens in ihrem Selbstverständnis der Verhaltensfreiheit in Rollen
und zu einer Pluralität von Rollen-« Angeboten» widerstreitet. Zugleich gibt
es, gespiegelt eben im gewandelten Selbstverständnis der Rollenträger, eine
im Zuge der modernen Entwicklung stets zunehmende, stets weitere
Lebensbereiche ergreifende und stets beschleunigte Veränderbarkeit und tatsächliche

Veränderung aller Lebensverhältnisse.

111



Wie aber lassen sich Veränderungen, wie läßt sich der Wandel
gesellschaftlicher Verhältnisse von einer aus dem Rollenbegriff entwickelten
soziologischen Theorie begreifen Leicht ist zwar die Möglichkeit individueller

Mobilität einzusehen : die Tatsache, daß der einzelne, tendenziell stets
zunehmend, in der modernen Gesellschaft Wohnort, Beruf,
Freizeitbeschäftigung, Ehepartner wählen oder auch wechseln kann. Aber solche
individuelle Mobilität ist etwas anderes als ein Wandel der objektiven Verhältnisse,

und eben ein Verständnis dieses Wandels bereitet merkwürdige
Schwierigkeiten: die normativ institutionalisierten Rollenschemata sind
dem Individuum vorgegeben; gerade mit dem Vorgegebensein erfüllen sie die
Funktion der sozialen Verhaltenssteuerung, die ihnen zugeschrieben wird.
Das heißt jedoch, mit anderen Worten, daß die Rollenschemata als objektive

Daten erscheinen, dem einzelnen als Zu- und Anweisungen so schicksalhaft

zugemessen wie nur je die Position in einer vorindustriellen Ordnung.
Ob und wie die durch Rollenschemata signalisierten sozialen Verhältnisse
selbst sich wandeln können, bleibt rätselhaft, obwohl doch, wie gesagt, für
die moderne Gesellschaft nichts so charakteristisch ist wie der immer
umfassendere und immer beschleunigte Wandel.

So gesehen ist es kein Zufall, daß der bisher anspruchsvollsten soziologischen

Theorie, in der der Rollenbegriff eine wichtige Rolle spielt, der von
Talcott Parsons, von zahlreichen Kritikern der Vorwurf gemacht worden ist,
sie rede zwar ständig von «action», vermöge aber mit wirklicher Aktion, mit
dem auf Veränderung des Gegebenen zielenden Handeln, nichts anzufangen.
In der deutschen Rezeption der amerikanischen Rollentheorie durch Ralf
Dahrendorf sieht es kaum anders aus : Gesellschaft erscheint schlechthin als

Zwang und in diesem Sinne als stetes «Ärgernis», demgegenüber nichts
bleibt, als selbstkritisch an eine Freiheit jenseits der Gesellschaft zu appellieren,

sich auf den imaginären Fluchtpunkt eines homo noumenon zu stellen —
womit natürlich soziologisch nichts gewonnen ist und philosophisch überdies

die Berufung auf Kant fragwürdig bleibt. Übrigens gehört Dahrendorf
selbst zu den schärfsten Kritikern von Parsons und versucht, dessen
«Integrationstheorie» eine im Modus des Klassenkonflikts konzipierte Theorie
des Wandels entgegenzustellen. Aber es ist seltsam, daß diese Alternativtheorie

durchaus unverbunden, man möchte geradezu sagen: schizophren,
neben der Rollenkonzeption stehenbleibt.

Politik als Instrument gesellschaftlicher Veränderungen

Man kann den skizzierten Sachverhalt sehr verschiedenartig interpretieren;

am einfachsten hat es, um nicht zu sagen macht es sich die marxistische
Kritik, wenn sie von bürgerlicher «Ideologie», von verdinglichtem Bewußtsein

und von der interessenbestimmten Verteidigung des Bestehenden spricht.

112



Aber eine Auseinandersetzung mit dem Marxismus müßte den Rahmen
dieser Betrachtungen sprengen. Blicken wir auf unsere anfänglichen
Überlegungen zurück, so liegt es nahe, wieder an das Recht zu erinnern, das sich

von den Sitten und Gebräuchen ja nicht nur durch den Grad seiner Formalisierung

unterscheidet, sondern zugleich dadurch, daß es bewußt gesetzt
wird — und als gesetztes versetzt, abgeändert werden kann. Nach
berühmtberüchtigter Formel macht ein Federstrich des Gesetzgebers ganze
Bibliotheken zur Makulatur, und, so ließe sich hinzufügen, weitaus mehr als nur
Bibliotheken. Das Recht eben setzt und versetzt Grenzen, beispielsweise
Eigentumsgrenzen. Projiziert man diesen verändernden — oder im Modus
möglicher Veränderungen ausdrücklich bewahrenden — Charakter des

Rechts auf den Hintergrund der seit Beginn der Neuzeit ablaufenden
Entwicklung, so kann es nicht als zufällig erscheinen, daß Gewohnheits- und
Naturrecht mehr und mehr durch das gesetzte, positive Recht zurückgedrängt

worden sind, wobei dieses positive Recht zugleich immer tiefer in alle
Lebensbereiche eingedrungen ist und sie durchformt hat : eine ständig
steigende und immer kurzwelligere Gesetzesflut ist Kennzeichen der modernen
Entwicklung.

Freilich ist unverkennbar, daß aus der Rechtssetzung allein die Möglichkeit

sozialer Veränderungen keinesfalls abgeleitet werden kann. Denn Recht,
soll es wirksam werden, muß nicht allein gesetzt, sondern auch und vor allem
durchgesetzt werden: Anders als Sitten, Gebräuche oder Rollen führt es

Sanktionen nicht direkt mit sich ; es muß sich Hilfe leihen. Gewiß gibt es ein
Rechtsbewußtsein, angesiedelt in einem Zwischenbereich zwischen Sitte und
Recht; wo es völlig fehlt, bleibt alles Recht unsicher und weithin unwirksam.
Aber das Recht muß im wesentlichen doch gerade da ansetzen, wo die
Wirksamkeit, die grenzenziehende Sicherheit der Sitten endet oder jedenfalls
nicht mehr ausreicht, um bestimmte Verhaltensformen zu garantieren. Es
bedarf der organisierten politischen Macht.

Max Weber definiert: «Politischer Verband soll ein Herrschaftsverband
dann und insofern heißen, als sein Bestand und die Geltung seiner Ordnungen

innerhalb eines angebbaren geographischen Gebietes kontinuierlich durch
Anwendung und Androhung physischen Zwangs seitens des Verwaltungsstabes

garantiert werden. Staat soll ein politischer Anstaltsbetrieb heißen,
wenn und insoweit sein Verwaltungsstab erfolgreich das Monopol legitimen
physischen Zwangs für die Durchführung der Ordnungen in Anspruch
nimmt. »

Läßt man die schwierige Frage der Legitimität ebenso beiseite wie das
historisch wohl eng zu umgrenzende Staatsmonopol, so bleibt die Einsicht,
daß ohne Macht, das Recht, notfalls gegen Widerstand, durchzusetzen,
jeder Rechtstitel leer ist. Wenn man, um ein aktuelles deutsches Beispiel zu
wählen, mit einem «Recht auf Heimat» Ansprüche auf Gebiete jenseits der

113



Oder und Neiße anmeldet, zugleich aber — wie in der «Charta der Vertriebenen»

— einen Gewaltverzicht ausspricht, dann wird man, da Polen die
beanspruchten Gebiete gewiß nicht freiwillig herausgeben dürfte, über kurz
oder lang entweder auf den Gewaltverzicht verzichten und dem proklamierten

Recht eine gepanzerte Faust leihen oder aber den Rechtsanspruch
aufgeben müssen. Tertium non datur.

Allerdings läßt sich einwenden, daß es sich im Grunde gar nicht um
Rechtstitel handelt; das «Recht auf Heimat» ist umstritten und dem klassischen

Völkerrecht unbekannt. Es handelt sich vielmehr um politische
Ansprüche, das heißt um den Willen, eine Veränderung der gegebenen Verhältnisse

herbeizuführen bzw. die seit 1945 eingetretenen Veränderungen
rückgängig zu machen ; der behauptete Rechtstitel stellt nur eine Waffe des
politischen Kampfes dar. Oder um ein historisches Beispiel zu wählen: Im 18.

Jahrhundert bewaffnet man sich zunächst mit einem Rechtstitel, mit dem
Gedanken der Menschen- und Bürgerrechte, um mit seiner Hilfe zum
Sturm auf gegebene Machtverhältnisse anzusetzen, mit dem Resultat unter
anderem der Losreißung der englischen Kolonien vom Mutterland und der
Französischen Revolution.

Wie also die politische Macht der Rechtssetzung und -durchsetzung
dienen muß, so bedient sich umgekehrt die Politik der Rechtsansprüche, um
Veränderungen durchzusetzen — oder natürlich auch: um gegebene
Verhältnisse vor drohenden Veränderungen zu bewahren, um Grenzen, sei es

im territorialen Sinne, sei es der Machtbefugnisse, der Eigentumsordnung
oder welcher Art auch immer, festzuhalten. Politik, allgemein formuliert, ist
Kampf, Kampf um die Veränderung — oder die Bewahrung gegen drohende
Veränderung — gegebener Verhältnisse; Politik ist, auf die kürzeste Formel
gebracht, immer Grenzkonflikt. Der berühmte Satz von Clausewitz, daß
der Krieg Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln sei, bringt das nur
besonders drastisch zum Ausdruck : Politik ist Kampf mit — im Normalfall —
anderen als kriegerischen Mitteln. Wobei es übrigens zum Problem wird,
wie denn, wenn zufolge technologischer Entwicklungen der Krieg als
Fortsetzung der Politik unbrauchbar, am Ende einfach selbstmörderisch wird,
bestimmte Konflikte noch ausgetragen und gelöst werden sollen; sie werden
— Stichwort «Kalter Krieg» — oft überhaupt nicht mehr gelöst, sondern
eingefroren in der vagen Hoffnung, daß irgendwelche fernen Entwicklungen
sie schließlich aus der Welt schaffen werden.

Doch kehren wir zum Verhältnis von Politik und Recht zurück:
Offensichtlich hat Politik immer einen dynamischen Aspekt, ja sie ist Dynamik,
Kampf um Veränderungen oder gegen Veränderung im Modus möglicher
Veränderungen. Recht scheint hingegen immer einen statischen Aspekt zu
haben, wenn nicht gar, darin den Sitten, Gebräuchen oder Rollenschemata
verwandt, schlechthin Statik zu sein : Festlegung und Wahrung von Grenzen.

114



Das wird ja auch an dem eben angeführten deutschen Beispiel deutlich:
Man will dem Anspruch nach gar keine Veränderungen, sondern lediglich
den Status quo ante restaurieren. Ähnliches gilt für den Anspruch der
Menschen- und Bürgerrechte: tyrannischer Anmaßung soll entrissen werden,
was sie gegen den Status quo ante schlechthin, den ganz ursprünglichen,
«natürlichen» Zustand usurpierte. In Wahrheit handelt es sich natürlich
doch um Veränderungen; die Politik versteckt sich gewissermaßen im Mantel

des Rechts, der menschliche Wolf schlüpft in den Schafspelz, um seine

Beute desto sicherer zu erjagen.
Die Spannung zwischen Politik und Recht schließt das Zusammenwirken,

und zwar keineswegs nur im Sinne der Bemäntelung, nicht aus. Im Gegenteil:

Wie schon früher angedeutet, muß alles politische Handeln, wenn es

Bestand haben soll, zugleich aufs Recht, auf Rechtssetzung zielen ; bloßes
Einreißen von Grenzen wäre eine völlig nihilistische Politik — ein theoretischer

Grenzfall, dem sich etwa der Nationalsozialismus teilweise angenähert
haben mag. Aber die Norm ist das nicht. Der Wille, Grenzen zu verändern,
sagt ja nicht, sie einfach zu vernichten, sondern sie zu versetzen, sie anders zu
ziehen, als sie bisher gezogen waren, sie dann aber, nachdem sie neu gezogen

sind, zu befestigen und zu wahren. In diesem Sinne wird jeder siegreiche
Revolutionär einmal zum Konservativen. Und, natürlich, umgekehrt: Der
besiegte Konservative wird, indem er die Restauration des Status quo ante
erstrebt, notwendig zum Konterrevolutionär.

Daß also die etablierte politische Macht dem Recht den Arm leiht, um es

durch Sanktionen wirksam zu machen, ist mit dem Gesagten nicht aus-,
sondern nachdrücklich eingeschlossen; Rechtsdurchsetzung ist eben das

Mittel, um mögliche Veränderungen abzuwehren. Nur muß man erkennen,
daß die Politik in solcher Sanktionierung des Gegebenen sich nicht nur nicht
erschöpft, sondern daß diese im Gegenteil nur die negative Folie möglicher
Veränderungen darstellt: erzwungene Statik als Abwehr gegen unabsehbare
Dynamik, Sicherung, Fest-Stellung menschlichen Verhaltens durch
Grenzziehung gegen den Abgrund der Freiheit, Behausung gegen die prinzipielle
Un-Heimlichkeit aller menschlichen Existenz.

Bei Max Scheler heißt es: «Mit dem Tiere verglichen, das immer <Ja>

zum Wirklichsein sagt — auch da noch, wo es verabscheut und flieht — ist
der Mensch der < Neinsagenkönner >, der < Asket des Lebens >, der ewige
Protestant gegen alle bloße Wirklichkeit. » Weil ihm also sein Verhalten
gerade nicht als blindes Schicksal vorgegeben ist, gibt es grundsätzlich kein
Verhalten und keine Verhältnisse, die er nicht infragestellen, keine Grenze,
die er nicht in Gedanken und Tat überschreiten könnte. Indem er aber
Grenzen, die er sich selbst setzt, überschreitet, wird er zu dem politischen
Wesen, das er, anders als das Tier, seit je seiner Möglichkeit nach ist: zoon
politikon.

115



Fundamentalpolitisierung: die geschichtliche Entfaltung anthropologischer
Möglichkeiten

Die anthropologische Struktur hat zugleich eine geschichtliche Dimension
ihrer progressiven Entfaltung. Denn eben das ist der grundlegende und
problemgeladene Tatbestand: daß seit Beginn der Neuzeit zunächst in
West-Mitteleuropa und dann von Europa her die Welt ergreifend ein Durchbruch

erfolgt ist, ein qualitativer Sprung im Sinne wachsender Dynamik,
stets zunehmender Veränderbarkeit und tatsächlicher Veränderung aller
Lebensverhältnisse.

In der alten, vormodernen Welt lagen die wesentlichen Umstände menschlichen

Zusammenlebens und Verhaltens ganz natürlich, ja buchstäblich als

Naturnotwendigkeit fest. Niemand, kein Krieg, kein Herrschaftswechsel
konnte beispielsweise etwas daran ändern, daß die große Mehrheit der
Menschen auf dem Lande und von der Landwirtschaft leben mußte, eingebettet
in die Voraussetzungen des Bodens und des Klimas und in den Rhythmus der
Jahreszeiten. «Politik» war demgemäß, als Kampf um mögliche Veränderungen,

sozusagen nur ein Oberflächenphänomen, Luxusgut privilegierter
Oberschichten, für die große Mehrheit der Bevölkerung aber etwas, was man als

gute Herrschaft oder Bedrückung, als Frieden oder Krieg duldend hinzunehmen

hatte wie Sonnenschein oder Hagel, wie reiche Ernten oder Mißwuchs.
Doch seit Beginn der Neuzeit hat sich, um einen Begriff Karl Mannheims

zu variieren, eine schrittweise «Fundamentalpolitisierung» vollzogen. Politik
ist nun etwas geworden, was alle Menschen in beinahe allen Lebensumständen

angeht. Daran ändert sich wenig, wenn die Menschen sich von der
Politik abwenden, wenn sie unpolitisch zu sein versuchen ; sie werden dann,
früher oder später, nur um so sicherer von der Politik ereilt, und zwar, je
mehr sie «unpolitisch» zu sein wähnen, desto sicherer in der Form von
Katastrophen und «Zusammenbrüchen», wofür die deutsche Geschichte im 20.

Jahrhundert besonders drastisches Anschauungsmaterial geliefert hat.
Die Angst vor der Politik, die Meinung, daß politisch Lied ein garstig

Lied sei, ist allerdings verständlich, um so verständlicher, je mehr man sich
noch an Normen oder Idolen der «Natürlichkeit», der Unabänderlichkeit
aller Verhältnisse, der «Ordnung» im Sinne von Stabilität und Konflikt-
losigkeit orientiert, denn dann erscheint Politik in der Tat nur als Bedrohung,
als böses Schicksal, als etwas Feindseliges und Finsteres.

Wenn jedoch Fundamentalpolitisierung einen irreversiblen Prozeß bezeichnet

und wenn sie zugleich, in anthropologischer Betrachtungsweise, für den
Menschen als ein grenzsetzend-grenzüberschreitendes Wesen die Entfaltung
und Erfüllung spezifischer Möglichkeiten bedeutet, dann kann es offenbar
nicht mehr darum gehen, der Herausforderung durch die Politik
auszuweichen, sondern nur darum, sie auszuhalten und zu bestehen.

116



Fluten und Dämme: das konservative Problem

Dies ist freilich leichter postuliert als getan. Denn es geht wirklich um einen

problemgeladenen Sachverhalt: Die Schrecken totalitärer Gewalttat haben

Abgründe aufgerissen und demonstriert, was im Zeitalter der Fundamentalpolitisierung

und in ihrem Zeichen Menschen von Menschen angetan werden
kann. Die Frage ist daher, in genauer Umkehr der vorher an die soziologische

Theorie gerichteten Frage, wie — um an einen so schlichten wie
tiefgründigen Buchtitel von Hans Barth zu erinnern — gegen eine immer
steigende Flut wirksame Dämme errichtet werden können.

Das ist zugestandenermaßen eine konservative Frage. Aber konservatives
Denken und konservative Politik sind so wenig ein Zufallsprodukt wie ihre
Gegenspieler, wie revolutionäre Theorie und Praxis. Sie entspringen gemeinsam

der menschlichem Handeln verfügbar und als verfügbar bewußt
gewordenen Veränderbarkeit menschlicher Lebensverhältnisse. In Rousseaus
«Discours über den Ursprung und die Grundlagen der Ungleichheit unter
den Menschen» heißt es: «Der erste, dem es in den Sinn kam, ein Grundstück

einzuhegen und zu behaupten: <Das gehört min, und der Menschen
fand, einfältig genug, ihm zu glauben, war der eigentliche Begründer der
bürgerlichen Gesellschaft. Wieviel Verbrechen, Kriege, Mordtaten, Elend
und Scheußlichkeit hätte der Mann dem Menschengeschlecht erspart, der die
Pfähle herausgerissen, den Graben eingeebnet und seinen Mitmenschen
zugerufen hätte: <Hütet euch, diesem Betrüger zu glauben! Ihr seid verloren,
wenn ihr vergeßt, daß die Früchte allen gehören und die Erde niemandem! >»

Solches Herausreißen der Grenzpfähle, hier noch in die Form rückwärtsgewandter

Utopie gekleidet, wird mit der Französischen Revolution
politischgesellschaftliche Wirklichkeit. Wie deshalb 1789 den eigentlichen Auftakt
moderner Revolutionen symbolisiert, so signalisieren in unmittelbarem
Gegenentwurf Edmund Burkes «Reflections on the Revolution in France»,
1790, den Beginn moderner Konservativität.

Dabei gehört es zur konservativen Grundeinsicht, daß der Mensch ein
höchst gefährdetes und gefährliches, ein problematisches Wesen ist, an
dessen mythischem Beginn in dieser Welt nicht zufällig der Brudermord
Kains an Abel steht. «The nature of man is intricate», wie es bei Burke
heißt. Daraus folgt, daß Freiheit, soll sie nicht verderblich sein, stets
zugleich Zügelung erfordert. «Menschen», sagt Burke, «sind in genau dem
Maße für bürgerliche Freiheit qualifiziert, in dem sie bereit sind, ihren
Leidenschaften moralische Bindungen aufzuerlegen... Die Gesellschaft kann nicht
bestehen, wenn dem Willen und der Leidenschaft nicht irgendeine kontrollierende

Macht übergeordnet wird, und je weniger es von ihr im inneren des

Menschen gibt, desto mehr muß sie von außen kommen. In der ewigen
Ordnung der Dinge ist es bestimmt, daß Menschen von ungezügeltem Geist

117



nicht frei sein können. Ihre Leidenschaften schmieden ihnen Ketten. » Oder
um den anderen Klassiker konservativer Liberalität, TocqueviUe, zu zitieren

: « Durch das Fordern zu großer Vorrechte und Freiheiten gerät man in zu
große Knechtschaft. »

Es liegt nun freilich ein Mißverständnis, eine Art von Kurzschlußlogik
nahe, die sich zumal in Deutschland verhängnisvoll ausgewirkt hat, daß
allein der Staat, als der menschlichen Sündhaftigkeit Sold, dazu berufen sei,
mit der Macht seines Schwertes Bindung und Zügelung zu gewährleisten,
Grenzen zu setzen. Denn die konzentrierte, ihrerseits keiner Bindung
unterliegende Staatsgewalt ist selbst die größte Gefahr. Ihr sich anvertrauen hieße,
wie schon Locke es gegen Hobbes formulierte, «anzunehmen, die Menschen
seien so töricht, sich gegen den Schaden von Iltissen und Füchsen zu
versichern, um gleichzeitig damit einverstanden zu sein — nein : es für Sicherheit

zu erachten! —, sich von Löwen verschlingen zu lassen».
Das ist durchaus auch die Meinung der konservativen Klassiker. Burke

war ein entschiedener Vorkämpfer gegen den Spätabsolutismus Georgs III. ;

die Französische Revolution erschien ihm gewissermaßen als ins Grenzenlose
gesteigerter Absolutismus. Er nahm insofern bereits die noch tiefere Einsicht
Tocquevilles vorweg, daß die Revolution lediglich die Schlußfolgerung der
im Absolutismus vorbereiteten Konzentration und Willkür der Staatsgewalt

darstelle.
Daß also der autoritäre Obrigkeitsstaat gerade keine Lösung des

Problems bringt, ist die von unberufenen Nachfahren nur zu sehr mißachtete
Einsicht der Begründer konservativen Denkens. Die Lösung kann vielmehr
nur gefunden werden in einer politischen Ordnung der sowohl «vertikalen»
wie «horizontalen» Dezentralisation, das heißt in einem Verfassungssystem
sorgfältig ausbalancierter Gewaltenteilung, dessen — um es im Blick auf den
soziologischen Rollenbegriff zu formulieren: — grundlegende «Spielregeln»
weniger konstruiert denn aus praktischer Erfahrung gewonnen und die
zugleich durch Tradition wirksam sanktioniert — Burke würde sagen : geheiligt
— sind.

Die amerikanischen Autoren des «Federalist» sprachen allerdings weniger

von Traditionen als vielmehr von Interessen, die in jedem Verfassungsorgan

so investiert sein müßten, daß ihre Eifersucht und ihr Eigennutz sie zur
Aufrechterhaltung der stets prekären Verfassungsbalance beitragen lasse.

Dabei wird wieder das anthropologische Konzept sichtbar, das die Autoren
des Federalists als Mitbegründer konservativen Denkens erweist. Denn, so
heißt es, «Ehrgeiz muß durch Ehrgeiz unschädlich gemacht werden. Das
persönliche Interesse muß mit den verfassungsmäßigen Rechten des Amtes
Hand in Hand gehen. Es mag ein schlechtes Licht auf die menschliche Natur
werfen, daß solche Kniffe notwendig sein sollten, um Mißbräuche der Regierung

hintanzuhalten. Aber setzt nicht schon die Tatsache, daß Regierung

118



überhaupt nötig ist, die menschliche Natur in ein schlechtes Licht? Wenn
die Menschen Engel wären, so bedürfte es keiner Regierung. Wenn Engel
über die Menschen herrschten, dann wäre weder eine innere noch eine

äußere Kontrolle der Regierung notwendig. Entwirft man jedoch den Plan
einer Regierung, die von Menschen über Menschen ausgeübt werden soll, so

liegt die große Schwierigkeit darin, daß man zuerst die Regierung instand
setzen muß, die Regierten zu überwachen und im Zaum zu halten und dann
die Regierung zwingen muß, sich selbst zu überwachen und im Zaum zu
halten. Die Abhängigkeit vom Volk ist zweifellos das beste Mittel, um die

Regierung im Zaum zu halten. Aber die Menschheit hat aus Erfahrung
gelernt, daß zusätzliche Vorsichtsmaßregeln notwendig sind».

Die Sanktionierung der «Spielregeln» durch Tradition und das

Interessenkonzept schließen einander keineswegs aus, sondern tragen und
ergänzen sich wechselseitig. Das wird auch von Burke bestätigt, wenn er etwa
sagt, daß «Vertrauen von allen öffentlichen Tugenden die gefährlichste und
Eifersucht (jealousy) von allen öffentlichen Lastern das zuträglichste» sei.

Und bei TocqueviUe heißt es : «Ich scheue mich nicht zu sagen, daß die Lehre
vom wohlverstandenen Interesse mir von allen philosophischen Theorien
die zu sein scheint, die den Bedürfnissen des heutigen Menschen am besten

entspricht, und daß ich sie für die wirksamste Sicherung des Menschen vor
sich selbst halte. Zu ihr hin müssen sich also vor allem die heutigen Moralisten

wenden. Selbst wenn sie sie als unvollkommen beurteilen würden,
müßte man sie doch als notwendig bejahen. » Die größte terroristische
Gefahr, könnte man e contrario hinzufügen, ist noch stets von Idolen der

«Selbstlosigkeit» ausgegangen.

Konservatives Prinzip und Reaktion

Es bleibt die Frage, wie denn Traditionen in einem Zeitalter reißender
Veränderungen und allgemeiner Zukunftszuwendung noch eine wirksame
Verhaltenssicherung darstellen können, ob die konservativen Prinzipien nicht
mehr und mehr zu dem Verhängnis bestimmt sind, sich gerade, wo sie

erfolgreich sind, selbst zu vernichten, weil das erstarrende Festhalten
überholter Positionen keinen Wandel mehr zuläßt und so die konservativ
geprägten Systeme schließlich in die Katastrophe ihres Zusammenbruchs
hineintreiben. Aber diese Meinung beruht auf einer Verwechslung von
Konservativität und Reaktion. Sogar Burke, dem man in vieler Hinsicht die

Verteidigung überholter Privilegien vorwerfen kann, wußte, daß «ein
Staat ohne Möglichkeiten des Wandels auch keine Möglichkeit besitzt, sich
selbst zu erhalten». Und TocqueviUe warnte, wie wenn er in der Gegenwart
spräche: «Die christlichen Völker scheinen mir heute ein erschreckendes

119



Schauspiel zu bieten; die Bewegung, die sie davonträgt, ist schon zu stark,
als daß man sie aufhalten könnte, und sie ist noch nicht reißend genug,
daß man daran zweifeln müßte, sie zu lenken: Die christlichen Völker halten
ihr Schicksal in ihren Händen; aber bald wird es ihnen entgleiten... Aber
daran denken wir kaum: Mitten in einem reißenden Strom stehend, heften
wir die Augen hartnäckig auf einige Trümmer, die das Auge noch am Ufer
wahrnimmt, während uns die Strömung mit sich führt und uns rücklings
dem Abgrund zutreibt. »

Vergebliche Warnung: die fortschreitende Entartung kontinentaleuropäischer,

zumal deutscher, Konservativität zur bloßen Reaktion ließ diese
sich an inhaltliche Positionen anklammern, führte und führt zur verbissenen

Privilegienverteidigung, die, je unhaltbarer sie insgeheim wird, um so mehr
sich ideologisch aufladen und um so mehr aufs Hazard bloßer Gewalt
setzen muß. Denn wo immer Privilegienverteidigung und freiheitliche
Verfassungsordnung zur Alternative werden und wo immer man sich dann für
das Privileg und gegen die Verfassung entscheidet, da ist die abschüssige
Bahn vorgezeichnet, deren Ende nur das fatale Zerrbild einer «konservativen
Revolution» oder, in der präzisen Bezeichnung Hermann Rauschnings,
«die Revolution des Nihilismus» sein kann.

Wirkliche Konservativität meint hingegen nicht die Inhalte, sondern die

Form, sondern die Spielregeln ; sie allein sind es, die in Tradition verankert
und sanktioniert sein müssen, damit sie, als wirksame Umgrenzungen, ein
Höchstmaß von Freiheit und Chancengleichheit für alle Individuen und
Gruppen, für die dynamische Entfaltung einer Vielfalt von Interessen und
Anschauungen dadurch gewährleisten, daß sie die Anarchie verhindern,
deren Ausgang, wie Burke schon 1790 prophezeite, nur das Regime des populären

Generals sein kann.

Ausblick

Es mag Zeiten gegeben haben, in denen Fortschrittsoptimismus statthaft
war und große Skeptiker — wie Jacob Burckhardt — einsame Warner blieben.

Uns ist dergleichen nicht mehr erlaubt, denn wir leben in einer Zeit,
in der, nach einem Wort Schumpeters, «Optimismus nichts ist als eine Form
der Pflichtvergessenheit». Zu deutlich ist die mörderische Selbstgefährdung
des Menschen in seiner progressiven Weltbemächtigung geworden.
Zugleich hat die Erfahrung demonstriert, daß nur dort, wo eine freiheitliche
Verfassungsordnung in Tradition verankert und durch sie bewahrt wird, der

Bogen ohne Furcht und Gefährdung in die Zukunft gespannt werden kann.
Als Deutscher und von Deutschland aus kann man in solchem Sinne freilich

nur voll Bewunderung zu dem glücklicheren, stammesverwandten Nach-

120



barn hinüberblicken. Allein Resignation sollte so wenig erlaubt sein wie
flacher Optimismus : Es gibt die schöne Geschichte von jenem alten französischen

Marschall, der von seinem Gärtner begehrte, er solle ihm einen Baum
pflanzen, weil er so gern im Schatten eines Baumes die Mittagsstunde
verbringe. Und auf den Einwand, der Baum werde hundert Jahre brauchen, bis
er vollen Schatten spende, entgegnete der Marschall: «Dann ist keine Zeit
zu verlieren — pflanze ihn noch heute nachmittag!» Vielleicht, wer will es

wissen, wird es doch einmal ein Baum der Erkenntnis, dessen Früchte wie
die Grenzen, so die Größe menschlicher Existenz symbolisieren und mit der
Sündhaftigkeit zugleich Humanität, Würde und Verantwortung.

Wirklichkeitsbegriff und Staatstheorie

HANS BLUMENBERG

Das Verhältnis des Staates zur Norm des Friedens steht unter der Bedingung
seines Wirklichkeitsbezuges. Und zwar im doppelten Sinne: einmal der
Wirklichkeit, die der Staat für sich selbst beansprucht und in politischen
Akten manifestiert, und dann der Wirklichkeit, die er dem zubilligt, was er
selbst nicht ist. Der Wirklichkeitsbegriff ist ein Kontrastbegriff; er entzieht
sich der Definition, denn « definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat»1.
Der jeweils zwingendere Anspruch, das am wenigsten Überhörbare und zu
Übersehende, womit wir rechnen und was uns Zumutungen stellt, wofür man
sich schlägt und wogegen man rebelliert, was Emotionen und Opfer zu
mobilisieren vermag — das alles und zumindest dieses hat Wirklichkeitsrang.

Wie Wirklichkeit verstanden wird, gehört zu den «Implikationen des

Begriffs einer Lebensform»2, aus denen der Komplex von Handlungen eines

Individuums oder einer Gesellschaft — jenseits der Unterstellung, es gebe

nur Reaktionen auf Reize — als Einheit eines sich Regeln gebenden oder
doch prinzipiell auf Regeln reduzierbaren Verhaltens zu Realitäten begriffen

werden kann. Auf den Wirklichkeitsbegriff konvergieren theoretische
und praktische Einstellung.

Im Komparativ und in konkurrierender Präsenz wird verstanden, was es

heißt zu sagen, der Staat beanspruche Wirklichkeit und lasse sie zu für das,

121


	Die Grenze als anthropologisches und politisches Problem

