
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

LITERATUR UND LEBEN

Zwei Variationen zu einem alten Thema

Max Brods Buch über den «Prager Kreis»
(das heißt über die Dichtergruppe um
Kafka und Brod und ihre Vorläufer und
Nachfahren) läßt sich nicht mit
gleichmäßigem, wohlverteiltem Interesse lesen1.
Eine Figur zieht unwiderstehlich unsere
Aufmerksamkeit auf sich, so daß wir die
ihr gewidmeten Seiten mit Spannung, die
andern mehr mit pflichtschuldiger
literarischer Neugier lesen: es ist Franz Kafka.
Max Brod, wir wissen es, war dem
Menschen Kafka ein naher, hilfsbereiter
Freund, er hat die Romane Kafkas recht
eigentUch vor der Vernichtung gerettet
und sie, gegen den Willen des Dichters
und doch begründeterweise, als erster
herausgegeben: wie kein anderer sollte er
also berufen sein, eine Darstellung Kafkas
«von innen» zu geben.

Dennoch ist gerade seine Kafka-Deutung

seit langem angefochten und
bekämpft — und auch widerlegt worden.
Die Seiten, die er hier seinem großen
Freund widmet, sind deshalb nicht nur
Erinnerung, sondern zugleich defensive,
kämpferische Auseinandersetzung mit
anderen, von seiner eigenen abweichenden
Kafka-Deutungen. «Kafkaesk ist alles,
was Kafka nicht war», so schreibt er
gleich am Anfang. Wir teilen gerne Brods
Abneigung gegen das Modewort
«kafkaesk»; seinem Satz kommt aber geradezu
die Bedeutung zu: «Kafkas Werk ist das,
was Kafka nicht war.» Denn, in der
Polemik noch schärfer pointierend als
früher, stellt Brod Kafka dar als «zarte und
stahlstarke Seele», «nicht der Vernichtung,
sondern dem Aufblühen zugewandt», als
Lehrer der «Besonnenheit, Wahrhaftigkeit

und des guten Maßes», bei dem das
Dunkel nur da war als «begründete
Angst», als hellsichtiges Vorauswissen der
Diktatur.

Ist es möglich, daß ein Mensch, der
einen andern als Freund kannte, der —
wie wir aus Briefen wissen — an seinen
Schwierigkeiten nicht nur teilnahm,
sondern auch verständnisvoll zu vermitteln
wußte, der das Werden seines literarischen
Werkes als Teilnehmender und Mitschaffender

begleitete — daß er ihn doch nicht
kennt und zu Recht von denen korrigiert
wird, die sich dem Dichter nur als geduldige

Leser nähern?
Es ist mögUch. Was Brod über Kafka

schreibt, ist — trotz vieler richtiger Details
— eine Legende, die, wörtlich genommen,
ein trostreiches Bild liefert, aber, sobald
man ihren legendenhaften Charakter
durchschaut, gegen den WiUen ihres Autors

zu einem Dokument der menschlichen
Isoliertheit sogar in einer engen und
hilfreichen Freundschaft wird.

Max Brod verrät uns auch den subjektiven

Ursprung seines Kafka-Bildes. Er
erzählt weitschweifig, ja behaglich einen
Traum, in dem Kafka, nach seinem Tode,
ihm begegnet und dem Freund «Vorwurf
und Trost» zugleich zukommen läßt: «Ich
spürte unter meiner Hand nichts als sein

Kleid, einen kühlen, angenehm rauhen,
eleganten Kleiderstoff, seinen Körper
spürte ich nicht, sondern nur herrlich
aufmunternde Festigkeit wie von Eisenstäben.
Ebenso schien auch Franz einen Halt an
mir zu finden. Wir machten ein paar
Schritte miteinander, als ob wir das
Gefühl gemeinsamer Sicherheit richtig
genießen wollten.» Für Brod ist dieser Traum
ein symbolträchtiges Bild, recht eigentUch
ein Beweisstück für das hilfreiche, Trost
spendende Wesen Kafkas. Für uns, die
wir Träume nicht als wahrsagerische
Offenbarungen, sondern als Spiegelungen
des eigenen Innern nehmen, steUt der Text
freilich etwas ganz anderes dar: einen Hin-

95



weis auf den Ursprung von Brods Kafka-
Bild, auf den Wunsch, den er selber dem
Freund entgegenbrachte: am Freund Halt
zu finden (und freilich auch: dem Freund
Halt zu geben), zusammen mit ihm sicher
im Leben zu stehen. Er sah in Kafka, was
er in ihm sehen wollte, sehen mußte und
nicht die — ungleich dunklere, die wahrhaft

beunruhigende Wirklichkeit, die er
war, und die uns gerade aus einer neuesten
Publikation, aus Kafkas «Briefen an
Feiice», quälender, verstörender denn je
entgegentritt.

So kommen wir um das seltsame
Ergebnis nicht herum, daß heute paradoxerweise

ein eindringlicher Leser nicht nur
das Werk, sondern durch das Werk auch
den Menschen Kafka richtiger sieht als
der Freund, der sein Leben teilte.

Und das Beispiel eines neueren, aus
der Schule Emil Staigers hervorgegangenen
Buches, nämlich Jörg Thalmanns Deutung
des Amerikaromans (es ist das Buch eines
besonders geduldigen, eines inständigen,
nicht zu ermüdenden Lesers) lehrt uns,
daß dies Verständnis um so reiner ist, je
weniger eigene Vorstellungen wir Kafka
entgegentragen, je weniger wir ihn dazu
benützen, eigene Theorien und
Philosophien zu stützen2. Um es zugespitzt zu
sagen: die Literatur wird hier ein besserer
Weg zum Leben als das Leben selbst.

Wenn die Kafka gewidmeten Seiten
ihres Gegenstandes wegen (und weil Brods
Engagement hier am deutlichsten hervortritt)

ein gewisses Profil besitzen, so
erscheint dagegen das literarische Panorama
Prags merkwürdig abgeflacht und konturlos:

ein etwas plauderhaftes Nebeneinander

von Titeln, Namen, Erinnerungen,
Gedanken, Briefen, Inhaltsangaben, von
unzähligen Assoziationen persönlicher und
literarischer Art. Obgleich aufgezeichnet
von einem Mitlebenden, Mitleidenden, ist
das hier beschriebene literarische Leben
bereits ein Stück in die Vergangenheit und
Entfernung gerückte Literaturgeschichte.

Auch Grete Fischer, die Autorin des Buches
«Dienstboten, Brecht und andere» stammt

aus Prag; ihre Wege haben sich mit denen
des um neun Jahre älteren Brod gekreuzt;
auch sie war literarisch tätig3. Aber sie

gehörte nie zum Prager Kreis, überhaupt
nie zu einer literarischen Gruppe, ja
vielleicht überhaupt nie eindeutig und
ausschließlich in die Welt der Literatur. Der
Titel des Buches mit seinen widersprüchlichen,

scheinbar zufälligen Elementen ist
also genau richtig; die Autorin schreibt
nicht über eine bestimmte Gruppe von
Menschen, sie schreibt nicht einfach über
literarische Berühmtheiten, sondern sie

zeichnet, manchmal skizzenhaft, manchmal

in minutiöser Genauigkeit, Bilder der
Menschen, die sie hier und dort, in Prag,
Berlin und London, getroffen hat: ein
farbiges, gelegentlich in seiner Bewegtheit
verwirrendes Karussell des Lebens; Schriftsteller,

Musiker, Ärzte, Verleger, Freunde,
Verwandte, Sekretärinnen, Emigranten,
Schüler; Kunst neben Leben, ohne
Trennung, Berühmte neben Unbekannten und
Vergessenen, ohne Rangunterschied, ohne
jenes uns aus vielen Erinnerungsbüchern
vertraute Kokettieren mit berühmten
Bekanntschaften. Wer, vom Titel verführt,
das Buch kauft, um Neues über Brecht zu
erfahren, kommt um eine Enttäuschung
nicht herum: das Porträt von Brecht ist
nur ein Teilstück — und nicht einmal das
beste — in einem großen Puzzle menschlicher

Begegnungen.
Grete Fischer sagt am Anfang, ihr

Buch sei nur eine Darstellung von
Menschen, die durch ihr Leben gegangen seien.
Das ist gewiß nicht unwahr. Und doch:
danach befragt, welcher Mensch in dieser
bunten Parade am meisten feßle, würde
ich ohne Zögern antworten: sie selber. So

glänzend sie andere Menschen beobachtet
(ohne Sentimentalität und ohne Bosheit,
kühl und teilnehmend in einem, selten

ganz tief, aber immer scharf): am besten
kennt sie ohne Zweifel sich selber. Diese
bewundernswerte Fähigkeit der
Selbsterkenntnis mag es rechtfertigen, wenn wir
uns im folgenden weniger der beobachteten

Menschenwelt als der Beobachterin
selber zuwenden, die als Person so
faszinierend ist wie als Spiegelung ihrer Zeit.

96



Grete Fischer war, in Prag wie anderswo,

ein Außenseiter des literarischen
Lebens, dauernd, durch Arbeit und Freunde,
hineinverwickelt, nie hineingerissen, eine
Randfigur des literarischen Betriebes, eine
Randfigur der Literatur überhaupt. Sie

war Journalistin und Musikkritikerin,
Lektorin bei Cassirer und Ullstein, sie schrieb
Kurzgeschichten und Übersetzungen. Warum

sie es im Literarischen nicht
weitergebracht, warum sie Schriftstellerin nur in
Abständen war, nebenbei und mehr hobbymäßig

— das hat sie sich selber gefragt
und die Frage einmal dahin beantwortet,
daß sie sich selbst durch ihr Abseitsstehen
vom Prager Kreis nicht nur der Möglichkeit

des «Arrivierens» im äußeren Sinn
beraubte, sondern sich vor allem «dem
Echo entzog, das zum Schaffen anregt».

War es tatsächlich nur das Echo (das
für den Schriftsteller gewiß lebensnotwendige

Echo), das ihr fehlte — ihr, die sie
doch fast immer in der Nähe des literarischen

Betriebs stand? Wir können die
Frage ohne Bedenken — und sogar im
Einverständnis mit der Autorin —
verneinen. Grete Fischer besaß eine
ausgesprochen künstlerische Veranlagung eher
diffuser Art, die sich auf den verschiedensten

Gebieten, in den verschiedensten
Formen versuchte — aber nicht den un-
widerstehUchen Drang, ein literarisches
Werk zu schaffen. Sie gehört zu den
Menschen, die sich nicht in einem Buch,
sondern im Ganzen des gelebten Lebens
verwirklichen.

Selbstkritik wird bei ihr eine Form des

Selbstschutzes, lähmt den schriftstellerischen

Drang, behütet zugleich den verletzlichen

Stolz. Sie selber stellt fest: «Ich
habe immer von mir verlangt, Kritik
auszuhalten, aber konnte es nur, indem ich
meine Selbstkritik unbarmherzig verschärfte,

so daß niemand mehr gegen mich sagen
konnte als ich selbst. Ich war immer bereit,
mir selbst Schmerz zuzufügen — so werden
manche bescheiden aus Angst, daß man
ihnen den Platz, den sie beanspruchen
möchten, verweigern könnte. Nichts und
niemand soUte mir wehtun dürfen.»

Damit formuliert sie das Gesetz nicht

nur ihrer literarischen Tätigkeit, sondern
zugleich ihres Lebens. Denn: so wenig sie

sich völlig einem literarischen Werk
hingibt, so wenig gelingt ihr dies einem
Menschen gegenüber. «Es hat nie einen
Menschen gegeben, ohne den ich nicht leben
konnte», so sagt sie selber, lakonisch und
nüchtern. Oder: «Ich habe Menschen
geliebt wie eine Landschaft.» Nun wissen
wir freilich, daß das Gefühl, ohne einen
bestimmten, einmaligen Menschen nicht
leben zu können, im strengen Sinne eine
Illusion ist; aber es gehört unabdingbar
zu dem, was wir Liebe, noch mehr zu dem,
was wir Leidenschaft nennen. Und es mag
uns einen Augenblick lang erschrecken,
eine Frau so kühl bekennen zu hören, ihr
sei diese Empfindung fremd — aber
zugleich erfüllt es uns mit Bewunderung, daß
sie sich selber so unbestechlich klar sieht.

So lebt Grete Fischer ihr Leben —
«ein beneidenswert klug unabhängiges
Leben», wie eine Freundin es einmal
nennt —, keinem Kreis, keinem einzelnen
Menschen ganz zuzuordnen (der ihr am
engsten verbundene Mensch blieb ihre
Schwester — aber lange Zeit hat sie, ohne
sich zu beklagen, fern von ihr gelebt),
vieles beginnend, meist auf überzeugende
Weise, wenig vollendend, immer sie selber.
Sie weiß um beides, ihre Stärke und ihre
Schwäche, weiß es fast zu gut, fast zu klar,
spricht gelegentlich bitter über ihren Geiz
und ihre Enge, über ihr ewiges Zögern,
sich ihre « Leistung und Entgelt zu sichern »,
und macht einmal — und wohl mit Recht
— ihre Erziehung dafür verantwortlich,
weiß sich aber im ganzen mit sich selber

zu arrangieren.
Nur aus dieser Wesensart heraus ist

ihre Art der Menschenbeschreibung zu
verstehen: ihre Porträts sind — in einem
Jahrhundert, das zögert, vom Einzelnen
als einer geschlossenen Figur überhaupt
noch zu reden — erstaunlich in ihrer
Bestimmtheit und Greifbarkeit : versehen mit
charakteristischen Details, einprägsamen
Anekdoten, farbigen Glanzlichtern. Und
nur aus dieser Wesensart des Sich-Bewah-
rens heraus ist es zu erklären, daß sie das
Zeitschicksal, das sie, die Prager Jüdin,

97



traf, überstehen konnte, daß sie heute
davon reden kann aus ruhiger Distanz, ja
sogar im Scherz. Ihr selber gelang es, sich
nach England in die Emigration zu retten
und auch ihre Schwester hinüberzuziehen,
aber ihre Eltern und der über alles geliebte
jüngere Bruder (unheilbar krank und nur
mehr die Ruine eines Menschen) sind in
Theresienstadt umgekommen. Daß sie
dies Zeitschicksal überleben und überwinden

konnte, will freilich keinesfalls besagen,

sie habe darunter nicht gelitten: weniger

unter der äußeren Bedrohung als unter
der Erschütterung ihrer inneren Festigkeit.

Unsentimental und unmißverständlich
formuliert sie selber die Frage, die sie im
letzten Kriegsjahr und später beschäftigte :

«Konnte und wollte ich — das Ich, mit
dem ich so lange gelebt hatte — mich noch
behaupten? Ich wußte schon, auch wenn
die Einzelheiten nicht bestätigt waren,
daß meine Eltern und mein Bruder
umgekommen waren. Das bedeutete nicht nur
den Verlust der Menschen, die mich am
meisten liebten und die mich entbehrt
hätten. Es bedeutete auch, daß ich in einer
Welt leben sollte, aus der man diese Guten
ausgestoßen und dem elendesten Tode
ausgesetzt hatte.»

Das tönt simpel wie eine klar gestellte
Rechenaufgabe, tönt untragisch, wie es
der Art Grete Fischers entspricht — aber
es enthält die fürchterliche Frage, die unser
Jahrhundert vielleicht klarer als jedes
frühere dem Menschen stellt: ob es sinnvoll

und möglich sei, in einer Welt, in der
Bestialität aller Art nicht nur vorkommt,
sondern in ihrem Ausmaß auch allgemein

bekannt ist, zu bestehen. Es ist für die
Tapferkeit Grete Fischers ebenso bezeichnend,

daß sie diese Frage stellt und dadurch
für Jahre aus ihrer sonstigen Lebenstüchtigkeit

hinausgeworfen wird, wie auch,
daß sie den Weg zu einer Überwindung
findet. Sie wendet sich mit Entschiedenheit

einer Arbeit zu, die, durch einen Zufall
ihr angeboten, in keiner Weise ihrer
bisherigen beruflichen Tätigkeit entspricht:
nämlich der erzieherischen Tätigkeit für
geistig zurückgebliebene und behinderte
Kinder. Man könnte diese Wendung gewiß
psychologisch erklären. Uns genügt,
festzustellen, daß dieser Dienst am scheinbar
zerschlagenen und nicht zu heilenden Leben
einiger Einzelner vielleicht die beste Antwort

auf eine Welterfahrung darstellt, in
der menschliches Leben im großen in
Stücke zerschlagen wurde. Auf jeden Fall
ist es ein Sieg des Lebens über die Zweifel
an der Ertragbarkeit des Lebens, ein Sieg
des Lebens auch über die Welt der Literatur.

Erst hier finden die künstlerischen und
intellektuellen Fähigkeiten dieser begabten

und selbständigen Frau ihre
Zusammenfassung und Verwirklichung.

Elsbeth Pulver

1Max Brod, Der Prager Kreis,
Kohlhammer Verlag, Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz. 2Jörg Thalmann, Wege zu Kafka,
Eine Interpretation des Amerikaromans,
Verlag Huber, Frauenfeld und Stuttgart.
3 Grete Fischer, Dienstboten, Brecht und
andere, Zeitgenossen in Prag, Berlin, London,

Walter-Verlag, Ölten und Freiburg
im Breisgau.

98



ZEITSCHRIFT FÜR ÄSTHETIK UND ALLGEMEINE
KUNSTWISSENSCHAFT

Joseph Gantner zum 70. Geburtstag gewidmet

Die von Heinrich Lützeler, Bonn, in
Verbindung mit Jan Aler, Amsterdam, und
Joseph Gantner, Basel, herausgegebene
Zeitschrift nahm den 70. Geburtstag von
Joseph Gantner (11. Sept. 1966) zum Anlaß,

um eine Reihe von Heften den
Kunsttheorien des Basler Gelehrten sowie ihren
Voraussetzungen und Ausstrahlungen zu
widmen1. Gantner hat innerhalb der
verschiedensten kunstgeschichtlichen Gebiete
die dem fertigen Werk vorausgehenden
Formen des Schöpferischen, die
«Präfigurationen», erforscht, wobei er sich
insbesondere auch mit den ähnlich grundsätzlichen

Arbeiten seines Lehrers Heinrich
Wölfflin auseinandersetzte. Gantner hat
sich seine Lehre in den späteren Jahrzehnten

seines Lebens schrittweise erarbeitet
und in einer Reihe von Büchern glanzvoll
dargestellt. Was er darin für die
internationale Kunstwissenschaft leistete,
kommt in den ihm gewidmeten Beiträgen
der hier besprochenen Zeitschrift im Spiegel

seiner Schüler und Freunde zum
Ausdruck, wobei der Kreis über Europa hinaus
bis nach Japan reicht.

In sinnvoller Weise kommt Gantner
selbst in seiner Wölfflin-Gedenk-Rede zu
Wort, die er vor dem 21. Internationalen
Kongreß für Kunstgeschichte in Bonn
hielt2. Denn gleich Gantner hat schon
Heinrich Wölfflin sich um das allgemeine
Gesetz bemüht, nach dem sich das
künstlerische Schaffen ordnen läßt. Wölfflins
1915 erschienene «Grundbegriffe» befassen

sich mit überindividuellen «Sehformen»,

die für eine ganze Zeit verbindlich
sind. So bildet den Kern von Gantners
Rede die Auseinandersetzung mit den
«Grundbegriffen» und ihrer Bedeutung
nicht nur für das Lebenswerk von Wölfflin,

sondern für die moderne Kunstwissenschaft

überhaupt. Daneben aber gibt die
Gedenkrede in vollendeter Form und tie¬

fem, menschlichem Respekt das Lebensbild
des großen Schweizer Kunsthistorikers.

Die Kunsttheorie Gantners wird im
gleichen Heft zunächst von einem Japaner,
Nikei Nakamura, dargestellt, wobei die
Distanz sich weit weniger in Abwandlungen

und Vorbehalten, als fast nur in einer
fruchtbaren Zusammenschau mit eigenen
Ansichten auswirkt3. Der Beitrag Naka-
muras läßt den geistigen Ort Gantners in
eindrucksvoller Klarheit erkennen. So wie
schon Jacob Burckhardt, dessen Lehrstuhl
Gantner in Basel bekleidete, nach einer
letzten Gültigkeit in der Kunst suchte und
dabei zur Annahme eines «inneren
Bildtriebes» gelangte, so forscht auch Gantner
nach Grundlagen, die für das künstlerische
Schaffen allgemeine Gültigkeit besitzen.
Er ergänzt dabei die sich in der Nähe der
Naturwissenschaften befindenden «Grundbegriffe»

Wölfflins durch den für seine

eigene Kunstlehre grundlegenden Begriff
der «Präfigurationen», mit denen er das

Verständnis für das Schöpferische sowohl
erweitert wie vertieft. Gantner geht dabei
von jenem «inneren Bildtrieb» Jacob
Burckhardts aus, in dessen Vorstellungs-
formen oder Formideen der thematische
Inhalt, das stoffliche Element, Technik
und Material und alle anderen
außerformalen und zunächst von außen an das

Kunstwerk herantretenden Voraussetzungen

gestaltet werden.
Den Begriff der «Präfigurationen» hat

Gantner seit 1946 in Vorlesungen und
Vorträgen, sodann 1952 in seiner Leonardo-
Rede und 1953 in seinem Buch «Rodin
und Michelangelo» entwickelt, nachdem
schon 1941 in seinem Buch «Romanische
Plastik» von «Präexistenten Grundformen»

oder «Formen der vorbereitenden
Phantasie» die Rede war. Die weitere
Ausprägung der «Präfigurationen» erfolgt
dann vor allem in dem Hauptwerk Gant-

99



ners: «LeonardosVisionen» 1958 und 1964

in «Rembrandt und die Verwandlung
klassischer Formen». Der Begriff der
«Präfigurationen», wie er sich in den Arbeiten
Gantners allmählich und organisch
entwickelt, «bezeichnet alle diejenigen
vorbereitenden Formen und schöpferischen
Vorstufen, welche bei diesem Prozeß von
der ersten Konzeption des Künstlers bis
in das materiell vollendete Werk, d. h. bis
zur Figuration auftreten». Dieser schöpferische

Prozeß kann sich auch außerkünstlerische

Elemente einverleiben und sich
aus Anlässen und Mittel bilden, die erst
durch ihre schöpferische Gestaltung
künstlerisch relevant werden. Indessen warnt
Gantner vor der Gefahr, daß im Prozeß
der dialektischen Auseinandersetzung
zwischen dem innern Bildtrieb des Künstlers
und dem äußeren Gegenstand der Welt
einer der beiden Partner verabsolutiert
werde. Wenn dies geschieht, sei es durch
den Formalismus auf der einen, den
Soziologismus und Nationalismus auf der anderen

Seite, entsteht eine völlig schiefe
Geschichtsschreibung.

Dem Gewicht Wölfflins konnte sich
keiner seiner Schüler ganz entziehen. Gantner

selbst hat darüber immer wieder, und
zwar besonders umfassend in der hier
erwähnten Gedenkrede, Rechenschaft
abgelegt. Auch Nakamura — und in einem
reich dokumentierten Beitrag in besonderem

Maße auch Eduard Hüttinger haben
von ihrem Standpunkt aus sich mit Wölfflin

auseinandergesetzt und als Vertreter
eines anderen Kontinents oder einer nochmals

neuen Generation ebenfalls die Grenzen

in Wölfflins Werk anvisiert4. Was
indessen die Lehre Wölfflins so lebendig
macht, ist, daß seine «Grundbegriffe»
nicht nur gleichsam biologisch bedingte
Sehformen bedeuten, sondern in diesen
bereits schöpferische Vorstellungen
enthalten. Hier setzt nun die Kunstlehre Gantners

ein, die den formalen wie thematischen
Präfigurationen eine das Kunstwerk
konstituierende Kraft zumißt. Wölfflin hatte
in erster Linie die «Form» im Auge, in
welcher die verschiedensten Gegenstände
in einer zeitbedingt verwandten Weise

sichtbar werden. Dabei konnte der vom
Künstler dargestellte Gegenstand oder das
Thema gleichsam aus der Analyse des
Kunstwerks herausdividiert werden. Gantner

hingegen gibt auch dem Thema, dem
Gegenstand sein Recht, er sieht in beidem,
dem Inhalt wie der Form, eine durch das

Ingenium des Künstlers zusammengefügte
Einheit, in welcher der durch die Absichten
des Künstlers ausgelöste Bildtrieb von
Anfang an die Führung hat. Dieser Bildoder

Formtrieb, mit andern Worten die
formende Phantasie des Künstlers steht
nun aber für Gantner im Entwicklungsprozeß

noch vor der Form, darum spricht
er von Präfigurationen. In diesen ist nicht
nur die Form, sondern auch schon das
Thema enthalten, dessen sich der Künstler,
seinem innern Bildtrieb folgend, bemächtigt.

Dort, wo der Künstler von äußeren
Umständen am freiesten ist, findet er jenes
Thema, das seinem innern Drang am meisten

entspricht.
Gantner möchte somit die Kunst weniger

aus ihren äußeren Gegebenheiten, als
aus ihrem innersten Ursprung erklären.
Er billigt ihr damit jene hohe Autonomie
zu, die schon Jacob Burckhardt forderte
und die Wölfflin im selbständigen Dasein
der «Sehformen» erblickte. Im Unterschied

jedoch zu seinem Lehrer sucht
Gantner das eigene Gesetz noch vor dem
fertigen Kunstwerk in einem ersten
Ursprung des Formprozesses.

Von den übrigen Beiträgen, die sich
als Geburtstagsgaben für Joseph Gantner
auf den Jahrgang 1966 und auf einen Teil
des folgenden verteilen, besitzt jeder
Namen und Gewicht. Ihre Würdigung würde
hier zu weit führen; statt dem sei hier
etwas ausführlicher auf die Arbeit von
Heinrich Lützeler, dem Herausgeber der
Zeitschrift, eingegangen, weil seine bei
allem Respekt doch auch kritische
Auseinandersetzung mit Gantners
Kunsttheorie deren Wesen besonders erhellt5.
Lützelers Beitrag setzt ein bei der
musischen Begabung, über die Gantner neben
seiner wissenschaftlichen Qualifikation ver-

100



fügt, um hier zunächst einen Zusammenhang

zwischen dem «art informel» der
modernen Malerei und den «Präfigurationen»

zu sehen. Lützeler vermerkt dabei,
wie solche in der Kunst der eigenen Gegenwart

liegende Anregungen zu
kunstgeschichtlichen Erkenntnissen durchaus legitim

sein können, so wie Wölfflin aus der
Kunst Adolph von Hildebrandts wesentliche

Impulse erhielt.
Gantner betont, wie die heutige Ästhetik

die Gesetze der schöpferischen Phantasie

zu untersuchen habe, und sein Schüler
Nikei Nakamura charakterisiert Gantners
Vorgehen als «interpretierende Psychologie

der VorsteUungsformen». Demgegenüber

bestreitet Lützeler den Zusammenhang

zwischen Gantners Problemstellung
und Psychologie, da die «Präfigurationen»
weniger nach rückwärts auf einen Seelen-
zustand als nach vorwärts auf die Figuration

des Werks Bezug nehmen, dessen
allerersten künstlerischen Niederschlag sie
darstellen. Immerhin sieht auch Lützeler
die seelische Lage, aus der «Präfigurationen»

entstehen: Es ist zunächst ein
unbestimmtes Drängen, eine Anstauung der
Seelenkräfte, worauf als Befreiung von
diesem formlosen Wogen — das in der
abstrakten Kunst bereits bildwürdig ist —
die erste vage Konzeption des Werks
auftaucht. Diese Konzeption entwickelt sich
zur ersten Skizze, zunächst fast willenlos,
dann in systematischen Versuchen, wobei
Anspannung und Sich-gehen-Lassen, harte
Arbeit und Intuition miteinander wechseln.

Denn immer wieder versinkt der
Künstler in sich selbst und schöpft aus
dem Unbewußten. Der Künstler erscheint
in dieser Phase zunächst als der nervös
Gespannte, dann als der außer sich
Getriebene, dann als Träumer, erst in einer
vierten und fünften Phase, die für die
nachexpressionistische, unromantische Kunst
der Gegenwart besonders aktuell ist,
kommt es zu durchreflektierten
Experimenten und schließlich zur Beherrschung
der Form.

Gantners Problemstellung hat insofern
mit Psychologie nichts zu tun, als aus der
Spanne zwischen der ersten Konzeption

des Werkes und seiner endgültigen
Verfestigung nicht die entsprechende Seelenlage

erforscht werden soll, sondern es um
die vorbereitenden Formen in Richtung
auf ein zu schaffendes Werk geht, nämlich
um Ideen und Visionen, Skizzen, Modelle
und Fragmente.

Lützeler sucht nun die Lehre Gantners
kritisch zu ergänzen, ohne dabei die
Leistung Gantners zu schmälern; vielmehr
wird diese durch eine Fülle fruchtbarer
Anregungen ergänzt. Lützeler möchte von
einer allzu engen Bindung an die Spanne:
Entwurf-Ausführung die Präfigurationen
befreien, von denen nicht jede sich im
fertigen Werk ganz verwirklicht. Manches,
wie die Untergangsvisionen Lionardos läßt
sich überhaupt nicht voll realisieren, und
auch im Schaffensvorgang des späten
Michelangelo tritt ein gewisser
Gestaltschwund ein unter dem Eindruck
übermächtiger innerer Ansprüche. Aber auch
bei Rembrandt transzendiert das Werk
über die Vollendung hinaus ins Gestaltlose.

Lützeler empfindet den Begriff der
Präfiguration als zu weit gespannt; denn
er umfaßt nicht nur Vorstufen zu
Ausgeführtem, sondern auch Skizzen ohne
Ausführung, ja ohne Ausführbarkeit. Lützeler
belegt seine Bedenken durch eine
eingehende Auseinandersetzung gerade mit
jenen Meistern, an denen Gantner das
Problem der Präfiguration untersucht; er
setzt sich auch mit den Seh- und
Vorstellungsformen Wölfflins auseinander, deren
Gültigkeit er auf das fertige Werk großer
wie geringer Meister beschränkt — mit
Recht, da beispielsweise die Skizzen
Lionardos schon dem «malerischen» Sehen
des 17. Jahrhunderts entsprechen. Als
Summe seiner Vorschläge stellt Lützeler
gegenüber Präfigurationen folgende eigene
Begriffe auf, die ebenfalls aus Einblicken
in das Werden des Kunstwerks gewonnen
sind und alle den Terminus «Forma»
abwandeln: 1. Unter der «Forma fluens»
versteht Lützeler die das Schaffen des

Künstlers im Sinne von Wölfflins Seh- und
VorsteUungsformen umfließende
«Formatmosphäre». — Diskutabel erscheint

101



dabei, wie die von Wölfflin mit beinahe
naturwissenschaftlicher Schärfe erfaßten
Sehformen in die Unverbindhchkeit einer
Atmosphäre relativiert werden. 2. In der
«Forma praefigurativa» beschränkt Lützeler

den Hauptbegriff von Gantners Kunstlehre

auf die Entwürfe, die als Vorgestalt
mehr oder weniger unmittelbar auf die
Ausführung zielen. 3. In der «Forma super-
figurativa» klammert Lützeler jene
Entwürfe aus, die, wie es bei vielen Entwürfen
Lionardos und Michelangelos der Fall ist,
überhaupt nicht vollendbar sind, da sie
als stilwidrig aus ihrer Zeit herausfallen
und schon den Stil späterer Epochen
vorwegnehmen. Daß Gantner als erster den
Weg zur Deutung solcher nicht nur
unvollendeter, sondern überhaupt nicht
vollendbarer Skizzen gewiesen hat, bleibt
nach wie vor sein großes Verdienst. Als
Sonderfall dieser vierten «Forma» nennt
Lützeler 4. die «Forma transformas», und
zwar im Hinblick auf Rembrandt, wo in
einer Reihe von unvollendeten Werken
das diesen zu Grunde liegende Erlebnis
sich nicht vollendet, das Werk also in
seinem innersten Kern über sich hinausweist.

Es handelt sich um eine «unvollendete

Metamorphose vollendeter Formen»,
wie sie Gantner in seinem Rembrandt-
Buch nachgewiesen hat. 5. Mit der «Forma
disfigurativa» bezeichnet Lützeler jene
ebenfalls erst von Gantner aufgedeckten
Zerstörungen eines scheinbar Vollendeten,
wie sie Rodin vornimmt. 6. Schließlich
wendet Lützeler den Begriff der «Forma
formans» auf einzelne Phasen der abstrakten

Malerei an, in denen die Formen des
Status nascendi oder die «Werdeform»
zum Inhalt der Kunst geworden sind —
als Abschluß einer Entwicklung übrigens,
in der seit der Renaissance die Skizze ein
immer selbständigeres Dasein gewonnen
hat.

Es war nötig, hier über die Arbeit
Lützelers in einer gewissen Ausführlich¬

keit zu referieren, um das Mißverständnis
nicht aufkommen zu lassen, es handle sich

um eine die Leistung Gantners herabwürdigende

Kritik. Diese Leistung besteht in
ihrer ganzen eindringlichen Tiefe, auch
wenn sie in der Weiterentwicklung der
Kunstwissenschaft ergänzt und relativiert
wird. Alles Neue tritt zunächst als ein
Ganzes auf, um in einer nächsten Phase

zum Teil eines noch neueren Ganzen zu
werden. Dies war das Schicksal von Wölfflins

Lebensarbeit, die zu einem wesentlichen

Teil in der Forschung Gantners
wurde. Dessen Lehre wiederum erweist
ihre Fruchtbarkeit in der Weiterentwicklung

Wölfflins zu neuer Sicht. Auf solche
Weise werden die Gantner gewidmeten
Hefte der Zeitschrift für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft zum anschaulichen

und anregenden Beispiel eines
kunstwissenschaftlichen Bemühens, das
sich über mehrere Generationen hinweg
erstreckt und dabei doch seine alles andere
als sterile Kontinuität bewahrt. Einer
Persönlichkeit, die wie Joseph Gantner so
sehr den Forscher mit dem Lehrer vereint,
konnte kein schöneres Geschenk
dargebracht werden.

Richard Zürcher

Zeitschrift für Ästhetik und
allgemeine Kunstwissenschaft, Kölner
Universitäts-Verlag GmbH. 2Joseph Gantner,
Gedenkrede für Heinrich Wölfflin (1864
bis 1945), gehalten im Rahmen des 21.
Internationalen Kongresses für
Kunstgeschichte in Bonn am 19. September 1964,
Band H/1 (1966), p. 7ff. 3Nikei Nakamura,
Joseph Gantners Kunsttheorie in japanischer

Sicht, Band 11/1 (1966), p. 22ff.
4 Eduard Hüttinger, Wölfflins Werk —
heute, Band 12/1 (1967), p. 104ff. 5 Heinrich

Lützeler, Vom Werden des
Kunstwerkes. Zur Kunsttheorie Joseph Gantners,

Band 11/1 (1966), p. 87ff.

102


	Bücher

