
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 48 (1968-1969)

Heft: 1

Artikel: Die Stellung der bündnerromanischen Schriftsprachen

Autor: Ebneter, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162107

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162107
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz Kafka erscheint zu Beginn des ganzen Poems nur andeutungsweise,

begleitet uns aber im Verborgenen bis zum letzten Vers. Unter dem
Vorzeichen Kafkas entstand bei Lundkvist ein Kunstwerk von bedeutsamer
gesellschaftlicher Tragweite, das zum Kampf gegen ein neues, weltweites
Agadir aufruft, ein Werk, das uns alle angeht.

Franz Kafka fand keinen Weg aus seiner Vereinsamung, seinen Zweifeln,
seiner Beklemmung; es lag nicht in seiner Macht, den Schlüssel zur Lösung
des Problems «Entfremdung» zu finden und weiter zu geben. Sein Werk
aber mag uns helfen, das Kafkaeske in der Welt zu bezwingen.

Und so sind auch die Bestrebungen der nordischen Schriftsteller zu
verstehen: die Schattenseiten der Welt und des Menschen zu entdecken und sie

zu überwinden.

Die Stellung der bündnerromanischen Schriftsprachen

THEODOR EBNETER

Für die romanischen Mundarten des Bündnerlands stehen heute fünf
Schriftsprachen zur Verfügung: die surselvische am Vorderrhein, die sutsel-
vische, seit 1949, für das Hinterrheintal, die surmeirische im Gebiet der
Albula und Julia, schheßlich Ober- und Unterengadinisch. Jede Mundartgruppe

besitzt ihre eigene Schriftsprache — ein Sachverhalt, welcher der
allgemeinen Vorstellung über Wesen und Funktion von Schriftsprachen
zuwiderläuft. Der Bündner lernt auch außer der seinem Dialekt entsprechenden

im allgemeinen keine andere, etwa um sich mit den Bewohnern eines

weiter entfernten Tales zu verständigen; im Gegenteil, sobald die Kommunikation

in der angestammten Mundart unmöglich wird, greift er zum
Schweizerdeutschen.

Das Deutsche fand schon im Mittelalter durch Zuwanderung von Adel,
Bauern und Händlern breiten Eingang ins Bündnerland. Seit dem Ende des

14. Jahrhunderts werden Urkunden außer in Latein auch in Deutsch verfaßt,
wenn der Empfänger deutscher Zunge ist. Die erhaltenen Bundesbriefe sind
im Original auf Deutsch abgefaßt, und der Eiundestag Gemeiner Drei
Bünde sanktionierte nur einen schon bestehenden Zustand, als er 1575

71



und 1587 das Deutsche zur einzigen offiziellen Sprache erklärte. Der
Beschluß war zwar theoretisch, wie Muoth bemerkt, gegen das Latein gerichtet,
wirkte sich in praxi aber wahrscheinlich zum Nachteil des Romanischen aus.
Tatsächlich gingen die Romanen schon damals schu la bassa «ins
schweizerische Unterland» oder ins «Schwabenland» in Stellung, um gleichzeitig,
wie es im Volksmund heißt, Deutsch und Manieren zu lernen. Deshalb
mußte sich schon 1560 Bifrun gegen den Vorwurf verteidigen, seine

Übersetzung des Neuen Testamentes ins Oberengadinische, das erste große Werk
in einer bündnerromanischen Sprache, werde die Eltern davon abhalten, ihre
Kinder wie bis anhin wegzuschicken, um Deutsch oder Latein zu lernen, und
dadurch würden die Engadiner roh und grob bleiben. Das ganze Vorwort
Bifruns ist ja nichts als eine ausführliche Verteidigung seines Unterfangens,
so daß man den Eindruck gewinnt, die Übersetzung des Neuen Testamentes
ins Romanische sei bei den Zeitgenossen höchst unerwünscht gewesen.
Wahrscheinlich ist der Widerstand gegen eine eigene Literatur dahin zu
interpretieren, daß man den Anschluß an einen größeren Kultur- und
Wirtschaftsraum als notwendiger erachtete. Dieser Raum ist seit altersher das
deutsche Sprachgebiet. Bifrun ist übrigens nicht der einzige Übersetzer, der
sich über seine romanische Leserschaft bittere Gedanken machte. Noch 100
Jahre später ermahnten die beiden Übersetzer der «Biblia Pitschna» ihre
Unterengadiner Landsleute, brichia chia tu il mettes sün corona ù sur 7 üsch,

per ilg lasschar ngir plain d'puolvra e chiaeras1.
Heute lernt das romanische Schulkind ab 3. Klasse Deutsch, so daß dieses

Idiom für den Bündner eigentlich keine Fremdsprache mehr darstellt in dem
Maße, wie etwa Französisch für den Deutschschweizer eine Fremdsprache
ist, da er es nicht tagtäglich braucht2. Die Mehrheit der Romanen verfügt
also über zwei Schriftsprachen, die deutsche und die der jeweiligen Mundart
entsprechende romanische. Es liegt der seltene Fall der Koexistenz von zwei
Schriftsprachen in einem einzigen Sprachzustand, beim selben Sprecher, vor.

Befinden sich nun in diesem Sprachzustand die beiden Schriftidiome auf
derselben Ebene? Haben sie dieselbe Funktion? Sind sie miteinander
vertauschbar? Wenn ja, wird nicht eine der beiden früher oder später
überflüssig, da freie Varianten einen Luxus darstellen, den sich das Sprachleben
meistens nicht lange gestattet? Falls diese Zweispurigkeit zutreffen sollte,
müßte in der Tat nochmals das Thema jener romanischen Schulvereinsver-
sammlung von 1829 zur Diskussion gestellt werden, das lautete: «Ist es

wünschbar, an die allmählige Ausrottung der romanischen Sprache in
unserem Kanton zu denken?»

Oder haben die jeweilige romanische und die deutsche Schriftsprache im
selben Sprachzustand nicht identische Funktion Liegen sie auf verschiedenen

Ebenen Ist etwa die Tatsache, daß jede größere Talschaft ihre eigene
Schriftsprache besitzt, daß im gesamten für 40000 Seelen fünf solcher Schrift-

72



idiome vorhanden sind, Indiz dafür, daß diese Schriftsprachen nur geschriebene

Dialekte sind?
Diese Fragen erfordern eine Untersuchung der Stellung der bündner-

romanischen Schriftsprachen gegenüber romanischer Mundart einerseits
und deutscher Schriftsprache anderseits. Es soll hier zuerst die Frage nach
dem Verhältnis zwischen Geschriebenem und Gesprochenem aufgegriffen
und an Bifrun und am Oberengadinischen, das man auch Puter nennt,
beantwortet werden.

Iachiam Bifrun wurde 1506 in Samaden geboren. Nach der Studienzeit
kehrte er in seinen Heimatort zurück und betätigte sich auch als Gemeindeschreiber

und Notar, aus welcher Tätigkeit wir noch romanisch abgefaßte
Urkunden besitzen. 1552 veröffentlichte er die erste romanische Fibel, 1560
die Übersetzung des Neuen Testamentes ins Oberengadinische. Vor ihm
hatte schon Gian Travers von Zuoz in Puter biblische Theaterstücke und eine

gereimte Darstellung des Müsserkrieges verfaßt.
Während die Übersetzung des Neuen Testamentes ins Oberengadinische

zahlreiche Proteste hervorrief, sind mir keine Einwände gegen die Verwendung

der einheimischen Sprache zur Niederschrift von Theaterstücken und
zu notariellen Zwecken bekannt. Dabei hätte gerade der erste Einwand gegen
die Bibelübersetzung auch den Gebrauch des Romanischen im Notariat
treffen müssen, denn er lautet, «es sei nicht möglich, das Romanische richtig
zu schreiben». Darf denn der Jurist eine Sprache verwenden, die man nicht
richtig schreiben kann?

Es scheint, daß für den Oberengadiner um die Mitte des 16. Jahrhunderts
ein wesentlicher Unterschied zwischen den Bereichen des Notariates und
sit venia dicto des Theaters einerseits und demjenigen der Bibel anderseits
bestand. Für Urkunden und Theatertexte, auch wenn es sich um biblische
Stücke handelte, genügte die Gebrauchssprache, die Bibel hingegen sollte
in einer höheren, nicht alltäglichen Sprache, also nicht in Romanisch abgefaßt

sein.
Was für ein Puter schrieb Bifrun in der Übersetzung des Neuen

Testamentes? Es ist schon früher die Ansicht geäußert worden, seine Sprache
distanziere sich von der Mundart seines Heimat- und Wohnortes, so daß

man nur schwerlich Samadener Züge in seinem Werk finde. Zu diesem

Mangel ortsmundartlicher Charakteristiken geselle sich aber überraschenderweise

auch das Fehlen gewisser typischer allgemeiner Merkmale des

gesprochenen Oberengadinischen, so die Konsonantisierung der Diphthonge
{cocr für cour), die Palatalisierung des n nach i {lavigna für lavina) und die

Labialisierung des Schluß-« {bum für bun). Es stimmt, daß Bifrun in der
Übersetzung des Neuen Testamentes die erwähnten drei Primärmerkmale
vermeidet. Als primär bezeichnet man Merkmale, die ein Mundartsprecher
aufgibt, wenn er zum Beispiel in Anwesenheit von Sprechern anderer Mund-

73



arten sich nicht bloßstellen will. Bifrun scheint diese Eigenheiten, die sich
auch in andern romanischen Mundartgruppen vorfinden, aufgegeben zu
haben, um seine Muttersprache nicht gegenüber dem Latein abfallen zu
lassen.

Befolgen nun alle bis 1560, dem Datum der Übersetzung des Neuen
Testamentes, in Oberengadinisch geschriebenen Schriftstücke die Ausmerzung

der Primärmerkmale
Es gibt zum Beispiel die notariellen Dokumente zum Streit um das Val-

bever im Anschluß an das Ilanzer Abkommen von 1526 über die Verteilung
der Ländereien des Bischofs von Chur. Da schreibt Jachiam Castelmur von
Sils und Vicosoprano 1528 hagigda, possedigda. Es sind die Perfektpartizipien

im Femininum mit dem typischen g aus der Konsonantisierung des

Diphthongs, während die moderne Schriftsprache nur mehr gida, possedida
aufweist. Sogar Bifrun setzt in einem Dokument zum gleichen Streitfall
1546 giudigda. Im Neuen Testament aber braucht er nur Formen ohne g.

Obwohl also die Oberengadiner jener Zeit ihr Puter als eine Sprache des

täglichen Lebens auffaßten, hatte sich das geschriebene Idiom von der reinen
Mundart gelöst. Eine gewisse Distanz ist somit ein erstes Merkmal dieser wie
überhaupt jeder Schriftsprache.

Einen weiteren, wenn auch etwas anders gelagerten Fall von Distanzierung

zeigt das Imperfekt. Die heutige Schriftsprache schreibt als Imperfektendung

der ersten drei Konjugationen -aiva (el purtaiva, el craiaiva), die
aber niemand so ausspricht, es sei denn, er halte sich streng an den
Buchstaben der geschriebenen Sprache. Normalerweise sprechen die Leute von
Zuoz, S-chanf und Brail am untern und die Fexer am obern Ende des Ober-
engadins zumindest in textungebundener Rede -ava, die dazwischen liegenden

Ortschaften -eva, also entweder purteva, craieva oder purtava, craiava;
von feineren Schwankungen sei hier abgesehen. Diese Tatsache zeigt, daß
das geschriebene Engadinisch, um zunächst nur von diesem zu sprechen,
eine Schreib- und Lesesprache3 ist, hingegen keine freie Hochsprache mit
eigener, allgemein gültiger Lautung. Nichts hindert den Sprecher theoretisch
daran, die geschriebene Lautung als solche auszusprechen, aber er tut es in
sehr vielen Fällen nicht.

Die großen Schrift- und Nationalsprachen hingegen zeichnen sich gerade
dadurch aus, daß sie von einem zwar oft kleinen Teil der Bevölkerung effektiv

gesprochen werden, daß aber die übrigen Sprecher sich dem Diktat des

tonangebenden Zentrums unterziehen. Der Bündnerromane aber spricht
auch in hochsprachlicher Situation, falls er nicht durch einen Text zu stark
gebunden ist, in der Phonetik seiner Mundart. Durch diese Tatsache
enthüllt sich ein zweites grundlegendes, dem ersten scheinbar diametral
entgegengesetztes Merkmal der bündnerromanischen Schriftsprachen, nämlich
ihre starke Bindung an die Mundart. Die beiden widersprüchlichen Merk-

74



male sind gleichzeitig möglich, wenn die Schriftsprache vor allem eine
Schreib- und allenfalls noch eine Lesesprache ist.

Kehren wir zum Imperfekt zurück. Während Mundarten und
Schriftsprache heute nur je eine Endung für die ersten drei Konjugationen kennen,
unterschied Bifrun streng Imperfekt I -eva von II, III -aiva. Um 1600 aber
werden die beiden Formen schon miteinander gereimt, also purtewan:
wulaiwan, und man findet Schreibungen wie arastaiwan anstatt aristevan,
s'almantaiuen anstatt s'almantevan. Diese Belege zeigen, daß die Vereinheitlichung

der Imperfektendungen schon damals vollzogen war, 40 Jahre nach
Erscheinen des oberengadinischen Neuen Testamentes. Es muß wohl
angenommen werden, daß die Tendenz zur Vereinheitlichung schon zu Lebzeiten
Bifruns vorhanden war und daß er mit seiner strengen Unterscheidung einen
untergehenden Sprachzustand bewahrte. Bifrun distanziert seine
Schriftsprache von den in der Mundart sich abspielenden Vorgängen. Die in diesem
Fall bewerkstelligte Distanzierung ist eine zeitliche, entwicklungsgeschichtliche,

nicht eine rein synchronische wie etwa die Vermeidung des
Primärmerkmals der Diphthongverhärtung.

Distanz von der Mundart und trotzdem immer wieder erneuerte
Verwurzelung in ihr stellen also fundamentale Komponenten der bündner-
romanischen Schreibsprachen dar. Die zwei an und für sich kontradiktorischen

Merkmale liegen aber nicht ein für allemal fest, sondern sind eher
Tendenzen, deren richtige Proportion zueinander immer wieder neu gewonnen

werden muß, deren Verhältnis aber auch gestört sein kann. So wurde im
19. Jahrhundert die Bindung der oberengadinischen wie auch der übrigen
Schreibsprachen an die Ortsmundarten so stark, daß aus Gegenwehr
zahlreiche orthographische und orthoepische Anleitungen entstanden. Diese
schössen aber zum Teil wieder über das Ziel hinaus, indem ihre Verfasser
beabsichtigten, unabhängige Hochsprachen zu bilden.

Eine Reform des Puter versuchte vor allem Zaccaria Pallioppi mit seiner

«Ortografia et ortoepia» von 1857. Er bemühte sich, das Oberengadinische
zu reinigen, Normen aufzustellen und zu korrektem Schreiben und Sprechen
zu verhelfen.

In bezug auf die Orthographie sollte Pallioppi Erfolg beschieden sein,
weniger hingegen seinem Streben um eine Norm in der Orthoepie; denn 1941

stellte Dr. Schorta bedauernd fest, daß auch im öffentlichen Gebrauch die
mundartliche Aussprache wieder überhandnehme.

Ich sehe in dieser erneuten Vermundartlichung nicht eine Modeströmung
sondern vielmehr die Bestätigung der Tatsache, daß die geschriebenen Idiome
romanisch Bündens in ihrer Gesamtheit keine Schriftsprachen im üblichen
Sinne sind, sondern Schreib- und Lesesprachen, eine kostbare Erscheinung
in der vielfältigen linguistischen Welt. So erklärt es sich, daß der Erforscher
des Vokalismus der Mundart von Disentis, Josef Huonder, einerseits eine

75



volkstümliche Aussprache anerkennt, anderseits aber eher abschätzig von
den mehr oder weniger künstlichen «schriftsprachlichen» Formen spricht.

Dieselbe Situation wie Pallioppi im Engadin fand G. C. Muoth im Oberland

vor. Seine «Normas ortograficas» von 1888 enthalten dabei eine unsern
Gegenstand interessierende Bemerkung bei der Diskussion der Schreibung
des Verbes für «leben», eines Verbs, das im Oberland je nach dem Ort viver,
veiver, vaiver, voiver, lautet. Er schlägt vor, viver zu schreiben, fügt aber hinzu:

«Die Aussprache bleibt hingegen frei. Gegen diese läßt sich wenig
machen.» Muoth gesteht damit ein, daß auch die surselvische einheitliche
Schriftsprache in erster Linie ein Mittel zur schriftlichen Fixierung ist,
während beim Reden die Mundart sofort wieder erscheint. Ja, er geht so weit
zu sagen, daß man eigentlich angesichts derVielzahl der Dialekte nicht wisse,

wer korrekt rede; es gebe keine unifomitat de pronunzia.
Muoths Bemerkung ist ein Indiz dafür, daß die am Puter erarbeiteten

Beobachtungen über Distanz zur Mundart einerseits und dennoch wieder
Bindung an sie anderseits auch für das Surselvische zutreffen. Sie gelten aber für
alle bündnerromanischen Schriftsprachen. Dieses Verhältnis zum Dialekt,
das ich bisher am Lautstand untersuchte, zeigt, daß die Mundart die eigentliche

Realität darstellt, die Substanz, während die Schreibsprache in den
meisten Fällen, vom phonetischen Standpunkt aus gesehen, eine Überhöhung

ist, eine Abstraktion.
Es genügt aber nicht, die romanischen Schreibsprachen nur gegenüber der

untergeordneten Ebene der Mundart zu differenzieren ; sie müssen ebenfalls,
und das ist bisher nicht gemacht worden, am Begriff «Schriftsprache» als

dem Inbegriff größter Distanz gegenüber der Mundart und als sprachlich
eigenständiger und eigenlebiger Struktur gemessen werden.

Die erwähnte, fast automatische phonetische Umsetzung der Schrift in
Ortsmundart, wie sie oft vorkommt, ist ein erstes, von üblichen schriftsprachlichen

Gewohnheiten abweichendes Merkmal.
Hier nun ein zweites. Man fordert gerne für die bündnerromanischen

Schreibsprachen den Status einer allgemeinen Schriftsprache, mit allen damit
verbundenen Konsequenzen, auf Grund der Annahme, die Mundarten seien

kein über einen begrenzten Bereich hinausgehendes Kommunikationsmittel.
Die Annahme selber ist sicher richtig, aber man muß die Frage stellen, ob
denn die rätoromanischen Schriftsprachen wirklich ein über die Talschaft
hinausreichendes Kommunikationsmittel darstellen. Warum werden denn
surselvische Bücher ins Engadinische übersetzt? Schon 1562 schrieb Chiam-
pel, der Begründer der unterengadinischen Schreibsprache, er habe die
Psalmen in dieses Idiom übersetzt, weil viele Unterengadiner gerne etwas in
ihrer Sprache gedruckt gesehen hätten, da diese ihnen lieber sei, einfacher
und leichter zu lernen und zu lesen. Warum führte denn der Unterengadiner
Steffan Gabriel, als er 1593 Pfarrer von Flims und 1599 Pfarrer von Ilanz

76



wurde, nicht das bestehende Neue Testament und den Katechismus von
Bifrun und die Psalmen von Chiampel in der Surselva ein? Warum gibt
er als Grund zur Abfassung eines surselvischen Katechismus den großen
Unterschied zwischen der Sprache seines lieben Engadins und derjenigen
des Grauen Bundes an? Doch wohl, weil der Bereich der engadinischen
Schreibsprache sich schon damals kaum weiter erstreckte als der ihr
entsprechende Mundartbereich, was als weiteres relevantes und nicht zufälliges
Merkmal der bündnerromanischen Schreibsprachen betrachtet werden muß.
Sie sind kleinräumige Schriftsprachen.

Angesichts dieser Sachlage denkt man unwillkürlich an die
Schreibsprachen der deutschen Schweiz zwischen dem 13. Jahrhundert und 1800.

Bekannt sind etwa die Zürcher und die Luzerner Kanzleisprache und der
baslerisch-elsässische Schriftdialekt. Um 1600 gab es in Zürich die gesprochene

Mundart, die zürcherische Schreibsprache der Stadtkanzlei, der
Landschreiber, Geistlichen, Schulmeister, des Gewerbes ; und daneben die
Drucksprache, die sich immer mehr und bewußt der neuhochdeutschen
Schriftsprache anschloß, bis sie um 1800 mit dieser identisch wurde und den Untergang

der Kanzleisprache zur Folge hatte. Diese schweizerdeutschen
Schreibsprachen galten ungefähr im Bereich der ihnen entsprechenden Mundarten.
Einen ähnlichen, aber der Mundart näher liegenden Status scheinen die
Schriftidiome zu haben, die im 16. Jahrhundert im Engadin und im 17.

Jahrhundert in der Surselva entstanden. Später sollten noch eine surmeirische
und eine sutselvische dazukommen, die das Surselvische auf das eigentliche
Oberland zurückdrängten. Im Unterschied zu den schweizerdeutschen
Kanzleisprachen gingen die bündnerromanischen nicht unter; sie fielen nicht einer

überlandschaftlichen, «nationalen» romanischen Gemein- und Hochsprache
zum Opfer, sondern konnten sich, gerade dank des Fehlens einer solchen
Hochsprache, halten und in ungeahntem Maße zu wertvollen Kultur- und
Literaturdialekten entwickeln, zu Medien, deren Hauptfunktion die Fixierung der
mündlichen Rede ist und, aufhöherer Ebene, der Ausdruck der Eigenständigkeit

dieser kulturellen und wirtschaftlichen Gemeinschaften ; nicht aber die
überlandschaftliche Kommunikation, die seit dem Ende des Mittelalters
beim Deutschen liegt.

Vergleichen wir nun noch diese kleinräumigen mit den großen nationalen
Schriftsprachen in bezug auf Syntax, Stil und auszudrückenden Inhalt,
beziehungsweise dessen Schwierigkeitsgrad. Müssen auch hier wesentliche
Unterschiede zwischen den beiden Ebenen festgestellt werden

Beginnen wir mit der inhaltlichen Frage. Wenn die romanischen Schreibund

Lesesprachen zuerst einmal überhöhte Mundarten sind, verwundert es

nicht, daß sie schönste bäuerliche Poesie hervorzubringen imstande sind,
so etwa, wenn Muoth in der «Cantada alpina» von den Sennen und Kühen
im Alpstafel dichtet:

77



Buca mo ils pursanavels,
Er las vaccas ein en stavel,
Vaccas grischas, vaccas brinas,
Cun platialas e bransinas,
Vaccas grassas, vaccas grevas,
Vaccas melnas, vaccas levas,
Vaccas alvas, vaccas stretgas,
Cun talacs e stgellas setgas.

Dasselbe surselvische Idiom ist aber imstande, Ausdrucksträger der
Bundesverfassung, des Zivil- und des Strafgesetzbuches zu sein. Es besitzt
also eine Spannweite, die einer großen Schriftsprache nicht nachsteht und
keinen Unterschied zwischen den beiden erkennen läßt.

Dieselbe Feststellung drängt sich auch in bezug auf den Stil auf.
Einfacher, der gesprochenen Sprache sich nähernder Stil variiert in der Literatur
mit intellektuellen Konstruktionen.

Als Beispiel diene der Anfang einer Kurzgeschichte des Oberländers
Flurin Darms. Sie beginnt mit einfachsten, gesprochen Sätzen, um dann in
geschriebenen Stil überzugehen: // tun dallas bransinas ei aunc dalunsch
dalunsch. Per plaunet vegn el pli datier. E lu, la finala, semischeida el cun
auters tuns. Cun il sgarar d'in tarden che va sur las aissas dils pantuns e petga
lu mintgamai in per petgs sigi ur dilfussau. Cun il sgnuflar e sburflar cuntent
dallas vaccas che stauschan zanua cun pitgarinas grevas las cadeinas da fier
encunter ils pursepens da lenn e sdrappan enguordas e pleinas fom il fein ord
ils pursepens. «Der Ton der Kuhglocken ist noch weit weg. Nur langsam
kommt er näher. Und dann, am Ende, mischt er sich mit andern Tönen. Mit
dem Kratzen einer Mistgabel, die über die Bretter der Stallbrücke geht und ab
und zu am Graben anschlägt. Mit dem zufriedenen Schnauben der Kühe,
die mit ihren schweren Wammen die Eisenketten gegen die Krippe schlagen
und gefräßig und hungrig das Heu aus den Krippen reißen. »

Der nächst folgende Abschnitt wiederholt diese stilistische Entwicklung :

Essan nus aschia? Nus carstgauns? Rental alla tiara cun cadeinas da fier, sco
vaccas en nuegl cun pitgarinas grevas e sgnuflar enguord, rentadas sils pantuns
e vid ils pursepens «Sind wir so, wir Menschen Mit Eisenketten an die Erde
gebunden, wie Kühe im Stall, am Boden und an der Krippe festgemacht?»

Und daneben ein Satz in reinstem Humanistenstil, der erste aus Bifruns
Vorwort zu seiner Übersetzung des Neuen Testamentes : Bain ch' eau pas
cuschidrêr che aquaista mia houra nu uigna da tuots ludeda, & brichia sulletta-

mang da quels chi s' incligien poick dimperse er da quels chi saun ünqual-
chiosa. Imperscho parmur da que num' hae eau mae astramentò, ch' eau m'
hegia taunt mais spargnio ne cun la fadia ne cun l'g cuost da cùplîr aquaista
mia (sualnter chella sumaglia à mi) bsügniusa lauur.

78



«Obwohl ich mir vorstellen kann, daß dieses mein Werk nicht von allen

gelobt wird, und nicht nur von jenen, die wenig verstehen, sondern auch von
jenen, die etwas wissen, habe ich mich deswegen dennoch nicht davon
abschrecken lassen, während Monaten weder Mühen noch Kosten zu sparen,
um diese meine, so wie es mir scheint, notwendige Arbeit zu vollenden.»

Die bünderromanischen Schriftsprachen, das zeigen die beiden Beispiele,
stehen mit beiden Beinen auf dem Boden ihrer Mundarten, folgen aber

gleichzeitig, gewissermaßen mit dem Kopf, der wechselvollen Entwicklung
der europäischen Schriftsprachen seit dem 16. Jahrhundert. Die geschriebenen

Werke enthalten einerseits Sätze, die ebenso gut mundartlich gesprochen
sein könnten, anderseits rein geschriebene, kunstvoll aufgebaute oder
künstliche. Dieselbe Scheidung können wir aber innerhalb jeder
Schriftsprache treffen.

Es scheint, als ob es in bezug auf Inhalt und Stil keinen Unterschied
zwischen klein- und großräumiger Schriftsprache gebe. Dieser oberflächliche
Eindruck mußte genauer überprüft werden. Methodisch kam nur die
Untersuchung der Rezeption des geschriebenen Idioms durch die Sprecher in
Betracht. So besprach ich unter anderem mit fünf Unterengadiner Studenten

aus verschiedenen Ortschaften die ersten 31 Seiten von Cla Bierts Roman
«La müdada» von 1962. Auf diesen 31 Seiten waren ihnen 14 Wörter oder
Wortformen unbekannt oder völlig ungebräuchlich, fünf weitere nur im
Wortschatz des einen oder andern vorhanden. An Wendungen und Konstruktionen

kannten die Informatoren 12 gänzlich oder teilweise nicht, während
sie sechs weitere als persönliche Bildungen des Schriftstellers empfanden.
Also durchschnittlich eine Form oder ein Nexus pro Seite, den diese Studenten

weder mündlich noch schriftlich gebraucht hätten. Im Vergleich zu
anderen romanischen Texten muß dieses Verhältnis als gut bezeichnet werden,

da die Neuerungen sonst meist zahlreicher sind.
Diese sprachlichen Veränderungen, Neuschöpfungen oder Wiederbelebungen

entspringen, so scheint es mir, einem Bedürfnis nach Konzision,
nach synthetischer Bewältigung des Auszusagenden, nach konzentrierter
Erfassung und gewollter Gestaltung; dem Suchen nach einer Ausdrucksweite,

die dem Dichter im gegebenen Engadinisch nicht zur Verfügung stand,
die er aber mit Hilfe des Vorhandenen frei bilden konnte.

Cla Bierts «Müdada» bestätigt in augenfälliger Weise ein fast der gesamten

Bündner Literatur eigenes Merkmal : Sie weist in jedem Werk und in
jeder Epoche einen relativ hohen Bestand an Wörtern und Syntagmen auf,
die weder in mundartlicher noch in hochsprachlicher Situation je effektiv von
der Sprachgemeinschaft gebraucht, vielmehr zum Teil von ihr abgelehnt
werden, die aber der Dichter zum Ausdruck seiner Gedanken anscheinend

benötigt. Die Ablehnung durch die Sprachgemeinschaft zeigt, daß es sich in
vielen Fällen um Abweichungen von der Norm oder der Struktur handelt,

79



welche die Sprecher nicht anzunehmen gewillt sind. Die Zahl dieser nicht
assimilierten Abweichungen, mit andern Worten die Zahl der dem
Schreibenden notwendig erscheinenden Ergänzungen des überlieferten Sprachgutes

ist so hoch, daß sie in diese Betrachtung einbezogen werden muß.
Auch die neuen romanischen Wörterbücher bieten einen Wortschatz, der

weit über die Bedürfnisse des Alltags hinausgeht. Das engadinisch-deutsche
Wörterbuch von Oscar Peer enthält, Irrtum vorbehalten, ungefähr 17000

Lemmata, das zukünftige surmeirische ohne Zählung der Doubletten etc.

etwa 11000. Vielleicht die Hälfte sind dem Durchschnittssprecher bekannt;
die übrigen braucht er nie und versteht sie zum größten Teil nicht.

Die Prüfung moderner Literatur und der Wörterbücher auf die Rezeption
sowohl bei Bauern als bei Studierenden ergibt also eine Stratifizierung der
romanischen Schriftsprachen einmal in eine auch in gesprochener Sprache
gebrauchte Schicht, dann in eine von der Sprachgemeinschaft akzeptierte,
aber nur im geschriebenen Text vorkommende und schließlich in eine

solche, welche die Sprecher als fremd, künstlich oder willkürlich empfinden.
Von den drei Schichten muß die normal schriftsprachliche schon rein

quantitativ als die zentrale betrachtet werden, während die der Mundart sich
nähernde die Beziehung zur untergeordneten Sprachebene herstellt und die
schon in der Phonetik vorgefundene Tatsache der ständig erneuerten
Verwurzelung der Schrift in der Volkssprache bestätigt, die ein Charakteristikum
des Bündnerromanischen darstellt. Das ist es ja auch, was Peider Lansel
meint, wenn er sagt: Mo nus nun vulain savoir ingünas novas d'üna lingua
litterara parallela ad una lingua populara, chi'nd vess dad esser necessaria-

maing inferiura. Nus dumandain impè simplamaing cha minchün tschantscha e

scriva rumansch. Quista simpla pretaisa es una cundanna radicala da tot
linguach artificialmaing litterari,... «Wir wollen von einer literarischen neben
einer Volkssprache, die jener untergeordnet wäre, nichts wissen. Wir
verlangen statt dessen, daß jeder Romanisch rede und schreibe. Diese einfache

Forderung ist eine radikale Verurteilung jeder künstlichen Literatursprache. »
Die Schicht des Fremden und Konstruierten, der Abweichung von der

Norm bildet die Übergangszone zu den großen Schriftsprachen, welche die
Funktion der überlandschaftlichen Kommunikation ausüben. Die Ablehnung
dieses jeweils Fremden bedeutet Widerstand gegen eine allzu starke Angleiehung

an Normen und Ideale anderer Sprachen und anderer Denkweisen;
sie bedeutet Willen zur Erhaltung der eigenen linguistischen und gedanklichen
Struktur, also, und das ist das Entscheidende und ebenfalls Merkmalhafte,
Beschränkung der Schriftsprache auf einen engeren Bereich.

Der Vergleich mit den großen Schriftsprachen ergibt, daß die
bündnerromanischen Schreibidiome ihnen virtuell nicht nachstehen, daß aber der

von der Sprachgemeinschaft sanktionierte Ausdrucks- und Anwendungsbereich

kleiner ist. Die Schriftsprachen Romanisch Bündens decken sich, so

80



dürfen wir die eingangs gestellten Fragen beantworten, weder mit der
überlandschaftlichen Hochsprache, dem Deutschen, noch sind sie einfach
geschriebene Mundart. Es ertönt zwar immer wieder, in Geschichte und Gegenwart,

der Ruf nach Lösung dieser kleinräumigen Schriftsprachen von ihrer
mundartlichen Grundlage, aber die Verwirklichung dieses Postulates würde
zumindest das Bestehen einer einzigen Schriftsprache voraussetzen, die es

trotz verschiedener Versuche nicht gibt4.
Die Hauptfaktoren, welche die bündnerromanischen Schriftsprachen und

ihre Stellung bestimmen, sind also die Gültigkeit für einen kleinen Raum und
ihre Unterordnung unter eine umfassendere Verkehrssprache. Der ihnen
eigene Charakter von Schreib- und Lesesprachen und ihre Bindung an die
Substanz der Mundart sind Konsequenzen dieser Gegebenheiten. Der hier
vorliegenden Kausalität dürfte allgemeiner Charakter zukommen. AufGrund
des ähnlich gelagerten Falles der südfranzösischen5 und der friaulischen
Koine, um nur diese zu nennen, scheint es mir gerechtfertigt, das Ergebnis
der heutigen Betrachtung in folgende zwei Regeln zu fassen :

1. Eine unter der kulturellen und wirtschaftlichen Vorherrschaft einer
überlandschaftlichen Hochsprache stehende oder neu aus den Mundarten
gebildete Schriftsprache ist in erster Linie ein intraregionales, schriftliches
Kommunikationsmittel. Sie dient selten zur mündlichen Rede, da diese

Funktion den Mundarten, die für dasselbe Gebiet gelten, zufällt, so daß
sich eine zusätzliche mündliche kleinräumige Verkehrssprache erübrigt8.

2. Wenn das zu eigenem, schriftlichem Ausdruck tendierende Gebiet keinen
starken Mittelpunkt aufweist, sondern entweder mehrere ungefähr
äquivalente Zentren oder voneinander relativ unabhängige Talschaften
mit eigenen Mundarten besitzt, entsteht gerne eine Vielzahl von
Schreibsprachen oder eine lokal sehr variable Koine.

Die heutige Vielzahl und der besondere Status der bündnerromanischen
Schriftsprachen ist also nicht die Folge einer vom Schicksal verhinderten
Einheit, sondern ein mit den Gesetzmäßigkeiten sprachlicher Realität
übereinstimmender und für uns wertvoller Zustand.

1 «Das Buch nicht auf das Bücherregal (über der Türe) zu stellen, um es voll von Staub
und Motten werden zu lassen.» N. A. Vulpius et J. A. Vulpius, Biblia Pitschna. Scuol
1666, Praef.2 « Es liegt in Bünden der seltene Fall vor, daß die übergeordnete große
Kultursprache, deren ein Mundartgebiet oder selbst eine Regionalsprache bedürfen, wenn sie

nicht verkümmern sollen, in ihrem Wortschatz und in ihrem grammatischen Bau
verschieden ist von der Sprache, der sie Pflegemutter geworden ist.» K. Jaberg,
Sprachwissenschaftliche Forschungen und Erlebnisse (Romanica Helvetica 6), 1937, p. 26—27.
3K. Jaberg spricht von «literarisch und offiziell verwendeten Regionalsprachen», op. cit.,
p. 24. Für den Terminus Lesesprache s. W. Henzen, Schriftsprache und Mundarten
(Bibliotheca Germanica 5), Bern 21954, p. 25. 4Cf. schon H. Morf, Die sprachlichen
Einheitsbestrebungen in der rätischen Schweiz. Bern 1888. 5Das Okzitanische hat, nach der

81



Auffassung des «Institut d'Etudes Occitanes» zu urteilen, eine ähnliche Stellung als
regionale Schriftsprache gegenüber den Mundarten wie die Bündner Schriftsprachen,
vgl. «Il n'est pas question comme certains l'ont cru ou ont feint de le croire, de créer une
langue littéraire pour la substituer aux divers dialectes: cela est un rêve étranger à la
réalité. Les dialectes et même les simples parlers doivent subsister avec leurs caractères
essentiels. Ils ne s'agit que de choisir les formes les plus répandues et les mieux conservées
qui deviendront les bases de la langue écrite». (La réforme linguistique occitane et
l'enseignement de la langue d'oc. Toulouse 1950, p. 7.) 6Man verkennt den Charakter dieser
regionalen Schriftsprachen, wenn man wie Glanville Price folgende Existenzbedingung
aufsteUt: «But the survival of Occitan as a literary medium depends directly on its
survival as an everyday spoken tongue, ...» (Archivum Linguisticum, 16,1964, p. 46—47.)

Die vorstehenden Ausführungen wurden als Antrittsvorlesung an der Universität Zürich
vorgetragen.

Pilatus zu sim selbs

Nun bin ich bstanden von gschlecht zu gschlechten.
richtten ich ietz nach dem rechten,
so würd ich vor dem keiser verclagt
vnnd von Jhierusam gan rom betagt,
die prattick gfürt so vnferschampt,
das ich würd gstoßen von mym ampt.
dan ir souil zrom drum thündt louffen,
sich nit schement, diß ampt zekouffen.
das anfangs in rom was vbel than,
do thet all ir sach oben stan.
aber ietz sind all emptter feyl in rom.
war gellt het, mag wol vber kon
welchs ampt er will im kreiß der erden.
bgärt ers, er mag ouch keiser werden.
deß würt ir rych nit hann bestand.
ob ich well verliereren ampt vnd land
vnnd allso komen von mym ampt,
alls ander will ich syn vnferschampt
vnnd mit wüssen ein falsche vrtel geben.
was nutzte mich diß mentzschen leben,
dardurch ich verlure so große Eer
alls ander ich myn mantel ker,
dohar der wind ietz waygen thütt.
on endrung ichs gfast han zû mym mût

82


	Die Stellung der bündnerromanischen Schriftsprachen

