
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 12

Artikel: Wissenschaft als Anstoss

Autor: Schobinger, Jean Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaft als Anstoß

JEAN PIERRE SCHOBINGER

Philosophie und Wissenschaft wurden seit ihrer Begründung durch die
Griechen als in einer Beziehung stehend gedacht. Die immer wieder neu
ansetzende Selbstbestimmung der Philosophie sowie die keineswegs
kontinuierlich erfolgte Entfaltung der Wissenschaft bewirkten eine Änderung
dieser Beziehung. Diese Veränderung hatte ihrerseits einen Wandel im
Denken der Beziehung zur Folge, der als ein prägendes Moment der zur
Weltgeschichte sich ausweitenden abendländischen Geschichte zu gelten hat.
Seit dem Aufbruch der Neuzeit unterliegt nun diese Beziehung einer
zunehmenden Tendenz zu einer neuartigen Entfremdung, ungeachtet der
Anstrengungen, welche die Philosophie zu deren Überwindung unternommen
hat. Heute dürfte diese Entwicklung in ihre Endphase eingetreten sein:
Unsere Zeit wächst zur Geschichte ohne den Bund von Philosophie und
Wissenschaft. Schon heute trägt sie das Zeichen der Kluft, die beide trennt.

Von dieser Kluft soll hier die Rede sein. Dabei werden die Namen
Philosophie und Wissenschaft in ihrer umgangssprachlichen Vieldeutigkeit und
Unscharfe angesetzt, um im Gang der Ausführungen eine Präzisierung zu
erfahren, ohne daß eine umfassende Klärung des mit ihnen Benannten
erreicht wird. Ausgehend von einem Beispiel für die faktischen Auswirkungen
dieser Kluft werden wir versuchen, von jeder Seite her ihre Bedeutung zu
beleuchten.

An Symptomen für die Fremde, die zwischen Philosophie und Wissenschaft

herrscht, fehlt es nicht. Vielmehr gibt es diese in solcher Fülle und
Mannigfaltigkeit, daß die Gemeinsamkeit ihres Ursprunges unbeachtet, ja
unerkannt zu bleiben vermag. So ist es möglich, daß gewisse Zeiterscheinungen

Anlaß zu düsteren Prognosen geben und zu ergreifenden
Mahnschriften führen, während andere als säkulare Errungenschaften auf dem

Weg zur Befreiung des Menschen von Bindungen und Vorurteilen gefeiert
werden. Zwar hat es immer gleichzeitig irgendwelche Formen von
Kulturpessimismus und Fortschrittsoptimismus gegeben. Neu aber an der jetzt
angezielten Situation, in der wir alle irgendwie stehen, sind die Kräfte,
welche diese bestimmen.

Vom Einzelmenschen, von Arbeitsgemeinschaften, Staaten oder
Staatengruppen täglich mit großem Einsatz und materiellem Aufwand genährt und

1186



in ihrer Entfaltung gefördert, hängen diese Kräfte — wenigstens bis heute —
von der Frische und vom Fermentgehalt ihres anthropologischen
Nährbodens ab. Anderseits vermag dieser Nährboden, werde er als Kollektiv
anonymer Glieder oder als Gemeinschaft vermeintlich freier, aber gleich-
gesinnter Individuen gedeutet, ohne die konstante Präsenz jener Kräfte
überhaupt nicht mehr zu bestehen. Der Nährboden ist ebenso — wenn auch
nicht in gleicher Weise — auf jene Kräfte angewiesen, wie jene auf ihn.
Diese wechselseitige und zugleich verschiedenartige Abhängigkeit soll das
Büd vom Nährboden anzeigen.

Ihm entnehmen wir das angekündigte Beispiel für die Auswirkungen der
behaupteten Kluft zwischen Philosophie und Wissenschaft, indem wir uns
der anthropologischen Seite der dargestellten Abhängigkeit zuwenden. Auf
den anderen möglichen Aspekt, oder gar auf das Wesen dieser Abhängigkeit
kann jetzt nicht eingegangen werden.

Aus dieser Vorstellung von Abhängigkeit folgt für das Individuum, das
sich zu der im Bilde des Nährbodens gefaßten Menschheit zählen will, die
Notwendigkeit einer Anpassung, deren Zwangscharakter eine bis anhin
unbekannte Form besitzt, weil durch sie die angestammten Existenzbestimmungen

betroffen werden. Ob heute der Einzelmensch überhaupt noch
die Möglichkeit hat — von der Selbstvernichtung sei abgesehen —, nicht
zur Gestaltung dieser Menschheit beizutragen, wenn er ihr einmal
begegnet ist, muß bezweifelt werden.

Doch was besagt hier Notwendigkeit der Anpassung? Die Wendung meint
die Hinnahme der Folgen, die sich aus der angedeuteten Abhängigkeit für
jene Menschen ergeben, die sich in deren Bann befinden. Eine ihrer
vordergründigsten und zugleich untergründigsten Formen tritt in der Forderung
nach kollektiver Selbsterhaltung auf. Da diese Forderung schon heute in den
verschiedensten Lebensbereichen von größter Bestimmtheit ist, mag es

gestattet sein, in Anlehnung an ein noch immer klingendes Schlagwort von
der Diktatur der kollektiven Selbsterhaltung zu sprechen.

Zu beachten bleibt, daß die in dieser Unterwerfung implizierte
Einschränkung der Freiheit in der individuellen Lebensgestaltung nur noch
selten wahrgenommen wird. Nun kann keine Freiheitsbeschränkung,
ausgenommen vielleicht die selbstauferlegte, kompensiert werden, dies liegt
im Wesen der Freiheit. Trotzdem wird eine solche Einschränkung — wenn
überhaupt empfunden — meistens als Preis hingestellt, der für den Zugang
zum Arsenal der technischen Errungenschaften zu zahlen ist. Dabei findet
aber eine Verwechslung zwischen Freiheit und Verfügbarkeit statt, deren
Häufigkeit für das technische, also für unser Zeitalter charakteristisch ist.
Denn in der von der Technik geprägten und von deren Impetus getragenen
Gesellschaft — wir nannten sie vorhin Nährboden — wird unter Freiheit,
die bekanntlich ein Merkmal des Individuums und nicht der Gesellschaft ist,

1187



ebenfalls und in einem zunehmenden Maße die materielle Unabhängigkeit
verstanden.

Mit dieser Feststellung haben wir aber — wie leicht zu zeigen wäre —
einen möglichen Zugang zur Frage nach dem Wesen der Technik gewonnen.
Da sich uns dieser Zugang ergab bei der Diskussion eines Aspektes des

Abhängigkeitsverhältnisses, in welchem die Menschheitund dievonihr genährten
Kräfte stehen, ist es naheliegend, auch eine Beziehung zwischen der Technik
und dieser Abhängigkeit zu vermuten. Ist etwa Technik jene Form, in der
sich dieses Verhältnis verwirklicht hat und immerzu verwirklicht?

Wie dem auch sei, fest steht, daß die jetzt erörterte Notwendigkeit der
individuellen Anpassung nicht nur eine Beeinflussung der Lebensweise oder
Lebensbedingungen in sich schließt, sondern ebenfalls zu einer Veränderung
des Lebensgefühls führt. Darunter soll die Entfaltungsweise der jedem
Menschen zukommenden Persönlichkeit verstanden werden. Sogleich sei

bemerkt, daß diese zwischen Umwelt und Persönlichkeitsformung bestehende

Beziehung schon immer bekannt gewesen ist und zum Beispiel eine der
ergiebigsten Quellen für das literarische Schaffen darstellt.

Die geforderte Anpassung des Individuums an die Konsequenzen, die
sich aus dem Primat der kollektiven Selbsterhaltung ergeben, erstreckt sich
aber nicht nur auf den soeben skizzierten Bereich in seiner herkömmlichen
und bekannten Wandelbarkeit. Vielmehr drängt sich die Vermutung auf,
daß die heute geforderte Anpassungsbereitschaft bei weitem jegliches, im
Bereich einer durchschnittlichen Persönlichkeitsgestaltung liegende
Anpassungsvermögen übersteigt. Und da diese Forderung unerbittlich ist,
findet eine Anpassung ohne Persönlichkeitsformung statt; es entsteht ein
Umweltsbezug, für den die einzelne Person nicht mehr das Maß liefert. Eine
solche Entwicklung muß notwendigerweise zu Störungen führen, die — wie
die Psychotherapie zu berichten weiß — von umfassender Natur sein können.

Diese Art von Störungen müssen solange eintreten, als ihre Ursache nicht
behoben ist, also solange als die für die Anpassung zu erfüllenden
Bedingungen jene in der Persönlichkeitsentfaltung eines Individuums liegenden
Möglichkeiten übertreffen. Da nicht zu erwarten ist, daß diese Ansprüche in
Zukunft kleiner werden, indem sie sich wieder dem Maß des Menschen
angleichen, ist es naheliegend, nach Wegen und Weisen zu suchen, um den
Menschen anpassungsfähiger zu machen. Solche werden denn auch heute
diskutiert. So wird etwa die Möglichkeit erwogen, durch Änderung der
Genstruktur einen ,Über-Menschen' zu erzeugen, der den neuen Lebensbedingungen

gewachsen wäre (vgl. F.Wagner, Die Wissenschaft und die
gefährdete Welt, München 1964, 225 ff).

Mögen sich auch die Voraussetzungen zur Verwirklichung dieser Pläne
erst abzuzeichnen beginnen, so sind solche Entwürfe doch Symptome einer
Entwicklung, die es klarzulegen gilt, will man sie verstehen, und das heißt:

1188



in den Bereich des Menschlichen ziehen. Von den entsprechenden
Wissenschaftsrichtungen kann aber diese klärende Arbeit nicht erwartet werden, da

diese, ihrem Auftrag entsprechend, mit der Realisierung ihrer Projekte und
Formulierung neuer Pläne ausgelastet sind.

Doch wie wäre es, wenn man sich zu diesem Zweck an die Philosophie
wenden würde? In der Annahme, diese sei bereit, sich einer solchen Aufgabe
zu widmen, müßte sie sich schon allein durch diese Bereitschaft von
jenen Wissenschaften unterscheiden, in denen sich diese Aufgabe gemeldet
hat.

Nun gibt es aber in jedem Wissenschaftsbereich Entwürfe, deren Bedeutung

und Tragweite dadurch zu klären sind, daß sie in einen das
angestammte Problemfeld sprengenden Fragehorizont gestellt werden. Unter der

Voraussetzung, daß die Philosophie für solche Fragestellungen zuständig ist,
müssen sich in jeder Parzelle des Wissenschaftsfeldes philosophisch bedeutsame

Erscheinungen finden lassen. Und unter dieser Annahme können die
wissenschaftlichen Entdeckungen Anstoß zu philosophischen Betrachtungen
sein. Wir wissen, daß dies seit jeher der Fall war; doch von diesem Anstoß
soll jetzt nicht die Rede sein.

In jedem Wissenschaftszweig gibt es zudem noch ein Wollen und Tun, um
deren Verständnis sich die entsprechende Wissenschaft nicht bemühen kann,
ohne auf die ihr eigentümliche und sie ausmachende wissenschaftliche Tätigkeit

zu verzichten. Anderseits hat jeder Wissenschaftler ein Wissen von der
Wissenschaftlichkeit seines Tuns, mag nun dieses präzis oder verschwommen
sein. Hier meldet sich die Aufgabe einer Erfassung der tragenden Momente
im Wissenschaftscharakter einer Wissenschaft sowie der Bedingungen,
welche diese ermöglichen. Heute versucht man, diese Aufgabe
wissenschaftsimmanent zu lösen. Als solche ist sie das Thema der sogenannten
Wissenschaftstheorie, welche auch Philosophy of Science oder Epistemologie
genannt wird. Auf sie wollen wir eingehen, da sie einen wichtigen Aspekt
einer Seite jener Kluft zwischen Philosophie und Wissenschaft darstellt, von
der wir zu Beginn sprachen.

Unter den vielfältigen Bemühungen moderner Wissenschaftstheorien
wählen wir ein Beispiel, das wegen seiner umfassenden Anlage stellvertretend

für andere, ähnliche Unterfangen sein kann. Wir meinen jenen, in
der Encyclopédie de la Pléiade unter der Leitung von Jean Piaget 1967

erschienenen Band Logique et connaissance scientifique. Auf ihn werden sich die
kommenden Ausführungen beziehen, welche sich in der Hauptsache auf die

Freilegung eines möglichen Ursprunges dieser — Wissenschaftstheorie

genannten — Erscheinung beschränken werden.
Die Vertreter dieser Wissenschaftstheorien sind sich bewußt, daß die

Wurzeln derselben in jener Logik liegen, welche auf Aristoteles zurückgeht.
Ihren eigentlichen Anlaß sehen sie aber in jenen Erscheinungen, denen man

1189



den Namen Grundlagenkrisen gegeben hat. Diese zeichnen sich durch eine

Erschütterung der überlieferten Gewißheit aus, was für die betroffenen
Wissenschaften einer Infragestellung des in ihnen gültigen Wahrheitsbegriffes
gleichkommt. Deshalb war eine der Folgen dieser Krisen das Bedürfnis
nach Klärung der Wahrheitskriterien. Entsprechend dem durch das Ideal
der exakten Wissenschaften bestimmten Wissenschaftsanspruch waren diese
Kriterien immanent zu bestimmen, das heißt innerhalb des Gegenstandsbereiches,

den jene Einzelwissenschaften umfaßten und ausmachten. Damit
war die Aufgabe gestellt, wissenschaftsimmanent die Bedingungen
freizulegen, welche die als Wahrheit ausgelegte Gewißheit zu gewährleisten
vermochte.

Dieser Aufgabenstellung entsprangen die modernen Wissenschaftstheorien,

welche sich in kurzer Zeit zu eigenständigen Disziplinen entwickelten.

So führten diese Theorien zu differenzierten methodologischen Erkenntnissen,

zum Nachweis der grundsätzlichen Begrenztheit der Formalisierbar-
keit von Evidenzkriterien oder etwa zur Einsicht in die prinzipielle Unbe-
schränktheit der Möglichkeit neuer wissenschaftlicher Theorien. Dabei handelt

es sich um eine Entwicklung, die zwar ihre eigene Gestalt noch sucht,
aber aus dem Bewußtsein ihrer Wissenschaftlichkeit heraus sich jetzt schon
als unabschließbar weiß.

In ihr hat aber die Philosophie in ihrer traditionellen Form keinen Ort
mehr. So schreibt Piaget:

«Or, l'illusion fondamentale contre laquelle nous cherchons à nous
élever consiste à croire que l'on peut trouver la vérité par simple réflexion,
sans sortir de son cabinet de travail ou de sa bibliothèque: la vérité ne
s'obtient que par déduction, mais au moyen d'algorithmes précis, ou par
expérience, mais à l'aide de contrôles précis. Ce sont ces algorithmes ou ces

contrôles qui distinguent les sciences de la philosophie, et non pas la nature
des problèmes enjeu» (a.a.O., 13).

Dem philosophischen Glauben an eine Wahrheit, die durch ,einfaches
Überlegen' im Raum der Bücher gefunden wird — wahrlich eine
naivromantische Fassung des philosophischen Ringens um Wahrheit —, wird
eine doppelte Forderung gegenübergestellt: Wahrheit ist nur in einer Ableitung

zu gewinnen, die den Kriterien der mathematischen Logik genügt,
oder im Experiment, das eindeutigen Bestimmungen der Nachprüfbarkeit
unterworfen wird. Die Präzisierung der in diesen allgemein formulierten
Forderungen erwähnten Verfahrensweisen gehört zu den vornehmsten
Aufgaben der modernen Wissenschaftstheorie. Und dieser Auftrag ist von großer
Tragweite, insofern der wissenschaftliche Fortschritt auf mannigfaltige
Weise von dessen erfolgreichen Erfüllung abhängt. Da es sich zudem um
eine wissenschaftsimmanente Betrachtung des in den Einzelwissenschaften
befolgten Vorgehens handelt, spiegeln die Wissenschaftstheorien den in den

1190



Einzelwissenschaften erreichten Reflexionsgrad wider. Jener kann aber
keinesfalls durchgängig der gleiche sein, wenn als Maßstab die beiden von
Piaget angeführten Forderungen beigezogen werden. Diese Differenzierung
führt zu einer Rangordnung innerhalb der sogenannten Naturwissenschaften
und zudem zu einer bedenklichen Vertiefung der heute geläufigen
Unterscheidung zwischen Geisteswissenschaft und Naturwissenschaft.

Von diesen beiden Forderungen behauptet Piaget, daß sie auf eine exklusive

Weise Wahrheit gewährleisten. Eine solche Exklusivitätsbehauptung ist
immer fragwürdig. Ihre Fragwürdigkeit wird besonders deutlich, wenn man
bedenkt, daß in der Wissenschaft die Wahrheit, wenn es sich nicht um eine
formale oder logische Wahrheit handelt, in der Übereinstimmung des

Erkannten mit dem Zu-Erkennenden besteht, also in der adaequatio rei et
intellectus. Trifft es aber — so müssen wir fragen — tatsächlich zu, daß diese
Übereinstimmung ausschließlich durch Deduktion und Experiment
gesichert werden kann? Für ein weites Feld der Wissenschaft ist diese Frage zu
bejahen. Anderseits bedarf es nur eines Hinweises auf die alltägliche
Erfahrung, um zu erkennen, daß diese Bedingungen nicht für jegliche Form
von Wissen bindend sind. Darf aber daraus geschlossen werden, daß für
diese Wissensformen kein Anspruch auf Wissenschaftlichkeit besteht? Die
von Piaget genannten Wahrheitskriterien führen denn auch zu einer
Einschränkung des Wissenschaftsbegriffes, der nur jene Erkenntnisse umfaßt,
welche seiner Auffassung nach diesen Kriterien zu genügen vermögen. So

trifft der Name Wissenschaft — seiner Enzyklopädie entsprechend — heute
auf fünf Wissensbereiche zu. Es sind dies das mathematische Wissen, dann
das weite Feld der Physik, die biologischen Wissenschaften, die
psychologisch-soziologischen Wissenschaften, zu denen unter anderem auch die
Linguistik gezählt wird, sowie die Ökonomie in ihren verschiedenen
Ausprägungen.

Obwohl für Piaget diese Gliederung keine endgültige ist und er die
Möglichkeit zur Aufnahme neuer Erkenntnisbereiche ausdrücklich offen läßt,
bekundet sich doch in dieser Aufzählung die Tendenz zu einem
wissenschaftlichen Isolationismus, die zu beachten ist. Die Legitimation dieser
Tendenz liefern die zitierten Wahrheitsbedingungen. Denselben liegt wiederum

eine Bestimmung der Wahrheit zugrunde, die sich auf Erfahrungen
stützt, welche wir, Piaget folgend, Grundlagenkrise nannten. Aber trotz
der Kenntnis dieses Hintergrundes ist die isolationistische Tendenz
bedenkenswürdig, weil ihr eigentliches Ziel die Autonomie der Wissenschaft
ist. Und Autonomie meint hier wissenschaftsimmanente
Wahrheitsbegründung.

Die Folgen — ob positiver oder negativer Art — die sich aus dieser
Anlage ergeben können, sind heute noch nicht überblickbar. Deshalb geht es

uns jetzt auch nicht um wertende Prognosen. Sondern es geht uns nur darum,

1191



im Vertrauen — das kein blindes ist — auf die gestaltende Kraft und
erhaltende Macht der des Menschen Pflege überlassenen Gewalten jene
aufleuchten zu sehen, die unserer Zeit zugrunde liegen. Wir wissen von
einer Epoche, da hießen sie Logos, Nous oder Philia. Dem modernen
Menschen aber scheinen diese Mächte namenlos zu sein. Einen Hinweis, wo sie

zu suchen sind, liefert die Wissenschaft, die — im Unterschied zur Episteme
der Griechen — eine technische ist.

Doch wenden wir uns wieder unseren Überlegungen zu. Wir sprachen von
dem in den Wissenschaftstheorien liegenden Zug zur Autonomie.

Eine der sich nicht aufdrängenden, demzufolge schwer diagnostizierbaren
Auswirkungen desselben ist die angetönte Abhängigkeit der Menschheit von
den Kräften, welche sie nährt. Eine andere Konsequenz ist das in gewissen
Wissenschaftsrichtungen mit Vehemenz sich meldende Bedürfnis nach
Befreiung von den überlieferten Bindungen zur Philosophie. Denn die tradierte
Pflege dieser philosophischen Verwurzelung wird von den Fachvertretern
als ein Hindernis für die Entfaltung ihrer Wissenschaft empfunden. Eine
Erklärung für diese Haltung liefert der erwähnte Versuch wissenschaftsimmanenter

Letztbegründung : die Tendenz zur Autonomie. Damit haben wir
einen der Aspekte der Kluft genannt, welche Philosophie und Wissenschaft
trennen soll.

In enger Beziehung dazu steht ein anderer Aspekt, der im Versagen
der Philosophie als scientia scientiarum liegt, das in seiner Vielseitigkeit
jetzt nur nach zwei Hinsichten erwähnt werden soll.

Einmal war die Philosophie nicht in der Lage, eine den zitierten
Wahrheitsanspruch zufriedenstellende Begründung für den Erfolg der jüngsten
naturwissenschaftlichen Theorien zu geben. Sie versagte sogar in der Form
des logischen Positivismus, welche das bis anhin konsequenteste Unterfangen
war, sich dem Ideal der exakten Wissenschaften anzupassen.

Es gelang der Phüosophie trotz wiederholter Ansätze aber auch nicht,
sich selbst als exakte Wissenschaft zu konstituieren. Dies dürfte heute
feststehen, weshalb die Notiz, die Edmund Husserl 1935, also gegen Ende seines

Lebens machte, in ihrer ganzen Tragweite ernst zu nehmen ist: «Philosophie
als Wissenschaft, als ernstliche, strenge, ja apodiktisch strenge Wissenschaft
— der Traum ist ausgeträumt» (Husserliana VI, 508).

Was in dieser Notiz hinsichtlich des Wissenschaftsanspruches der
Philosophie mitgeteilt wird, hat Martin Heidegger für den philosophischen
Anspruch der Wissenschaft erkannt. Denn ein solcher Anspruch kann solange
nicht bestehen, als Wissenschaft an ihrem Auftrag festhält, Theorie des

Wirklichen zu sein (Vorträge und Aufsätze, 46). Und das Wirkliche meint
hier nicht nur das Physikalische etwa im Sinne der cartesianischen res

extensa, also das in Raum und Zeit Stehende. Die Begründung dieser
Einsicht hat Heidegger in einen Satz gefaßt, den er selbst als für das gewöhnliche

1192



Vorstellen anstößig bezeichnet. Der Satz lautet: «Die Wissenschaft denkt
nicht» (Vorträge und Aufsätze, 133).

Das in diesem Satz Angezielte wollen wir aufnehmen, ohne eigens nach
dessen Sinn bei Heidegger zu fragen. Indem wir uns ihm zuwenden, betreten
wir sozusagen offiziell die andere Seite der Kluft, welche zwischen
Philosophie und Wissenschaft bestehen soll. Denn inoffiziell befanden wir uns
schon von Anfang an auf derselben.

Fürwahr, der Satz «Die Wissenschaft denkt nicht» muß Anstoß erregen.
Er kann aber auch Anlaß geben zur Frage, was Heidegger hier unter Denken
verstanden haben will. Vielleicht kann ein solcher Satz sogar die Bereitschaft

zu grundsätzlicherem Fragen wecken, etwa zur Frage: Was heißt
Denken? Aber solches Fragen dürfte immer selten gewesen sein. Eigentlich
müßte diese Seltenheit heute Staunen erwecken, wenn man an den fast
schrankenlos sich manifestierenden Willen zu fragen erinnert, der in den
Wissenschaften herrscht und deren Fortschritt gewährleistet. Die Seltenheit
solchen Fragens wird aber verständlicher, wenn man zugibt, daß die Art
dieser Fragen — wir wollen sie die Was-Frage nennen — außerhalb des

Aufgabenkreises dessen liegt, was wir bis anhin Wissenschaft nannten.
Anderseits melden sich Was-Fragen immer wieder, und zwar mit einer

merkwürdigen Hartnäckigkeit. Wir wollen jetzt nicht untersuchen, welchem
Grund sie entspringen, es genügt, ihre Faktizität anzuerkennen. Hingegen
soll wieder einmal daran erinnert werden, daß es zum Wesen jeder Frage
gehört, einen Vorgang auslösen zu können, dessen Verlauf im Zeichen des

Erfragten steht. Diese Abhängigkeit bestimmt das Formal-methodische und
das Material-inhaltliche des Vorganges selbst. Während im Alltag oder
Außerwissenschaftlichen diese Abhängigkeit überhaupt nicht wahrgenommen

wird oder belanglos bleibt, war und ist die Erkenntnis ihrer Tragweite
ein entscheidendes Moment in der Gewinnung der wissenschaftlichen
Betrachtungsweise. Und es ließe sich nachweisen, daß alle Entdeckungen im
Bereiche der Naturwissenschaften, daß die Entwicklung der Technik sowie

jede neue Einsicht innerhalb der sogenannten Geisteswissenschaften in einer
besonderen Beachtung, ja Thematisierung solcher Abhängigkeit beruht.

Wir haben bemerkt, daß es dem Wesen der Frage entspreche, einen

Vorgang auslösen zu können, dessen Ablauf im Zeichen des Erfragten steht.
Diese Redewendung hat uns zum Begriff der Abhängigkeit geführt, in
welchem die Frageentfaltung zum Erfragten steht. Demnach operierten wir mit
der Vorstellung eines gleichsam aus dem Verborgenen heraus auf den Modus
des Suchens wirkenden Gesuchten. Obgleich dieses Bild irreführend sein

kann, wollen wir es keiner Korrektur unterziehen, da es eine — wenn auch

ungewohnte — Fassung jenes Schemas ist, an dem die Wissenschaftstheorie
ihren Begriff von Wahrheit expliziert. Wir meinen das Modell der
Übereinstimmung des Erkannten mit dem Zu-Erkennenden.

1193



Im Hinblick auf die Bedeutung, welche dieser Zusammenhang zwischen
einem durch eine Frage ausgelösten Vorgang und dem Erfragten für das
Wissenschaftliche besitzt, ist es verständlich, daß diese Beziehung selbst zu
einem Befragten werden konnte. So ist sie heute Gegenstand von zwei
Disziplinen. Die eine heißt Hermeneutik, bei der anderen handelt es sich

um die Wissenschaftstheorie, von der wir gesprochen haben. Daß es gerade
deren zwei sind, mag zum Teil historisch bedingt sein. Die eigentliche Ursache
ist aber bei jenem Anlaß zu suchen, den Descartes dazu geführt hat, die
Gesamtheit des Seienden in einen denkenden und einen ausgedehnt-räumlichen

Teil zu gliedern. Es ist aber auch — dies sei thetisch hingestellt —
derselbe Grund, dem die Was-Frage entspringt, und von dem jetzt nicht die
Rede sein soll.

Denn um von diesem Grund zu sprechen, müßten wir uns zu dem
entschließen, was Heidegger in seinem Satz: «Die Wissenschaft denkt nicht»
der Wissenschaft abspricht. Wir müßten bereit sein, in die Kluft
einzusteigen, die Philosophie und Wissenschaft trennt, also einen Gang antreten,
der seit jeher ein Wagnis ist, weil in ihm — wir bleiben bei unserem Bilde —
das Erfragte das Fragen selbst ist. Ein solches Fragen kennt weder ein
Bestimmtwerden durch das Erfragte, noch eine Übereinstimmung von
Erkanntem und Zu-Erkennendem, also keine Wahrheit im Sinne der adaequatio.
Denn ein solches Fragen hat keinen Gegenstand im geläufigen Sinne des

Wortes, der ein Gegen-über-Stehen meint. Vielmehr ist ein solches Fragen
immer schon bei sich, weshalb es, wenn es einmal zum Wort drängt, das

nicht Dichtung ist, dies mit Vorliebe im Bild des Lichtes tut. Das Wort von
diesem Bei-sich-Sein, obwohl es sich an der Helle ausrichtet, bleibt aber
meistens im Dunkeln. Dies ist eine alte Einsicht; ihre aktuellste Metapher
ist das Höhlengleichnis in der Politeia und eines der erregendsten Beispiele
für das Eingeständnis der dabei zu erfahrenden, grundsätzlichen Beschränktheit

der Mitteilbarkeit die berühmte Stelle in Piatons Siebentem Brief.
Aber solches Fragen ereignet sich nur auf Anstoß; und dieser erweist

sich für des Menschen Existenz als anstößig. Eine bis anhin wichtige Form
solchen Anstoßes war die Philosophie in ihrem schulmäßig-traditionellen
Gewände. Heute ist es die Wissenschaft. Obwohl diese schon alt ist, hat sie

erst in jüngster Zeit begonnen, eine anstößige Gestalt anzunehmen. Und als
solche ist die Wissenschaft zu einem Zeichen unserer Zeit geworden, dessen

Gehalt wir fragend zu bedenken haben.

Die vorstehenden Überlegungen wurden am 2. Dezember 1967 als Antrittsvorlesung
an der Universität Zürich vorgetragen.

1194


	Wissenschaft als Anstoss

