Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

BILDUNGSREISEN DES NEUNZEHNTEN JAHRHUNDERTS

Der Zufall will es, daB in diesem Jahr zwei
Italienbiicher des 19.Jahrhunderts erschei-
nen: Ferdinand Gregorovius’ «Wanderjahre
in Italien» (1856—1877) und Hippolyte
Taines «Reise in Italien» (1860): dieses das
Werk eines Historikers, jenes geschrieben
von ecinem kunst- und literarhistorisch
orientierten Geschichtsphilosophen. Das
Buch von Gregorovius erscheint in voll-
stindiger Ausgabe, versehen mit einer aus-
fihrlichen Einleitung von Hanno-Walter
Kruft, dasjenige von Taine in der alten
Ubersetzung von Ernst Hardt, aber ziem-
lich gekiirzt.

Der eine oder andere Leser mag sich
fragen, ob solche Neuausgaben nétig seien,
heute noétig seien. Sind nicht viele Erkennt-
nisse auf dem Gebiet der Geschichte wie der
Kunstgeschichte, die fiir Gregorovius so
gut wie fiir Taine als selbstverstindlich
galten, von der wissenschaftlichen Entwick-
lung korrigiert worden, und ist micht fir
eine Zeit mit einer so neuen Art des Rei-
sens der Bericht {iber eine Bildungs- und
Forschungsreise alten Stils unwiderruflich
uberholt und wertvoll nur als Dokument
fiir den Bildungsbegriff des alten Biirger-
tums ?

Auch wer sich diesen Biichern mit zeit-
bewulliter Skepsis naht, wird sich ihrem
Zauber kaum ganz entzichen kénnen. Denn
sie vermitteln, jedes auf seine Art, was die
heutige Geisteswissenschaft weder geben
kann noch geben will: eine erstaunliche
Fiille des Wissens, aber nicht beschrinkt
auf ein Gebiet, sondern deren viele zusam-
menfassend; Vergangenheit in der Kulisse
der Gegenwart gesehen; verschiedene Zei-
ten, Kunst und Geschichte miteinander
verbunden — und alles erginzt und belebt
durch die immer wieder auftauchenden
Hinweise auf eine mit Sorgfalt und GenuB3
durchgefiihrte Bildungsreise. Ein Hauch des
Dilettantischen liegt, bei aller Griindlich-
keit, Uber solchen Werken, ihr Autor

prisentiert sich weniger als objektiv be-
richtender Gelehrter denn als genieBender,
erlebender, denkender Mensch.

*

Von Ferdinand Gregorovius wissen wir,
daB er ein zuriickhaltender Mensch war,
der, trotz mancherlei Freundschaften, sei-
ner eigenen Wege ging und sich mit Hin-
gabe seinem wissenschaftlichen Werk
widmete. Falls wir dies nicht wiiiten, kénn-
ten wir es seinem Werk entnehmen — vor
allem diesem vorliegenden, das zwar ein
personliches Buch ist, Bericht und Auf-
zeichnungen aus Reisetagen enthélt — und
in dem doch der Schreibende fast vollig
hinter dem Gesehenen zuriicktritt, nichts
ist als ruhiger Beobachter, Betrachter,
Erzihler. Sein Blick richtet sich sachlich
und ruhig auf die Landschaft Italiens, sein
Gesprich zieht die Menschen heran, denen
er begegnet (den kulturbegeisterten jungen
Mann etwa, dessen Geschichte er iiber den
Ladentisch hinweg erfihrt): aber die
Gegenwart wird ihm erst richtig gegen-
wirtig, wenn er ihre Vergangenheit kennt.
Hier scheinen seine Kenntnisse grenzenlos
Zu sein.

Wihrend zweier Jahrzehnte arbeitete
Gregorovius an seinem wissenschaftlichen
Hauptwerk, der «Geschichte der Stadt
Rom im Mittelalter»; er lebte kontinuier-
lich in Rom, Reisen fithrten ihn wohl aus
dem Umkreis der Stadt, aber kaum aus
Italien, und das Ergebnis dieser Reisen sind
die vorliegenden Reiseberichte, zunichst
fiir Zeitungen geschrieben, dann zum Buch
zusammengefaBt. Dieses Nebenwerk eines
gewichtigeren, griindlicheren, eines eigent-
lich wissenschaftlichen Werkes ist aber
selber wieder ein gewichtiges Buch von fast
1000 Seiten geworden, griindlich und ge-
lehrt, aber freilich auch lebendig, weil hier
Geschichte erzihlt wird mit einer unmittel-
bar gestaltenden Kraft, weder Bilderbuch

1105



noch Lehrbuch, eher Epos, stiickweise
erzihlt, angeleuchtet durch die Landschaft,
in die es gehort. Geschichte fesselt Grego-
rovius, wo immer sie ihn beriihrt: er hat als
einer der ersten das italienische Mittelalter
beschrieben, aber wenn er die Insel Elba
besucht, kann er nicht anders, als den letz-
ten Jahren Napoleons erinnernd nachzu-
gehen. Seine Darstellensweise ist dabei
durchaus synthetischer Art, wie er dies
selber als Aufgabe des Kulturhistorikers
definiert:

«Denkmdler sind psychologische Offen-
barungen des Lebens der Menschheit. Der
Architekt und der Kunstkenner mifit und
zergliedert sie, und er ordnet sie den Syste-
men der Kunstgattungen und Stile ein: der
Kulturforscher bringt sie in synthetischen
Zusammenhang mit dem Leben selbst,
und er wiirde das innerst Wahre und Wirk-
liche angedeutet haben, wenn es ihm ge-
linge, nach Denkmilern den geistigen
Organismus des Menschengeschlechts zu
ermessen, aus dessen Bildung und Denk-
weise gewisse Schopfungen mit Naturnot-
wendigkeit entspringen muf3ten.»

Wenn aber Gregorovius auch ein zu-
riickhaltender Mensch war, so doch gewil3
kein gefiihlloser. Sein Buch zeigt nicht nur
einen eminenten Sinn fir historische Zu-
sammenhdange, nicht nur Bewunderung des
Kunstenthusiasten, sondern — es ist dies
der vielleicht lebendigste, ja rithrendste Zug
des Werkes — teilnehmendes Mitleid mit
den Menschen, welche die historische Ent-
wicklung zu erleiden hatten. Nicht daB er
sich selber in den Figuren verlore, sich mit
ihnen identifizierte: er bleibt, wenngleich
von Mitleid erfiillt, der ruhige Betrachter.
So zeichnet er das Bild des rémischen
Gettos, erzdhlt die Geschichte seiner Be-
wohner. Die religiose Verfolgung ist ihm,
dem Humanisten, so unbegreiflich wie reli-
gioser Fanatismus; die Juden selbst sind
fir ihn eine « Menschensekte», die er chne
Abneigung, aber nicht vollig ohne die Vor-
urteile seiner Epoche betrachtet: die Zeiten
der Verfolgung liegen fiir ihn tief in der
Vergangenheit, und noch liegen jene ent-
setzlichen Zeiten weit in der Zukunft, wo die
furchterlichste aller Verfolgungen uns auch

1106

an der Nennung von sogenannt jiidischen
Eigenschaften hindert, wie sie fiir einen
Gregorovius vollig natiirlich ist.

Entwirft Gregorovius solchermalBlen
vom Getto ein freskoartiges Bild, in dem
Mitleid und Freude an der grotesken
Szenerie sich mischen, so spricht reinste
menschliche Sympathie fiir die Opfer ge-
schichtlicher Kdmpfe aus seinem Bericht
uber die Nachkommen des Hohenstaufen
Manfred. Die Toleranz und GroBziigigkeit
Friedrichs II. (Manfreds Vater) ist ohnehin
dem urbanen Geiste Gregorovius’ nahe : mit
Bewunderung spricht er von dessen Lei-
stung und mit desto reinerem Mitleid von
jenen, die, noch als Kinder in den Sturz der
Groflen hineingezogen, nach dem Tode
ithres Vaters in zartestem Alter von der
Mutter getrennt und ein Leben lang unter
schindlichsten Bedingungen im Kerker ge-
halten wurden, bis zu ihrem Ende, das sich
in geschichtlichem Dunkel verliert. Fol-
gendermaBen schildert Gregorovius den
auf hoheren Befehl erfolgten Transport der
Gefangenen von einem Kerker zum andern:
«Der weite Ritt von Castel del Monte nach
Neapel, durch das schone Land ihrer Viter,
ihr eigenes rechtmiBiges Erbe, im heiBen
Sonnenbrande, mubBte fir diese armen
Gefangenen hochst qualvoll sein, obwohl
ihnen hier zum erstenmal wédhrend eines
hinter Kerkermauern hingebrachten Men-
schenalters der lingere Genufl von Luft
und Licht gewidhrt wurde.» Nie, so scheint
uns, hat Gregorovius mit mehr Gefiihl der
Nihe geschrieben als hier, nie sich selber
mehr in die Figuren der Geschichte ver-
setzt, als wo menschliche Teilnahme fir
jene ihn beseelt, die hoch geboren wurden
und doch, «im vollsten Sinne des Wortes
von der Welt verlassen und vergessen»,
qualvolle Lebenstage zu fristen hatten.

*

Das Buch von Taine ist in Briefen an den
Herrn X in Paris abgefal3t. Obgleich die
Briefform vom Autor durchaus nicht ernst-
genommen und durchgehalten wird, der
Briefempfinger dem Leser auf keine Weise
gegenwdrtig ist und der Autor sich seiner
nur in einem gelegentlichen « Komm und



sich selbst» oder «ich habe dir verspro-
chen» zu erinnern scheint, ist diese Form
doch bezeichnend fiir den Stil des Buches,
der ungleich personlicher und spontaner ist
als wir ihm beim zuriickhaltenden Gregoro-
vius begegneten, getragen von der Stim-
mung des zufidlligen, dennoch von Wirk-
lichkeit erfiillten Augenblicks. Kiinstle-
rische Sensibilitit, verbunden mit unge-
wohnlicher Gestaltungskraft, bestimmt die-
ses dem AuBen zugewandte, vom AuBen
inspirierte Werk, in dem weder Inventar des
Gesehenen noch Erkenntnis historischer
Gesetze das Wichtigste zu sein scheint,
sondern das von sinnlicher Nidhe diktierte
Erlebnis des Wahrgenommenen. Im Gegen-
satz zu der sachlich abrundenden Dar-
stellung Gregorovius’ mischt sich hier ein
unverkennbar impressionistisches Element
in die Darstellung, und Taine bemiiht sich
auch auf keine Weise, seine Hingabe an
den Augenblick und seine Stimmung zu ver-
leugnen. Fast programmatisch beginnt er
das Buch mit folgendem Satz: «Sicherlich
ist es unklug, hier seine ersten Eindriicke,
so wie man sie hat, zu verzeichnen, aber
da man sie hat, warum sie nicht verzeich-
nen? Ein Reisender soll sich wie ein Ther-
mometer behandeln, und ich werde das —
zu Recht oder zu Unrecht — heute wie mor-
gen tun.» Er tut es aber nicht nur «heute
wie morgen», sondern immer wieder, zum
Gliick des Lesers: aus diesem Ernstnehmen
des Augenblicks lebt das Buch, ersteht
darin das Bild der vergangenen, in Kunst-
werken aufgespeicherten und gespiegelten
Welt und der gegenwiirtigen Umgebung.
Wenn sich von Gregorovius sagen lieB3,
daB Geschichte ihn fesselt, wo immer sie ihn
beriihrt, so gilt von Taine, daB} alles Ge-
schaute, vom Auge Wahrgenommene ihn
bewegt und aufrihrt: in Bildergalerien,
Palédsten, Menschengesichtern — und dann
in der Natur, in den Spiegelungen und
Nuancen des Meeres und des Himmels, die
er immer wieder, auch hier ein verfrithter
Impressionist, mit Worten wiedergeben
will, die Sache und sein Gefiihl dariiber in
eins zusammenfassend. Denn es liegt Taine
nicht, sein Urteil {iber das Gesehene hinter
sachlicher Gerechtigkeit zu verbergen:

sein Buch dokumentiert die schwankende
Skala seiner Empfindungen, sein im Ver-
laufe der Reise wechselndes Urteil.

In Rom erlebt er die Auseinander-
setzung mit einer ihm wesensfremden und
ihn doch faszinierenden Welt, in Florenz
glaubt er in der Anmut der Kunst wie der
Landschaft einen Héhepunkt des Genusses
zu finden: aber indem er die Entwicklung
der florentinischen Malerei zur Renais-
sance hin und aus der Renaissance weg
nachzeichnet und indem er seine Reise
nach Venedig fortsetzt, ist es, als wende sich
sein Geschmack vom Gleichgewicht der
Renaissance zur Bewegtheit des Barock.
Das geht so weit, daBl Taine in Venedig
bedauert, nicht die ganze Reisezeit in
Venedig zugebracht zu haben. Der Leser
allerdings wird sein Bedauern nicht teilen.
Denn die Qualitit von Taines Beobachtung
steigt nicht etwa mit zunehmender Begei-
sterung, seine Bewunderung fihrt ihn nicht
zu tieferer Erkenntnis als das Gefiihl der
Fremdheit. Seine AuBerungen {iber Rom
gewinnen gerade durch den Ausdruck stau-
nender Ablehnung Relief, und das Gefiihl
der Distanz und Abneigung ist ihm kein
minder guter Fuhrer als die Begeisterung.

Wenn bei Gregorovius die Tendenz zu
uiberblickender Synthese deutlich wurde,
so hier eine erstaunliche Begabung der Ein-
fuhlung in vergangene Zeiten, ja der Identi-
fikation mit Menschen und dem Lebensge-
fiihl vergangener Zeit: aus der Bauart der
Villen erschlieBt er das Weltgeftihl ihrer
fritherer Besitzer, er lebt mit Michelangelo
und Raffael, im Kolosseum stellt er sich das
Gefiihl des geopferten Kampfers vor.

Sein Spursinn wird gestiitzt durch um-
fangreiche Lektiiren. Dabei ist es hochst
aufschluBreich, zu sehen, wie er diese Lek-
tiire treibt: griindlich, gewiB, aber nicht
systematisch, mehr nach der Fagon des
enthusiastischen Liebhabers als des kriti-
schen Gelehrten. So liest er in Rom Homer
und findet, da3 die Lektiire ihm mehr als
alles andere das Wesen der beobachteten
Kulturen aufschlieBe. Aus Florenz schreibt
er: «Zwischen zwei Bauwerken liest man
in einem Kaffeehaus, unter einer Loggia,
ein Stiick (aus einem Buch des Dino

1107



Compagni), einen Streit, eine Befreiung
oder einen Aufstand, und die stummen
Steine fangen an zu sprechen.»

Hier redet gewiB nicht der systematische
Gelehrte, vielmehr der Kinstler, der fiir
seine Intuition Stiitze, Anregung und
Korrektur aller Art braucht und nur so die
Atmosphidre vergangener Zeit erspiiren
kann.

Aber Taine fiihlt sich nicht nur bis zur
Identifikation in die Vergangenheit ein,
sondern bleibt zugleich Biirger seiner eige-
nen Zeit, und dies mit duBerster BewuBtheit,
ja geschichtsphilosophischer Klarheit. Er
bleibt: Bilirger einer zivilisierten Epoche
der Geschichte, als deren Vorteil er die
Humanitét, als deren Nachteil er gelegent-
lich eine zu starke Betonung des Intellekts
sieht. So ergreift ihn Bewunderung fiir die
Zeiten, in denen der Mensch eine harmo-
nische Ganzheit bildete, fern von der
Schwichung durch die Uberbetonung des
Intellekts, gleichzeitig aber leitet ihn schau-
dernder Spiirsinn fiir das Grauenhafte in
der Geschichte. Im Kolosseum stehend,
1aB8t er sich fir Awugenblicke von der
GroBe des Bauwerks berauschen, dann aber
wird er sich bewuBt, wozu es diente. «Die
Augen heben und senken sich und klettern
wieder die drei Stockwerke aus Bogen auf
und auf die michtige, sie beherrschende
Mauer hinauf; dann sagt man sich, daB das
Jjaein Zirkus war, daB diese Stufen hundert-
undsiebentausend Zuschauer fillten, daB
all das zugleich schrie, Beifall klatschte und
drohte, daB finftausend Tiere getdtet wur-
den, daB zehntausend Gefangene in dieser
Umfriedung kimpften, und man bekommt
eine Vorstellung vom rémischen Leben.»

Solche Stellen finden sich immer wieder,
und sie fesseln uns Heutige vielleicht mehr
als jene der schrankenlosen Bewunderung.
Die Zeichen vergangener Grausamkeit
liben eine geheime Faszination auf Taine
aus: manchmal sind sie ihm Zeichen einer
bewundernswerten sinnlichen Kraft, hiu-
figer aber schaut er darauf mit dem Schau-

1108

der des humanen und seiner humanen Um-
gebung sicheren Menschen. Wenn sich von
Gregorovius sagen 1iBt, daB er mit Mitleid
auf die Schicksale vergangener Geschlech-
ter blickt, so von Taine, daB er von Ent-
setzen iibermannt wird iiber das, was in den
Friihzeiten der Menschheit moglich war.
Dieses Entsetzen, der Wille, das Grauen-
hafte in sein Menschenbild aufzunehmen,
ist es vor allem, was uns an Taine so mo-
dern, so heutig anmutet. Er sieht ungleich
tiefer in das Dunkel hinab als Gregorovius,
wohl iberhaupt als die Geschichtsschrei-
bung vor ihm. Dennoch bleibt unverkenn-
bar, daB} er einer weit milderen Zeit ange-
horte als wir, einer Zeit, die ihrer Humani-
tit und des Fortschritts in der Geschichte
sicher war: jener kurzen Epoche zwischen
dem letzten HexenprozeB und der Apoka-
lypse der technischen Kriegfithrung und
Massenvernichtung, einer Epoche, in wel-
cher es tatsidchlich einen Augenblick lang
scheinen mochte, als gehOre menschliche
Grausamkeit vergangenen barbarischen
Zeiten an. So wird Taine wohl von Ent-
setzen befallen, aber nicht von der uns
Heutige heimsuchenden Angst, das glei-
che konne sich wiederholen; das Dunkel
kommt ihm entgegen, aber es packt ihn
nicht fir immer, es ist gebdndigt als ein
Stiick Vergangenheit und 148t ihm die Frei-
heit der Seele fiir uneingeschrinkten
KunstgenuB3; es wirft keinen Schatten auf
die Schonheit der Welt. Mit seiner kiinst-
lerischen Sensibilitdt, mit seinem Sinn fir
die Nachtseite der Welt verbindet sich die
ruhige Sicherheit des Humanisten, der sich
behiitet und beschiitzt fiihlt in einer geord-
neten, fir verldBlich gehaltenen Welt.

Elsbeth Pulver

1 Ferdinand Gregorovius, Wanderjahre
in Italien, mit fiinfundzwanzig zeitgenos-
sischen Illustrationen. C. H. Beck, Miin-
chen. 2 Hippolyte Taine, Reise in Italien,
Eugen Diederichs Verlag, Dusseldorf/Kdln.



HOLDERLIN — HERMENEUTISCH GEDEUTET

Zu Peter Szondis Hélderlin-Studien

Hermeneutik ist nach Schleiermachers
Definition die Methode, die die Kunstlei-
stung, cine Rede oder Schrift vollkommen
zu verstehen ermoglichen soll. Sie ist die
Methode, die sich streng an die Gegenwart
des Kunstwerkes zu halten hat. Sie setzt
. natlirlich das Wissen um Biographie und
Absicht des Dichters wie um Entstehungs-
geschichte und Textiiberlieferung des Wer-
kes voraus, doch darf dieses Wissen bei der
Interpretation sich nicht in den Vorder-
grund dringen. Der Hermeneutik ist viel-
mehr ein dynamisches Moment eigen, das die
literaturkritische Kenntnis in der Konfron-
tation mit dem Text immer wieder aufhebt;
aufheben im Hegelschen Doppelsinne: die
Tatsachen diirfen in der Interpretation kei-
nen Eigenwert haben, indem sie die Deu-
tung vor jeglicher Sinnerhellung festlegen
wiirden, sie miussen jedoch als Verweise
auf mogliche Deutungsbeziige in die Er-
kldrung eingehen.

Obwohl die Hermeneutik die einzig
angemessene Methode fiir die Interpreta-
tion sprachlicher Kunstwerke ist, wurde
sie als theoretisches Problem in der Ger-
manistik so gut wie nie zur Diskussion ge-
stellt. Peter Szondi, Professor fir verglei-
chende Literaturwissenschaft an der Berli-
ner Freien Universitit, stellt dies in seiner
einleitenden, {iberaus scharfsinnigen Ab-
handlung zu seinen «Hoélderlin-Studien»
fest, welcher auch der obige Gedanken-
gang entnommen ist!. Er zeigt zugleich die
Griinde, warum die deutschsprachige
Literaturwissenschaft die Hermeneutik ver-
nachlidssigte, im Gegensatz zur Literatur-
kritik im romanischen und angelsichsi-
schen Sprachbereich. Der Hauptgrund ist
in der allzu groBen Selbstverstindlichkeit
zu suchen, mit der dieser Forschungszweig
sich als Wissenschaft versteht und sich da-
her an die der Interpretation an sich fremde
Methode der Wissenschaftlichkeit im allge-
meinen hélt.

Hermeneutik ist ein ProzeB, eine kri-
tische Titigkeit, die bei jedem Schritt

Scheiden und Entscheiden fordert, wo-
durch sie der Lebendigkeit des Werkes ge-
rechter wird als eine Interpretation, die
eine endgiltige Sinndeutung erstrebt. Das
subjektive Moment, das somit die Erldute-
rung mitbestimmt, schlieBt jedoch die
Objektivitit der Erkenntnis nicht aus,
denn — wie Szondi betont — die Kluft
zwischen objektiver Tatsachenforschung
und subjektiver Erlduterung ist kleiner, als
ein Positivist einerseits oder ein Interpret
andererseits wahrhaben méchten (S. 14).
Wie Dilthey zeigte, umfaBt das Verstehen
beides, Objektivitdt und Subjektivitit, das
Verstehen gilt darum als die allein ada-
quate methodische Haltung dem Kunst-
werk gegeniiber. Selbst die Materialsamm-
lung steht unter formalen Gesichtspunkten,
die wiederum von subjektiven Kriterien
abhiingt, wie Ermatinger schon hervorhob
(S. 23).

Szondi weist an Beispielen aus Holder-
lin-Interpretationen auf, daB es bisher
meistens unbesehen ibernommene metho-
dische Gewohnheiten sind, die gegen
die ungeschriebenen Gesetze der Herme-
neutik verstoBen. Bei der Entscheidung
der Frage etwa, ob eine Stelle als Metapher
gemeint sein kann oder nicht, hat der Ver-
weis auf Parallelstellen im Gesamtwerk
nicht unbedingt Beweischarakter. Viel-
mehr muB die Moglichkeit stets vor Augen
gehalten werden, daBl ein Dichter, beson-
ders vom Range eines Hoélderlin, eine Wen-
dung oder ein Bild in einem einmaligen
Sinne verwenden kann. Nicht jeder Beleg
ist an sich schon ein Beweis. Gerade die
Belegstellen, auf die in FuBnoten verwiesen
wird, muB3 man zunichst auf ihre Beweis-
kraft hin priffen. Die Einzigartigkeit des
Kunstwerks fordert auch, daB es nicht ver-
glichen wird, was jedoch nicht besagt, da3
es unvergleichbar ist. Belege miissen in
erster Linie im selben Werk gesucht wer-
den, will man eine Deutung tberzeugend
stiitzen. Die Intention des Dichters ist frei-
lich nicht immer erkennbar, in solchen

1109



Fillen muB3 die Interpretation auch die
Uneindeutigkeit mitteilen, um das Schwe-
bende im Werk ebenfalls fithlbar zu ma-
chen.

Doch selbst wenn die Intention des
Dichters bekannt ist, bedeutet es nicht, daB
die Interpretation unbedingt Eindeutigkeit
beanspruchen darf. Kein Kinstler wird in
Abrede stellen, daB er sein eigenes Werk in
seiner Vielfaltigkeit vollig durchschauen
kann. Das Wort des Dichters weist Gber
seine Intention hinaus, denn es ist mehr als
ein eindeutiger Ausdruck eines bestimmten
(dichterischen) «Inhalts», wie auch die
Sprache kein bloBes Ausdrucksmittel ist.
Szondi verweist hier auf Mallarmés Aus-
spruch, Gedichte wiirden nicht aus Gedan-
ken, sondern aus Worten gemacht, und
deutet dabei — ohne es eigens auszuspre-
chen — auf eine Sphére, von der her der
Sinn von Dichtung wie der der Sprache
erst verstanden werden kann: auf die
Sphire des Irrationalen.

Dieser in einem sehr klaren, dichten
Stil gehaltene Beitrag Szondis zur Me-
thode der Interpretation hat fiir die Litera-
turwissenschaft ohne Zweifel grundlegende
Bedeutung. Eine nicht zu unterschitzende
Bedeutung hat er aber auch fir die Sprach-
philosophie, denn er bietet eine sichere
Grundlage zum Verstindnis des dichteri-
schen Wortes, das wiederum als der wich-
tigste Schllissel zur Entrédtselung des We-
sens der Sprache dienen kann. Gerade die
Vielschichtigkeit der Sprache wird in
Szondis Darlegung der Hermeneutik spiir-
bar: sie ist sowohl Ausdruck von etwas
rational Greifbarem wie zugleich auch die
schillernde Objektivierung des Irrationalen
und insofern stets {iber sich in beiden Rich-
tungen hinausweisend.

%

Nach der hichst anspruchsvollen methodi-
schen Einfihrung beginnt man Szondis
Holderlin-Interpretationen mit besonderer
Spannung zu lesen. Die Erwartungen wer-
den in keiner Hinsicht enttduscht.

Die Analyse der Entstehungsgeschichte
von Holderlins hymnischem Spitstil klart
nicht nur das dichterische Klima der Hym-

1110

nen ab, sondern wirft gleichzeitig das Pro-
blem der dichterischen Berufung in seinem
tragischen Leben auf. Szondi liest an der
chronologischen Folge von Gedichten und
Fragmenten, an Stilwandlung wie dann
auch am Scheitern gewissermallen Schritt
fur Schritt ab, wie Hoélderlin zur ldutern-
den Erkenntnis gelangt, er konne dem gott-
lichen Auftrag nur dann entsprechen, wenn
er sein ichhaftes Lebensproblem iiberwin-
det, wenn er sich mit der Wunde nicht mehr
beschiftigt, die der Verlust der Geliebten,
«der andere Pfeil», schlug, um sich nun
allein dem Pfeil des Gottes, der hdchsten
Eingebung, auszusetzen.

Als einen Dichter-Auftrag wird Holder-
lin auch betrachtet haben, eine Verséhnung
des Griechentums mit dem Christentum
herbeizufihren. Die Hymne Friedensfeier,
die Holderlins Hoffnung auf diese Ver-
s6hnung oder vielleicht sogar prophetische
Wahrnehmung derselben in der dichte-
risch erlebten Begegnung beider Welten
Wirklichkeit werden 14Bt, wurde bekannt-
lich erst 1954 aufgefunden, — bereits dieses
merkwiirdige Schicksal des Gedichtes
zwingt uber die Bedeutung des darin Aus-
gesprochenen zum Nachdenken. Zum
Nachdenken veranlaBt jedoch auch der
Umstand, dal Holderlin den geladenen
Firsten des Festes nicht eindeutig benennt.
Als Folge davon entstand eine groBle An-
zahl von teils sehr auseinandergehenden
Interpretationen.

Szondi wiirde zu diesen Deutungen ge-
wiB keine weitere hinzufiigen, wenn er nicht
der Uberzeugung wire, daB er in Anwen-
dung der von ihm umrissenen Methode
der Hermeneutik nicht zu einer neuen, aus
der Hymne selbst sich ergebenden Erkennt-
nis der Gestalt des Friedensfiirsten ge-
langen konnte, eine Deutung, die Szondi
bescheiden blof «vorschlidgt» (8. 75, Anm.
90).

Indem Szondi die entscheidenden Feh-
ler der bisherigen Interpretationen auf-
weist, kldrt er zundchst ab, wer der First
nicht sein kann. Einem wichtigen Prinzip
der Hermeneutik folgend, nichts Fremdes
als Beleg fiir die Richtigkeit einer Interpre-
tation heranzuziehen, weist er darauf hin,



daB die maBgeblichen Parallelstellen zu den
Versen, die vom Firsten des Festes spre-
chen, im Gedicht selbst stehen.

Man erfihrt von Hoélderlin {iber den
Firsten, daB3 er kein Sterblicher ist, daB} er
ein Tagewerk hinter sich hat, das ist in Szon-
dis Interpretation: ein Gott, der die Ge-
schichte gelenkt hat, eine Geschichte von
Kriegen, von denen (nidmlich vom «Hel-
denzug») er nun miide ist (S. 79/80). Be-
sondere Schwierigkeiten bereitete bisher
die Stelle, in der Holderlin sagt, der Fiirst
«verliugne sein Ausland» gern. Doch
«Ausland», wie Paul Boéckmann, den
Szondi heranzieht, abkldren konnte, be-
deutet nach damaligem Sprachgebrauch
kein Ausland im heutigen Sinne, sondern
ein «Auflengebiet» eines Bauernhofes,
eines Gutes, bzw. hier: die andere, die
gottliche Sphére, also die Andersartigkeit
des Gottes, die er verleugnen muB, will er,
daB die Menschen ihn ertragen konnen.

Dies deutet bereits an, daB dieser Gott
nicht Christus sein kann. Nennt Holderlin
Christus den «UnvergeBlichen», den er als
«Juingling» anspricht, so ist der Fiirst der
«Allbekannte», der «Alllebendige». Zu
ihm, zum Fiirsten des Festes, 1ddt der
Dichter auch Christus ein, um die Versoh-
nung zwischen den Géottern und Christus
und damit die Versbhnung zwischen Gottern
und Menschen herbeizufiihren. Der Gott,
der diese VersOhnung ermdéglichen kann
und soll, ist der Friedensfiirst. Szondi
spricht seine Deutung am klarsten in einer
Anmerkung aus, wo er sich zu Brockers
Interpretation bekennt, unter ausdriickli-
cher Ablehnung von Bréckers Anspielung
auf Napoleon (8. 75, Anm. 90): der Frie-
densfirst ist der « Geist der Welt», der zu-
gleich der «Geist der Zeit» ist. Der « Geist
der Welt» ist jedoch, wie Szondi es nach-
weist (S. 72), fur Holderlin Gott als Vater.
Holderlin kehrt sogar das Logion Jesu um:
«Wenn ihr mich erkannt habt, werdet ihr
auch meinen Vater erkennen. Und jetzt
schon kennt ihr ihn...» (Joh. 14,9) in die
Form: «... nun erkennen wir ihn, / Nun,
da wir kennen den Vater...» Durch den
Vater soll also auch der Sohn erkannt wer-
den, und nicht umgekehrt. Der Vater ist

aber der «Allbekannte», allbekannt, da er
bereits in der griechischen Welt als Vater-
gott, Kronos, verehrt wurde — von dem
Holderlin Chronos, den Gott der Zeit, stets
unterscheidet (S. 61). Mit ihm ist aber auch
Zeus zu einer einzigen Gottheit ver-
schmolzen.

Zieht man aus Szondis Interpretation
die radikale Folgerung, so kann man sogar
sagen, Holderlin setze in einer letzten
dichterischen, vielleicht sogar propheti-
schen Kiihnheit die Erste Person der Drei-
faltigkeit mit der Gottheit Saturn-Jupiter
(Kronos-Zeus) gleich, der am Ende der
Zeit, wenn «das Tagwerk getan ist», das
heiBt am Ende der Geschichte, sowohl mit
Christus als auch mit dem Menschen ver-
sohnt werden soll. GewiB ist dies kein
simpler Versohnungsversuch zwischen grie-
chischer Mythologie und Christentum, er
entspringt vielmehr dem erlebten, ja er-
littenen Bedurfnis Holderlins, den hohen,
alleinigen Gott-Vater auch im zweifellos
stark idealisiert erfaBten Lebensgefiihl des
Griechentums und damit vermutlich in der
Vorgeschichte der Menschheit schlechthin
als wirkenden, schicksalbestimmenden,
aber auch anbetungswiirdigen Geist er-
kennbar zu machen.

Wenn Szondi den «Friedensfiirsten»
nicht mit Christus gleichsetzt, so gehorcht er
freilich den strengen selbstgestellten Anfor-
derungen der Hermeneutik. Die Inten-
tion des Interpreten darf der Intention des
Dichters in der Interpretation nicht vor-
greifen. Szondis Interpretation kann jedoch
keinesfalls unchristlich genannt werden. Sie
verweist im Gegenteil auf die ausgesprochen
christliche Tendenz Holderlins, den christ-
lichen Horizont so zu erweitern, daB3 der
Christ Christus nicht nur vom historischen
Jesus her, sondern ebensosehr vom hdoch-
sten Geist, vom allbeseelenden Gott her,
zu verstehen sucht und Ihn auch in Seiner
kosmischen GroBe erkennt.

*

Wie Szondis Untersuchungen im II.Teil
der Studien iiber Holderlins AuBerungen
zur Asthetik zeigen, legt sich der Dichter
auch iiber die formalen Forderungen seiner

1111



dichterischen Aussage Rechenschaft ab.
Die Uberwindung des Klassizismus ist
eine Voraussetzung zu seiner dichterischen
Entfaltung. Die Aufeinanderfolge der
Gattungen der Poetik, Lyrik, Epos und
Tragddie, betrachtet Holderlin sowohl
unter stilkritischem wie geschichtsphiloso-
phischem Aspekt, den die «moderne», das
heiBt seine zeitgendssische Dichtung zu
beriicksichtigen hat.

Szondis duBerst differenzierte Analysen
fordern, ohne daB er dies ausspricht, indi-
rekt einerseits eine Neubesinnung auf den
effektiven Wert der klassizistischen Wei-
marer Dichtung, andererseits die Frage-
stellung nach Kriterien der heutigen Dich-

tung, in der « Modernitédt» nur allzu oft als
Ausweis fiir Qualitdt gilt. Jeder, der zur
Dichtung eine wesenhafte Beziechung hat
und also an der Unterscheidung der Quali-
titen in Inspiration und Gestaltung wie an
der Entfaltung echter Dichtung interessiert
ist, wiare Szondi dankbar, wenn er die
Konsequenzen seiner tiefsinnigen Ein-
sichten fiir eine auch fir die Gegenwart
giltige Poetik ziehen wiirde.

Alexander Gosztonyi
1 Peter Szondi, Holderlin-Studien. Mit

einem Traktat iiber philologische Erkennt-
nis, Insel-Verlag, Frankfurt/M. 1967.

«WILHELM UND ROSINA», EIN LANDLICHES GEDICHT

Dem «Wirklichen aller Art» in der Litera-
tur zu seinem Recht zu verhelfen, ist Hein-
rich Meyers erkliartes Ziel. Aus diesem
Grund hat er «cines der seltensten Biicher
des neunzehnten Jahrhunderts», das lind-
liche Gedicht «Wilhelm und Rosina» von
Melchior Meyr, in einem Neudruck heraus-
gegebenl, und den gleichen Zweck verfol-
gen seine Bemerkungen iiber Literatur und
Leben, Schein und Wirklichkeit, die er
unter dem etwas gewagten Titel «Was
bleibt» erscheinen lieB2. Was zunichst
das hiibsche Versepos betrifft, so wird man
erfreut sein lber die geschmackvolle Auf-
machung des photomechanischen Nach-
drucks der Ausgabe von 1835. Ein schmuk-

kes, bibliophiles Bidndchen ist da entstan-
den, und der Inhalt selber ist fiir Kenner
und Freunde eine zierliche Kostbarkeit.
Melchior Meyr ist das, was man einen
philosophierenden Erzdhler genannt hat.
1810 ist er geboren, schrieb Dorfgeschich-
ten und unter anderem das ldndliche Ge-
dicht « Wilhelm und Rosina» in der Art der
Vossischen Kleinepen und nicht ohne
Parallele zu Goethes «Hermann und
Dorothea». Ich setze hier ein paar Verse
aus dem ersten Gesang hin: sie geben einen
guten Begriff vom Ton der kleinen Dich-
tung, und sie geben gleich auch die Expo-
sition.

Sinnend besah der Alte nunmehr den trefflichen Acker,

Freute sich, daf das Getreide so schin stand wie auf dem eignen,
Nicht ohn’ niheren Grund: er hatte die herrliche Hoffnung,
Dap auf’s Neue die Hife vereinigt wiirden, und so dann

Wiirde gebildet ein Gut, wie kein’s war rings in der Gegend.
Denn es hatte der wiirdige Mann, der begiiterte Nachbar,

Einen einzigen Sohn, der jetzo die Jahre betreten,

Wo das mdnnliche Herz sich sehnet nach einer Geféhrtin.
Dieser hatte schon lange mit wiinschendem Auge Rosinen,
Johann Balthasar Schmidts holdbliihende Tochter, betrachtet,
Und gar viel sich bemiihet, die Gunst zu erringen des Mddchens.

1112



Meist mit ihr nur allein tanzt’ er in den Tagen der Kirchweih,
Setzte sich neben sie hin in der Stub’ und lief ihr die beste
Labung bringen, Gebiickes und funkelnden Weines die Fiille,
Auch des duft’gen Caffee’s und der leckerbereiteten Kiichlein;
Obgleich kargen Gemiits und das Geld schon jetzo beachtend,
Mehr als der Vater noch tat: gern opfert’ er’s doch fiir Rosinen.
Aber es wollte bei allem Bemiihn mit seiner Bewerbung
Ihm nicht gliicken, es ward ihm das Mddchen nie herzlich gewogen.
Freilich war er auch sonst nicht wohl zum Lieben geschaffen:
Klein, und von iiblem Wuchse, mit trigem und schleichendem Gange
Ward er oft ein Gespéitt in den Rockenstuben des Dorfes,
Wenn der schelmische Chor der spinnenden Mdidchen sich auslief
Uber die Bursche des Dorfs, was ihnen das liebste Gesprdch ist.
Und so hatte niemals ihn auch Rosina begiinstigt,
Weder mit Wort noch Blick, wie man tut den herzlich Geliebten,
Nicht ein einzigesmal; aus Giite nur war sie gefolget
Ihm zum Tanz und zum Schmaus, und weil der Gebrauch es verlangte.
Nicht nur seine Gestalt war ihr zuwider, ihr war noch
Mehr zuwider sein Sinn und sein so albernes Schwatzen.
Denn ein reiner Verstand, ein natiirlicher, lebt’ in dem Mddchen,
Und sie hatte gar wohl ihn im Haus des wiirdigen Pfarrherrn,
Wo sie sticken gelernt, Figuren nihen und Namen
Mit buntfarbigem Garn von der freundlichen Frau und den Tochtern,
Ausgebildet, mit Fleif, in weiblich schinen Gespriichen;
Und so war sie gewohnt, nur verniinftige Worte zu lieben.
Trat nun Kaspar sie an mit verlangenden Blicken des Freiers,
Mit einschmeichelnden Reden, von ihm umso widriger klingend,
Ward er ihr in der Seele verhaft, und so gab sie ihm manchmal
Schnippische Reden sogar, obgleich sie das selten so pflegte,
Ja sie suchte zuletzt sich ihm, wo sie konnt’, zu entziehen.
Doch das schreckt’ ihn nicht ab, da ein so treffliches Mddchen
Und ein so stattliches Gut zu gewinnen war, da er die Eltern
Giinstig gesinnt sich wufte, dem einzigen Erben des Nachbars.

. Denn sie sahen es freilich gern, wenn um ihre Rosina
Sich so eifrig bemiihte der Sohn des begiitertsten Landmanns,
Und sie leisteten ihm in seinem Bewerben noch Vorschub,
Unwillkiirlich, und nicht nach reifem, ernstlichen Plane,
Wie’s nur eben sie lehrte die Klugheit sorgender Eltern.

Es kommt, selbstverstidndlich, anders als die
guten Eltern das denken. Melchior Meyr
erzdhlt es in seiner treuherzigen Art. Der
hiibsche kleine Band, der uns die Geschichte
als Neudruck in der urspriinglichen Ge-
stalt beschert, ergotzt durch die beschau-
liche Ausbreitung der Aufregungen, die aus
Rosinas eigenwilligem Verhalten entstehen.

&

Ein Wort zu Heinrich Meyers Nachwort
dringt sich auf. Professor Meyer hat im

Vorjahr das bereits erwihnte Buch «Was
bleibt» verdffentlicht, und es entspricht
durchaus seinem Temperament und seiner
Art, sich mit Literatur zu befassen, wenn er
im Nachwort zu Meyrs «Wilhelm und
Rosina» sich gleich auch mit der Kritik
auseinandersetzt, die an jenen kritischen
Auslassungen geiibt worden ist. Er tut es,
wie nicht anders zu erwarten, auf erfri-
schende Weise. Zum Gegenstand seiner
Edition bemerkt er, seine amerikanischen
Studenten, von denen die meisten verheira-

1113



tet seien, konnten sich bei der Lektiire von
«Hermann und Dorothea» nicht in die
Psychologie hineinfiihlen, die da gelte.
Einen Neunzehnjihrigen vermochten sie
sich nicht «so kindisch» zu denken, man-
ches komme ihnen auch sonst an der klei-
nen Geschichte unwahr vor. Das wird aus-
gefiihrt, nicht ganz ohne Koketterie: mit
Anspielungen auf Goethes Verhiltnis zu
den Frauen und mit der Vermutung, Her-
mann sei eigentlich nicht der rechte Mann
fiir Dorothea. Und dann der Clou: Zwolf
Junge Amerikaner, Studenten der héheren
Semester bei Professor Heinrich Meyer,
haben spontan erklirt, « Meyr sei ja viel
besser als Goethe». Der Verfasser des
Nachworts gibt natiirlich zu, daB Meyr
kein Goethe war, aber er meint doch, daB
er bessere Liebesgeschichten erzihlen
konnte. Seine Verse seien gewi3 holzern,
seine Lyrik sei groBenteils nicht einmal
poetisch. Aber seine Erzdhlungen seien es
als ganzes.

Der fliichtige Einblick in die Beweis-
fihrung des Nachworts mag hier geniigen.
Er zeigt Heinrich Meyers hervorstechende
Eigenschaft: seine Unbefangenheit. Sicher
ist das eine Tugend, die gerade in den
Kreisen der Literaturkritik leider allzu sel-
ten vorkommt. Wer ecinen erstaunlichen
Vorrat davon bewundern mdochte, der lese
also das Buch «Was bleibt», Heinrich
Meyers Bemerkungen iiber Literatur und
Leben, Schein und Wirklichkeit, mit dem

1114

wahrscheinlich vom Verlag hinzugefiigten
Untertitel «Literaturgeschichte als Provo-
kation». Der Verfasser sagt es selbst, daB
er darauf ausgehe, «dem Wirklichen aller
Art zu seinem Recht zu verhelfen und die
Schematik der Formalisten, der Autori-
tiaren, der in ihren Urteilen vorher schon
Befangenen ad absurdum zu fiihren». Ein
artiges Programm, ohne Zweifel. Aber fir
seine Verwirklichung steht nicht viel mehr
als eine respektable Belesenheit und aller-
hand Subjektivitit zur Verfiigung. Auch
die literarische Kritik kommt jedoch ohne
Methode nicht aus. Das Nachwort Meyers
zu «Wilhelm und Rosina» springt von
Gotthelf zu Spitteler und — weil offenbar
gerade das Buch erschien — zu den
«Jahreszeiten» von Peter Bichsel: worin,
wenn nicht in der gleichzeitigen Lektiire
durch den Nachwortverfasser, der Zusam-
menhang zu Melchior Meyrs ansprechen-
dem lindlichen Gedicht zu suchen sei,
darf man sich schon gar nicht fragen.

Anton Krdttli

1 Melchior Meyr, Wilhelm und Rosina,
ein ldndliches Gedicht. Mit einem Nach-
wort von Heinrich Meyer. Herbert Lang
& Cie. AG, Bern 1967. 2 Heinrich Meyer,
Was bleibt. Bemerkungen iiber Literatur
und Leben, Schein und Wirklichkeit.
Hans E. Giinther Verlag, Stuttgart 1966.



	Bücher

