
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHER

BILDUNGSREISEN DES NEUNZEHNTEN JAHRHUNDERTS

Der Zufall will es, daß in diesem Jahr zwei
Italienbücher des 19. Jahrhunderts erscheinen

: Ferdinand Gregorovius' «Wanderjahre
in Italien» (1856—1877) und Hippolyte
Taines «Reise in Italien» (1860) : dieses das
Werk eines Historikers, jenes geschrieben
von einem kunst- und literarhistorisch
orientierten Geschichtsphilosophen. Das
Buch von Gregorovius erscheint in
vollständiger Ausgabe, versehen mit einer
ausführlichen Einleitung von Hanno-Walter
Kruft, dasjenige von Taine in der alten
Übersetzung von Ernst Hardt, aber ziemlich

gekürzt.
Der eine oder andere Leser mag sich

fragen, ob solche Neuausgaben nötig seien,
heute nötig seien. Sind nicht viele Erkenntnisse

auf dem Gebiet der Geschichte wie der
Kunstgeschichte, die für Gregorovius so
gut wie für Taine als selbstverständhch
galten, von der wissenschaftlichen Entwicklung

korrigiert worden, und ist nicht für
eine Zeit mit einer so neuen Art des Reisens

der Bericht über eine Bildungs- und
Forschungsreise alten Stils unwiderruflich
überholt und wertvoll nur als Dokument
für den Bildungsbegriff des alten Bürgertums?

Auch wer sich diesen Büchern mit
zeitbewußter Skepsis naht, wird sich ihrem
Zauber kaum ganz entziehen können. Denn
sie vermitteln, jedes auf seine Art, was die
heutige Geisteswissenschaft weder geben
kann noch geben will: eine erstaunliche
Fülle des Wissens, aber nicht beschränkt
auf ein Gebiet, sondern deren viele
zusammenfassend; Vergangenheit in der Kulisse
der Gegenwart gesehen; verschiedene Zeiten,

Kunst und Geschichte miteinander
verbunden — und alles ergänzt und belebt
durch die immer wieder auftauchenden
Hinweise auf eine mit Sorgfalt und Genuß
durchgeführte Bildungsreise. Ein Hauch des

Dilettantischen liegt, bei aller Gründlichkeit,

über solchen Werken, ihr Autor

präsentiert sich weniger als objektiv
berichtender Gelehrter denn als genießender,
erlebender, denkender Mensch.

Von Ferdinand Gregorovius wissen wir,
daß er ein zurückhaltender Mensch war,
der, trotz mancherlei Freundschaften,
seiner eigenen Wege ging und sich mit
Hingabe seinem wissenschafthchen Werk
widmete. Falls wir dies nicht wüßten, könnten

wir es seinem Werk entnehmen — vor
allem diesem vorliegenden, das zwar ein
persönliches Buch ist, Bericht und
Aufzeichnungen aus Reisetagen enthält — und
in dem doch der Schreibende fast völlig
hinter dem Gesehenen zurücktritt, nichts
ist als ruhiger Beobachter, Betrachter,
Erzähler. Sein Blick richtet sich sachlich
und ruhig auf die Landschaft Italiens, sein

Gespräch zieht die Menschen heran, denen

er begegnet (den kulturbegeisterten jungen
Mann etwa, dessen Geschichte er über den
Ladentisch hinweg erfährt): aber die
Gegenwart wird ihm erst richtig
gegenwärtig, wenn er ihre Vergangenheit kennt.
Hier scheinen seine Kenntnisse grenzenlos
zu sein.

Während zweier Jahrzehnte arbeitete
Gregorovius an seinem wissenschaftlichen
Hauptwerk, der «Geschichte der Stadt
Rom im Mittelalter»; er lebte kontinuierlich

in Rom, Reisen führten ihn wohl aus
dem Umkreis der Stadt, aber kaum aus
Italien, und das Ergebnis dieser Reisen sind
die vorliegenden Reiseberichte, zunächst
für Zeitungen geschrieben, dann zum Buch
zusammengefaßt. Dieses Nebenwerk eines

gewichtigeren, gründlicheren, eines eigentlich

wissenschaftlichen Werkes ist aber
selber wieder ein gewichtiges Buch von fast
1000 Seiten geworden, gründlich und
gelehrt, aber freilich auch lebendig, weil hier
Geschichte erzählt wird mit einer unmittelbar

gestaltenden Kraft, weder Bilderbuch

1105



noch Lehrbuch, eher Epos, stückweise
erzählt, angeleuchtet durch die Landschaft,
in die es gehört. Geschichte fesselt Gregorovius,

wo immer sie ihn berührt: er hat als
einer der ersten das italienische Mittelalter
beschrieben, aber wenn er die Insel Elba
besucht, kann er nicht anders, als den letzten

Jahren Napoleons erinnernd nachzugehen.

Seine Darstellensweise ist dabei
durchaus synthetischer Art, wie er dies
selber als Aufgabe des Kulturhistorikers
definiert :

«Denkmäler sind psychologische
Offenbarungen des Lebens der Menschheit. Der
Architekt und der Kunstkenner mißt und
zergliedert sie, und er ordnet sie den Systemen

der Kunstgattungen und Stile ein: der
Kulturforscher bringt sie in synthetischen
Zusammenhang mit dem Leben selbst,
und er würde das innerst Wahre und Wirkliche

angedeutet haben, wenn es ihm
gelänge, nach Denkmälern den geistigen
Organismus des Menschengeschlechts zu
ermessen, aus dessen Bildung und Denkweise

gewisse Schöpfungen mit
Naturnotwendigkeit entspringen mußten.»

Wenn aber Gregorovius auch ein
zurückhaltender Mensch war, so doch gewiß
kein gefühlloser. Sein Buch zeigt nicht nur
einen eminenten Sinn für historische
Zusammenhänge, nicht nur Bewunderung des

Kunstenthusiasten, sondern — es ist dies
der vielleicht lebendigste, ja rührendste Zug
des Werkes — teilnehmendes Mitleid mit
den Menschen, welche die historische
Entwicklung zu erleiden hatten. Nicht daß er
sich selber in den Figuren verlöre, sich mit
ihnen identifizierte: er bleibt, wenngleich
von Mitleid erfüllt, der ruhige Betrachter.
So zeichnet er das Bild des römischen
Gettos, erzählt die Geschichte seiner
Bewohner. Die religiöse Verfolgung ist ihm,
dem Humanisten, so unbegreiflich wie
religiöser Fanatismus; die Juden selbst sind
für ihn eine «Menschensekte», die er ohne
Abneigung, aber nicht völlig ohne die
Vorurteile seiner Epoche betrachtet : die Zeiten
der Verfolgung liegen für ihn tief in der
Vergangenheit, und noch liegen jene
entsetzlichen Zeiten weit in der Zukunft, wo die
fürchterlichste aller Verfolgungen uns auch

an der Nennung von sogenannt jüdischen
Eigenschaften hindert, wie sie für einen
Gregorovius völlig natürlich ist.

Entwirft Gregorovius solchermaßen
vom Getto ein freskoartiges Bild, in dem
Mitleid und Freude an der grotesken
Szenerie sich mischen, so spricht reinste
menschliche Sympathie für die Opfer
geschichtlicher Kämpfe aus seinem Bericht
über die Nachkommen des Hohenstaufen
Manfred. Die Toleranz und Großzügigkeit
Friedrichs II. (Manfreds Vater) ist ohnehin
dem urbanen Geiste Gregorovius' nahe: mit
Bewunderung spricht er von dessen

Leistung und mit desto reinerem Mitleid von
jenen, die, noch als Kinder in den Sturz der
Großen hineingezogen, nach dem Tode
ihres Vaters in zartestem Alter von der
Mutter getrennt und ein Leben lang unter
schändlichsten Bedingungen im Kerker
gehalten wurden, bis zu ihrem Ende, das sich
in geschichtlichem Dunkel verliert.
Folgendermaßen schildert Gregorovius den
auf höheren Befehl erfolgten Transport der
Gefangenen von einem Kerker zum andern :

«Der weite Ritt von Castel del Monte nach
Neapel, durch das schöne Land ihrer Väter,
ihr eigenes rechtmäßiges Erbe, im heißen
Sonnenbrande, mußte für diese armen
Gefangenen höchst qualvoll sein, obwohl
ihnen hier zum erstenmal während eines
hinter Kerkermauern hingebrachten
Menschenalters der längere Genuß von Luft
und Licht gewährt wurde.» Nie, so scheint
uns, hat Gregorovius mit mehr Gefühl der
Nähe geschrieben als hier, nie sich selber
mehr in die Figuren der Geschichte
versetzt, als wo menschliche Teilnahme für
jene ihn beseelt, die hoch geboren wurden
und doch, «im vollsten Sinne des Wortes
von der Welt verlassen und vergessen»,
qualvolle Lebenstage zu fristen hatten.

Das Buch von Taine ist in Briefen an den
Herrn X in Paris abgefaßt. Obgleich die
Briefform vom Autor durchaus nicht
ernstgenommen und durchgehalten wird, der
Briefempfänger dem Leser auf keine Weise
gegenwärtig ist und der Autor sich seiner
nur in einem gelegentlichen «Komm und

1106



sieh selbst» oder «ich habe dir versprochen»

zu erinnern scheint, ist diese Form
doch bezeichnend für den Stil des Buches,
der ungleich persönlicher und spontaner ist
als wir ihm beim zurückhaltenden Gregorovius

begegneten, getragen von der
Stimmung des zufälligen, dennoch von
Wirklichkeit erfüllten Augenblicks. Künstlerische

Sensibilität, verbunden mit
ungewöhnlicher Gestaltungskraft, bestimmt dieses

dem Außen zugewandte, vom Außen
inspirierte Werk, in dem weder Inventar des
Gesehenen noch Erkenntnis historischer
Gesetze das Wichtigste zu sein scheint,
sondern das von sinnlicher Nähe diktierte
Erlebnis des Wahrgenommenen. Im Gegensatz

zu der sachlich abrundenden
Darstellung Gregorovius' mischt sich hier ein
unverkennbar impressionistisches Element
in die Darstellung, und Taine bemüht sich
auch auf keine Weise, seine Hingabe an
den Augenblick und seine Stimmung zu
verleugnen. Fast programmatisch beginnt er
das Buch mit folgendem Satz: «Sicherlich
ist es unklug, hier seine ersten Eindrücke,
so wie man sie hat, zu verzeichnen, aber
da man sie hat, warum sie nicht verzeichnen?

Ein Reisender soll sich wie ein
Thermometer behandeln, und ich werde das —
zu Recht oder zu Unrecht — heute wie morgen

tun.» Er tut es aber nicht nur «heute
wie morgen», sondern immer wieder, zum
Glück des Lesers : aus diesem Ernstnehmen
des Augenblicks lebt das Buch, ersteht
darin das Bild der vergangenen, in
Kunstwerken aufgespeicherten und gespiegelten
Welt und der gegenwärtigen Umgebung.

Wenn sich von Gregorovius sagen ließ,
daß Geschichte ihn fesselt, wo immer sie ihn
berührt, so gilt von Taine, daß alles
Geschaute, vom Auge Wahrgenommene ihn
bewegt und aufrührt: in Bildergalerien,
Palästen, Menschengesichtern — und dann
in der Natur, in den Spiegelungen und
Nuancen des Meeres und des Himmels, die
er immer wieder, auch hier ein verfrühter
Impressionist, mit Worten wiedergeben
will, die Sache und sein Gefühl darüber in
eins zusammenfassend. Denn es liegt Taine
nicht, sein Urteil über das Gesehene hinter
sachlicher Gerechtigkeit zu verbergen:

sein Buch dokumentiert die schwankende
Skala seiner Empfindungen, sein im
Verlaufe der Reise wechselndes Urteil.

In Rom erlebt er die Auseinandersetzung

mit einer ihm wesensfremden und
ihn doch faszinierenden Welt, in Florenz
glaubt er in der Anmut der Kunst wie der
Landschaft einen Höhepunkt des Genusses

zu finden: aber indem er die Entwicklung
der florentinischen Malerei zur Renaissance

hin und aus der Renaissance weg
nachzeichnet und indem er seine Reise
nach Venedig fortsetzt, ist es, als wende sich
sein Geschmack vom Gleichgewicht der
Renaissance zur Bewegtheit des Barock.
Das geht so weit, daß Taine in Venedig
bedauert, nicht die ganze Reisezeit in
Venedig zugebracht zu haben. Der Leser
allerdings wird sein Bedauern nicht teilen.
Denn die Qualität von Taines Beobachtung
steigt nicht etwa mit zunehmender
Begeisterung, seine Bewunderung führt ihn nicht
zu tieferer Erkenntnis als das Gefühl der
Fremdheit. Seine Äußerungen über Rom
gewinnen gerade durch den Ausdruck
staunender Ablehnung Relief, und das Gefühl
der Distanz und Abneigung ist ihm kein
minder guter Führer als die Begeisterung.

Wenn bei Gregorovius die Tendenz zu
überblickender Synthese deutlich wurde,
so hier eine erstaunliche Begabung der
Einfühlung in vergangene Zeiten, ja der
Identifikation mit Menschen und dem Lebensgefühl

vergangener Zeit: aus der Bauart der
Villen erschließt er das Weltgefühl ihrer
früherer Besitzer, er lebt mit Michelangelo
und Raffael, im Kolosseum stellt er sich das
Gefühl des geopferten Kämpfers vor.

Sein Spürsinn wird gestützt durch
umfangreiche Lektüren. Dabei ist es höchst
aufschlußreich, zu sehen, wie er diese Lektüre

treibt: gründlich, gewiß, aber nicht
systematisch, mehr nach der Façon des

enthusiastischen Liebhabers als des
kritischen Gelehrten. So liest er in Rom Homer
und findet, daß die Lektüre ihm mehr als
alles andere das Wesen der beobachteten
Kulturen aufschließe. Aus Florenz schreibt
er: «Zwischen zwei Bauwerken liest man
in einem Kaffeehaus, unter einer Loggia,
ein Stück (aus einem Buch des Dino

1107



Compagni), einen Streit, eine Befreiung
oder einen Aufstand, und die stummen
Steine fangen an zu sprechen.»

Hier redet gewiß nicht der systematische
Gelehrte, vielmehr der Künstler, der für
seine Intuition Stütze, Anregung und
Korrektur aller Art braucht und nur so die
Atmosphäre vergangener Zeit erspüren
kann.

Aber Taine fühlt sich nicht nur bis zur
Identifikation in die Vergangenheit ein,
sondern bleibt zugleich Bürger seiner eigenen

Zeit, und dies mit äußerster Bewußtheit,
ja geschichtsphilosophischer Klarheit. Er
bleibt: Bürger einer zivilisierten Epoche
der Geschichte, als deren Vorteil er die
Humanität, als deren Nachteil er gelegentlich

eine zu starke Betonung des Intellekts
sieht. So ergreift ihn Bewunderung für die
Zeiten, in denen der Mensch eine harmonische

Ganzheit bildete, fern von der
Schwächung durch die Überbetonung des

Intellekts, gleichzeitig aber leitet ihn
schaudernder Spürsinn für das Grauenhafte in
der Geschichte. Im Kolosseum stehend,
läßt er sich für Augenblicke von der
Größe des Bauwerks berauschen, dann aber
wird er sich bewußt, wozu es diente. «Die
Augen heben und senken sich und klettern
wieder die drei Stockwerke aus Bogen auf
und auf die mächtige, sie beherrschende
Mauer hinauf; dann sagt man sich, daß das
ja ein Zirkus war, daß diese Stufen
hundertundsiebentausend Zuschauer füllten, daß
all das zugleich schrie, Beifall klatschte und
drohte, daß fünftausend Tiere getötet wurden,

daß zehntausend Gefangene in dieser
Umfriedung kämpften, und man bekommt
eine Vorstellung vom römischen Leben.»

Solche Stellen finden sich immer wieder,
und sie fesseln uns Heutige vielleicht mehr
als jene der schrankenlosen Bewunderung.
Die Zeichen vergangener Grausamkeit
üben eine geheime Faszination auf Taine
aus: manchmal sind sie ihm Zeichen einer
bewundernswerten sinnlichen Kraft, häufiger

aber schaut er darauf mit dem Schau¬

der des humanen und seiner humanen
Umgebung sicheren Menschen. Wenn sich von
Gregorovius sagen läßt, daß er mit Mitleid
auf die Schicksale vergangener Geschlechter

blickt, so von Taine, daß er von
Entsetzen übermannt wird über das, was in den
Frühzeiten der Menschheit möglich war.
Dieses Entsetzen, der Wille, das Grauenhafte

in sein Menschenbild aufzunehmen,
ist es vor allem, was uns an Taine so
modern, so heutig anmutet. Er sieht ungleich
tiefer in das Dunkel hinab als Gregorovius,
wohl überhaupt als die Geschichtsschreibung

vor ihm. Dennoch bleibt unverkennbar,

daß er einer weit milderen Zeit angehörte

als wir, einer Zeit, die ihrer Humanität
und des Fortschritts in der Geschichte

sicher war: jener kurzen Epoche zwischen
dem letzten Hexenprozeß und der Apokalypse

der technischen Kriegführung und
Massenvernichtung, einer Epoche, in
welcher es tatsächlich einen Augenblick lang
scheinen mochte, als gehöre menschliche
Grausamkeit vergangenen barbarischen
Zeiten an. So wird Taine wohl von
Entsetzen befallen, aber nicht von der uns
Heutige heimsuchenden Angst, das gleiche

könne sich wiederholen; das Dunkel
kommt ihm entgegen, aber es packt ihn
nicht für immer, es ist gebändigt als ein
Stück Vergangenheit und läßt ihm die Freiheit

der Seele für uneingeschränkten
Kunstgenuß; es wirft keinen Schatten auf
die Schönheit der Welt. Mit seiner
künstlerischen Sensibilität, mit seinem Sinn für
die Nachtseite der Welt verbindet sich die
ruhige Sicherheit des Humanisten, der sich
behütet und beschützt fühlt in einer geordneten,

für verläßlich gehaltenen Welt.

Elsbeth Pulver

1 Ferdinand Gregorovius, Wanderjahre
in Italien, mit fünfundzwanzig zeitgenössischen

Illustrationen. C. H. Beck, München.

2 Hippolyte Taine, Reise in Italien,
Eugen Diederichs Verlag, Düsseldorf/Köln.

1108



HÖLDERLIN — HERMENEUTISCH GEDEUTET

Zu Peter Szondis Hölderlin-Studien

Hermeneutik ist nach Schleiermachers
Definition die Methode, die die Kunstleistung,

eine Rede oder Schrift vollkommen
zu verstehen ermöglichen soll. Sie ist die
Methode, die sich streng an die Gegenwart
des Kunstwerkes zu halten hat. Sie setzt
natürlich das Wissen um Biographie und
Absicht des Dichters wie um Entstehungsgeschichte

und Textüberlieferung des Werkes

voraus, doch darf dieses Wissen bei der
Interpretation sich nicht in den Vordergrund

drängen. Der Hermeneutik ist
vielmehr ein dynamisches Moment eigen, das die
literaturkritische Kenntnis in der Konfrontation

mit dem Text immer wieder aufhebt;
aufheben im Hegeischen Doppelsinne: die
Tatsachen dürfen in der Interpretation
keinen Eigenwert haben, indem sie die Deutung

vor jeglicher Sinnerhellung festlegen
würden, sie müssen jedoch als Verweise
auf mögliche Deutungsbezüge in die
Erklärung eingehen.

Obwohl die Hermeneutik die einzig
angemessene Methode für die Interpretation

sprachlicher Kunstwerke ist, wurde
sie als theoretisches Problem in der
Germanistik so gut wie nie zur Diskussion
gestellt. Peter Szondi, Professor für vergleichende

Literaturwissenschaft an der Berliner

Freien Universität, stellt dies in seiner
einleitenden, überaus scharfsinnigen
Abhandlung zu seinen «Hölderlin-Studien»
fest, welcher auch der obige Gedankengang

entnommen ist1. Er zeigt zugleich die
Gründe, warum die deutschsprachige
Literaturwissenschaft die Hermeneutik
vernachlässigte, im Gegensatz zur Literaturkritik

im romanischen und angelsächsischen

Sprachbereich. Der Hauptgrund ist
in der allzu großen Selbstverständlichkeit
zu suchen, mit der dieser Forschungszweig
sich als Wissenschaft versteht und sich
daher an die der Interpretation an sich fremde
Methode der Wissenschaftlichkeit im
allgemeinen hält.

Hermeneutik ist ein Prozeß, eine
kritische Tätigkeit, die bei jedem Schritt

Scheiden und Entscheiden fordert,
wodurch sie der Lebendigkeit des Werkes
gerechter wird als eine Interpretation, die
eine endgültige Sinndeutung erstrebt. Das
subjektive Moment, das somit die Erläuterung

mitbestimmt, schließt jedoch die
Objektivität der Erkenntnis nicht aus,
denn — wie Szondi betont — die Kluft
zwischen objektiver Tatsachenforschung
und subjektiver Erläuterung ist kleiner, als
ein Positivist einerseits oder ein Interpret
andererseits wahrhaben möchten (S. 14).
Wie Dilthey zeigte, umfaßt das Verstehen
beides, Objektivität und Subjektivität, das
Verstehen gilt darum als die allein
adäquate methodische Haltung dem Kunstwerk

gegenüber. Selbst die Materialsamm-
lung steht unter formalen Gesichtspunkten,
die wiederum von subjektiven Kriterien
abhängt, wie Ermatinger schon hervorhob
(S. 23).

Szondi weist an Beispielen aus
Hölderlin-Interpretationen auf, daß es bisher
meistens unbesehen übernommene methodische

Gewohnheiten sind, die gegen
die ungeschriebenen Gesetze der Hermeneutik

verstoßen. Bei der Entscheidung
der Frage etwa, ob eine Stelle als Metapher
gemeint sein kann oder nicht, hat der Verweis

auf Parallelstellen im Gesamtwerk
nicht unbedingt Beweischarakter.
Vielmehr muß die Möglichkeit stets vor Augen
gehalten werden, daß ein Dichter, besonders

vom Range eines Hölderlin, eine Wendung

oder ein Bild in einem einmaügen
Sinne verwenden kann. Nicht jeder Beleg
ist an sich schon ein Beweis. Gerade die
Belegstellen, auf die in Fußnoten verwiesen
wird, muß man zunächst auf ihre Beweiskraft

hin prüfen. Die Einzigartigkeit des

Kunstwerks fordert auch, daß es nicht
verglichen wird, was jedoch nicht besagt, daß
es unvergleichbar ist. Belege müssen in
erster Linie im selben Werk gesucht werden,

will man eine Deutung überzeugend
stützen. Die Intention des Dichters ist freilich

nicht immer erkennbar, in solchen

1109



Fällen muß die Interpretation auch die
Uneindeutigkeit mitteilen, um das Schwebende

im Werk ebenfalls fühlbar zu
machen.

Doch selbst wenn die Intention des
Dichters bekannt ist, bedeutet es nicht, daß
die Interpretation unbedingt Eindeutigkeit
beanspruchen darf. Kein Künstler wird in
Abrede stellen, daß er sein eigenes Werk in
seiner Vielfältigkeit völlig durchschauen
kann. Das Wort des Dichters weist über
seine Intention hinaus, denn es ist mehr als
ein eindeutiger Ausdruck eines bestimmten
(dichterischen) «Inhalts», wie auch die
Sprache kein bloßes Ausdrucksmittel ist.
Szondi verweist hier auf MaUarmés
Ausspruch, Gedichte würden nicht aus Gedanken,

sondern aus Worten gemacht, und
deutet dabei — ohne es eigens auszusprechen

— auf eine Sphäre, von der her der
Sinn von Dichtung wie der der Sprache
erst verstanden werden kann: auf die
Sphäre des Irrationalen.

Dieser in einem sehr klaren, dichten
Stil gehaltene Beitrag Szondis zur
Methode der Interpretation hat für die
Literaturwissenschaft ohne Zweifel grundlegende
Bedeutung. Eine nicht zu unterschätzende
Bedeutung hat er aber auch für die
Sprachphilosophie, denn er bietet eine sichere
Grundlage zum Verständnis des dichterischen

Wortes, das wiederum als der
wichtigste Schlüssel zur Enträtselung des
Wesens der Sprache dienen kann. Gerade die
Vielschichtigkeit der Sprache wird in
Szondis Darlegung der Hermeneutik spürbar:

sie ist sowohl Ausdruck von etwas
rational Greifbarem wie zugleich auch die
schillernde Objektivierung des Irrationalen
und insofern stets über sich in beiden
Richtungen hinausweisend.

Nach der höchst anspruchsvollen methodischen

Einführung beginnt man Szondis
Hölderlin-Interpretationen mit besonderer
Spannung zu lesen. Die Erwartungen werden

in keiner Hinsicht enttäuscht.
Die Analyse der Entstehungsgeschichte

von Hölderlins hymnischem Spätstil klärt
nicht nur das dichterische Klima der Hym¬

nen ab, sondern wirft gleichzeitig das
Problem der dichterischen Berufung in seinem
tragischen Leben auf. Szondi liest an der
chronologischen Folge von Gedichten und
Fragmenten, an StilWandlung wie dann
auch am Scheitern gewissermaßen Schritt
für Schritt ab, wie Hölderlin zur läuternden

Erkenntnis gelangt, er könne dem
göttlichen Auftrag nur dann entsprechen, wenn
er sein ichhaftes Lebensproblem überwindet,

wenn er sich mit der Wunde nicht mehr
beschäftigt, die der Verlust der Geliebten,
«der andere Pfeil», schlug, um sich nun
allein dem Pfeil des Gottes, der höchsten
Eingebung, auszusetzen.

Als einen Dichter-Auftrag wird Hölderlin
auch betrachtet haben, eine Versöhnung

des Griechentums mit dem Christentum
herbeizuführen. Die Hymne Friedensfeier,
die Hölderlins Hoffnung auf diese
Versöhnung oder vielleicht sogar prophetische
Wahrnehmung derselben in der dichterisch

erlebten Begegnung beider Welten
Wirklichkeit werden läßt, wurde bekanntlich

erst 1954 aufgefunden, — bereits dieses

merkwürdige Schicksal des Gedichtes
zwingt über die Bedeutung des darin
Ausgesprochenen zum Nachdenken. Zum
Nachdenken veranlaßt jedoch auch der
Umstand, daß Hölderlin den geladenen
Fürsten des Festes nicht eindeutig benennt.
Als Folge davon entstand eine große
Anzahl von teils sehr auseinandergehenden
Interpretationen.

Szondi würde zu diesen Deutungen
gewiß keine weitere hinzufügen, wenn er nicht
der Überzeugung wäre, daß er in Anwendung

der von ihm umrissenen Methode
der Hermeneutik nicht zu einer neuen, aus
der Hymne selbst sich ergebenden Erkenntnis

der Gestalt des Friedensfürsten
gelangen könnte, eine Deutung, die Szondi
bescheiden bloß «vorschlägt» (S. 75, Anm.
90).

Indem Szondi die entscheidenden Fehler

der bisherigen Interpretationen
aufweist, klärt er zunächst ab, wer der Fürst
nicht sein kann. Einem wichtigen Prinzip
der Hermeneutik folgend, nichts Fremdes
als Beleg für die Richtigkeit einer Interpretation

heranzuziehen, weist er darauf hin,

1110



daß die maßgeblichen Parallelstellen zu den
Versen, die vom Fürsten des Festes
sprechen, im Gedicht selbst stehen.

Man erfährt von Hölderlin über den
Fürsten, daß er kein Sterblicher ist, daß er
ein Tagewerk hinter sich hat, das ist in Szondis

Interpretation: ein Gott, der die
Geschichte gelenkt hat, eine Geschichte von
Kriegen, von denen (nämlich vom
«Heldenzug») er nun müde ist (S. 79/80).
Besondere Schwierigkeiten bereitete bisher
die Stelle, in der Hölderlin sagt, der Fürst
«verläugne sein Ausland» gern. Doch
«Ausland», wie Paul Böckmann, den
Szondi heranzieht, abklären konnte,
bedeutet nach damaligem Sprachgebrauch
kein Ausland im heutigen Sinne, sondern
ein «Außengebiet» eines Bauernhofes,
eines Gutes, bzw. hier: die andere, die
göttüche Sphäre, also die Andersartigkeit
des Gottes, die er verleugnen muß, will er,
daß die Menschen ihn ertragen können.

Dies deutet bereits an, daß dieser Gott
nicht Christus sein kann. Nennt Hölderhn
Christus den «Unvergeßlichen», den er als
«Jüngling» anspricht, so ist der Fürst der
«Allbekannte», der «Alllebendige». Zu
ihm, zum Fürsten des Festes, lädt der
Dichter auch Christus ein, um die Versöhnung

zwischen den Göttern und Christus
und damit die Versöhnung zwischen Göttern
und Menschen herbeizuführen. Der Gott,
der diese Versöhnung ermöglichen kann
und soll, ist der Friedensfürst. Szondi
spricht seine Deutung am klarsten in einer
Anmerkung aus, wo er sich zu Bröckers
Interpretation bekennt, unter ausdrücklicher

Ablehnung von Bröckers Anspielung
auf Napoleon (S. 75, Anm. 90): der
Friedensfürst ist der «Geist der Welt», der
zugleich der «Geist der Zeit» ist. Der «Geist
der Welt» ist jedoch, wie Szondi es nachweist

(S. 72), für Hölderlin Gott als Vater.
Hölderlin kehrt sogar das Logion Jesu um:
«Wenn ihr mich erkannt habt, werdet ihr
auch meinen Vater erkennen. Und jetzt
schon kennt ihr ihn...» (Joh. 14,9) in die
Form: «... nun erkennen wir ihn, / Nun,
da wir kennen den Vater...» Durch den
Vater soll also auch der Sohn erkannt werden,

und nicht umgekehrt. Der Vater ist

aber der «Allbekannte», allbekannt, da er
bereits in der griechischen Welt als Vatergott,

Kronos, verehrt wurde — von dem
Hölderlin Chronos, den Gott der Zeit, stets
unterscheidet (S. 61). Mit ihm ist aber auch
Zeus zu einer einzigen Gottheit
verschmolzen.

Zieht man aus Szondis Interpretation
die radikale Folgerung, so kann man sogar
sagen, Hölderlin setze in einer letzten
dichterischen, vielleicht sogar prophetischen

Kühnheit die Erste Person der
Dreifaltigkeit mit der Gottheit Saturn-Jupiter
(Kronos-Zeus) gleich, der am Ende der

Zeit, wenn «das Tagwerk getan ist», das

heißt am Ende der Geschichte, sowohl mit
Christus als auch mit dem Menschen
versöhnt werden soll. Gewiß ist dies kein
simpler Versöhnungsversuch zwischen
griechischer Mythologie und Christentum, er
entspringt vielmehr dem erlebten, ja
erlittenen Bedürfnis Hölderlins, den hohen,
alleinigen Gott-Vater auch im zweifellos
stark idealisiert erfaßten Lebensgefühl des

Griechentums und damit vermutlich in der
Vorgeschichte der Menschheit schlechthin
als wirkenden, schicksalbestimmenden,
aber auch anbetungswürdigen Geist
erkennbar zu machen.

Wenn Szondi den «Friedensfürsten»
nicht mit Christus gleichsetzt, so gehorcht er
freilich den strengen selbstgestellten
Anforderungen der Hermeneutik. Die Intention

des Interpreten darf der Intention des

Dichters in der Interpretation nicht
vorgreifen. Szondis Interpretation kann jedoch
keinesfalls unchristlich genannt werden. Sie

verweist im Gegenteil auf die ausgesprochen
christliche Tendenz Hölderlins, den christlichen

Horizont so zu erweitern, daß der
Christ Christus nicht nur vom historischen
Jesus her, sondern ebensosehr vom höchsten

Geist, vom allbeseelenden Gott her,
zu verstehen sucht und Ihn auch in Seiner
kosmischen Größe erkennt.

Wie Szondis Untersuchungen im IL Teil
der Studien über Hölderlins Äußerungen
zur Ästhetik zeigen, legt sich der Dichter
auch über die formalen Forderungen seiner

1111



dichterischen Aussage Rechenschaft ab.
Die Überwindung des Klassizismus ist
eine Voraussetzung zu seiner dichterischen
Entfaltung. Die Aufeinanderfolge der
Gattungen der Poetik, Lyrik, Epos und
Tragödie, betrachtet Hölderlin sowohl
unter stilkritischem wie geschichtsphiloso-
phischem Aspekt, den die «moderne», das
heißt seine zeitgenössische Dichtung zu
berücksichtigen hat.

Szondis äußerst differenzierte Analysen
fordern, ohne daß er dies ausspricht, indirekt

einerseits eine Neubesinnung auf den
effektiven Wert der klassizistischen
Weimarer Dichtung, andererseits die
Fragestellung nach Kriterien der heutigen Dich¬

tung, in der «Modernität» nur allzu oft als
Ausweis für Qualität gilt. Jeder, der zur
Dichtung eine wesenhafte Beziehung hat
und also an der Unterscheidung der Qualitäten

in Inspiration und Gestaltung wie an
der Entfaltung echter Dichtung interessiert
ist, wäre Szondi dankbar, wenn er die
Konsequenzen seiner tiefsinnigen
Einsichten für eine auch für die Gegenwart
gültige Poetik ziehen würde.

Alexander Gosztonyi

1 Peter Szondi, Hölderlin-Studien. Mit
einem Traktat über philologische Erkenntnis,

Insel-Verlag, Frankfurt/M. 1967.

«WILHELM UND ROSINA», EIN LÄNDLICHES GEDICHT

Dem «Wirklichen aller Art» in der Literatur

zu seinem Recht zu verhelfen, ist Heinrich

Meyers erklärtes Ziel. Aus diesem
Grund hat er «eines der seltensten Bücher
des neunzehnten Jahrhunderts», das ländliche

Gedicht «Wilhelm und Rosina» von
Melchior Meyr, in einem Neudruck
herausgegeben1, und den gleichen Zweck verfolgen

seine Bemerkungen über Literatur und
Leben, Schein und Wirklichkeit, die er
unter dem etwas gewagten Titel «Was
bleibt» erscheinen ließ2. Was zunächst
das hübsche Versepos betrifft, so wird man
erfreut sein über die geschmackvolle
Aufmachung des photomechanischen
Nachdrucks der Ausgabe von 1835. Ein schmuk-

kes, bibliophiles Bändchen ist da entstanden,

und der Inhalt selber ist für Kenner
und Freunde eine zierliche Kostbarkeit.
Melchior Meyr ist das, was man einen
philosophierenden Erzähler genannt hat.
1810 ist er geboren, schrieb Dorfgeschichten

und unter anderem das ländliche
Gedicht «Wilhelm und Rosina» in der Art der
Vossischen Kleinepen und nicht ohne
Parallele zu Goethes «Hermann und
Dorothea». Ich setze hier ein paar Verse
aus dem ersten Gesang hin: sie geben einen

guten Begriff vom Ton der kleinen Dichtung,

und sie geben gleich auch die
Exposition.

Sinnend besah der Alte nunmehr den trefflichen Acker,
Freute sich, daß das Getreide so schön stand wie auf dem eignen,
Nicht ohn' näheren Grund: er hatte die herrliche Hoffnung,
Daß auf's Neue die Höfe vereinigt würden, und so dann
Würde gebildet ein Gut, wie kein's war rings in der Gegend.
Denn es hatte der würdige Mann, der begüterte Nachbar,
Einen einzigen Sohn, der jetzo die Jahre betreten,
Wo das männliche Herz sich sehnet nach einer Gefährtin.
Dieser hatte schon lange mit wünschendem Auge Rosinen,
Johann Balthasar Schmidts holdblühende Tochter, betrachtet,
Und gar viel sich bemühet, die Gunst zu erringen des Mädchens.

1112



Meist mit ihr nur allein tanzt' er in den Tagen der Kirchweih,
Setzte sich neben sie hin in der Stub' und ließ ihr die beste

Labung bringen, Gebäckes und funkelnden Weines die Fülle,
Auch des duft'gen Caffee's und der leckerbereiteten Küchlein;
Obgleich kargen Gemüts und das Geld schon jetzo beachtend,
Mehr als der Vater noch tat: gern opfert' er's doch für Rosinen.
Aber es wollte bei allem Bemühn mit seiner Bewerbung
Ihm nicht glücken, es ward ihm das Mädchen nie herzlich gewogen.
Freilich war er auch sonst nicht wohl zum Lieben geschaffen:
Klein, und von üblem Wüchse, mit trägem und schleichendem Gange
Ward er oft ein Gespött in den Rockenstuben des Dorfes,
Wenn der schelmische Chor der spinnenden Mädchen sich ausließ
Über die Bursche des Dorfs, was ihnen das liebste Gespräch ist.
Und so hatte niemals ihn auch Rosina begünstigt,
Weder mit Wort noch Blick, wie man tut den herzlich Geliebten,
Nicht ein einzigesmal; aus Güte nur war sie gefolget
Ihm zum Tanz und zum Schmaus, und weil der Gebrauch es verlangte.
Nicht nur seine Gestalt war ihr zuwider, ihr war noch
Mehr zuwider sein Sinn und sein so albernes Schwatzen.
Denn ein reiner Verstand, ein natürlicher, lebt' in dem Mädchen,
Und sie hatte gar wohl ihn im Haus des würdigen Pfarrherrn,
Wo sie sticken gelernt, Figuren nähen und Namen
Mit buntfarbigem Garn von der freundlichen Frau und den Töchtern,
Ausgebildet, mit Fleiß, in weiblich schönen Gesprächen;
Und so war sie gewohnt, nur vernünftige Worte zu lieben.
Trat nun Kaspar sie an mit verlangenden Blicken des Freiers,
Mit einschmeichelnden Reden, von ihm umso widriger klingend,
Ward er ihr in der Seele verhaßt, und so gab sie ihm manchmal
Schnippische Reden sogar, obgleich sie das selten so pflegte,
Ja sie suchte zuletzt sich ihm, wo sie könnt', zu entziehen.
Doch das schreckt' ihn nicht ab, da ein so treffliches Mädchen
Und ein so stattliches Gut zu gewinnen war, da er die Eltern
Günstig gesinnt sich wußte, dem einzigen Erben des Nachbars.
Denn sie sahen es freilich gern, wenn um ihre Rosina
Sich so eifrig bemühte der Sohn des begütertsten Landmanns,
Und sie leisteten ihm in seinem Bewerben noch Vorschub,
Unwillkürlich, und nicht nach reifem, ernstlichen Plane,
Wie's nur eben sie lehrte die Klugheit sorgender Eltern.

Es kommt, selbstverständlich, anders als die Vorjahr das bereits erwähnte Buch «Was
guten Eltern das denken. Melchior Meyr bleibt» veröffentlicht, und es entspricht
erzählt es in seiner treuherzigen Art. Der durchaus seinem Temperament und seiner
hübsche kleine Band, der uns die Geschichte Art, sich mit Literatur zu befassen, wenn er
als Neudruck in der ursprünglichen Ge- im Nachwort zu Meyrs «Wilhelm und
stalt beschert, ergötzt durch die beschau- Rosina» sich gleich auch mit der Kritik
liehe Ausbreitung der Aufregungen, die aus auseinandersetzt, die an jenen kritischen
Rosinas eigenwilligem Verhalten entstehen. Auslassungen geübt worden ist. Er tut es,

wie nicht anders zu erwarten, auf
erfrischende Weise. Zum Gegenstand seiner

Ein Wort zu Heinrich Meyers Nachwort Edition bemerkt er, seine amerikanischen
drängt sich auf. Professor Meyer hat im Studenten, von denen die meisten verheira-

1113



tet seien, könnten sich bei der Lektüre von
«Hermann und Dorothea» nicht in die
Psychologie hineinfühlen, die da gelte.
Einen Neunzehnjährigen vermöchten sie
sich nicht «so kindisch» zu denken, manches

komme ihnen auch sonst an der kleinen

Geschichte unwahr vor. Das wird
ausgeführt, nicht ganz ohne Koketterie: mit
Anspielungen auf Goethes Verhältnis zu
den Frauen und mit der Vermutung,
Hermann sei eigentlich nicht der rechte Mann
für Dorothea. Und dann der Clou: Zwölf
junge Amerikaner, Studenten der höheren
Semester bei Professor Heinrich Meyer,
haben spontan erklärt, «Meyr sei ja viel
besser als Goethe». Der Verfasser des
Nachworts gibt natürlich zu, daß Meyr
kein Goethe war, aber er meint doch, daß
er bessere Liebesgeschichten erzählen
konnte. Seine Verse seien gewiß hölzern,
seine Lyrik sei großenteils nicht einmal
poetisch. Aber seine Erzählungen seien es
als ganzes.

Der flüchtige Einblick in die
Beweisführung des Nachworts mag hier genügen.
Er zeigt Heinrich Meyers hervorstechende
Eigenschaft: seine Unbefangenheit. Sicher
ist das eine Tugend, die gerade in den
Kreisen der Literaturkritik leider allzu selten

vorkommt. Wer einen erstaunlichen
Vorrat davon bewundern möchte, der lese
also das Buch «Was bleibt», Heinrich
Meyers Bemerkungen über Literatur und
Leben, Schein und Wirklichkeit, mit dem

wahrscheinlich vom Verlag hinzugefügten
Untertitel «Literaturgeschichte als
Provokation». Der Verfasser sagt es selbst, daß

er darauf ausgehe, «dem Wirklichen aller
Art zu seinem Recht zu verhelfen und die
Schematik der Formalisten, der Autoritären,

der in ihren Urteilen vorher schon
Befangenen ad absurdum zu führen». Ein
artiges Programm, ohne Zweifel. Aber für
seine Verwirklichung steht nicht viel mehr
als eine respektable Belesenheit und allerhand

Subjektivität zur Verfügung. Auch
die literarische Kritik kommt jedoch ohne
Methode nicht aus. Das Nachwort Meyers
zu «Wilhelm und Rosina» springt von
Gotthelf zu Spitteler und — weil offenbar
gerade das Buch erschien — zu den
«Jahreszeiten» von Peter Bichsel: worin,
wenn nicht in der gleichzeitigen Lektüre
durch den Nachwortverfasser, der
Zusammenhang zu Melchior Meyrs ansprechendem

ländlichen Gedicht zu suchen sei,
darf man sich schon gar nicht fragen.

Anton Krättli

1 Melchior Meyr, Wilhelm und Rosina,
ein ländliches Gedicht. Mit einem Nachwort

von Heinrich Meyer. Herbert Lang
& Cie. AG, Bern 1967. 2 Heinrich Meyer,
Was bleibt. Bemerkungen über Literatur
und Leben, Schein und Wirklichkeit.
Hans E. Günther Verlag, Stuttgart 1966.

1114


	Bücher

