
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 11

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

EKSTASE

Ein Pariser Theaterbericht

Eine kollektive Gebärdensprache im
Dienste des psychischen Schocks
auszuprobieren, das ist es, was unbestreitbar die
jungen französischen Regisseure heute
fasziniert. Das Theater hat mit der
Aufklärerbank in Brechts Gefolge für sie nur
noch wenig Reiz. Das gilt, wie wir in diesen
Wochen verblüfft feststellen, auch für die
betont aufklärerischen Vorstadttheater.
Pierre Debauché und Patrice Chéreau
bezeugen, daß die jungen Bühnen um Paris
offensichtlich ein neues Entwicklungsstadium

beginnen. Sie wollen nicht mehr
ausschließlich belehren, zur Sozialkritik
anstacheln, sie wollen neue Gestaltungsprobleme

auf den Brettern erproben. Zur
Uraufführung von Leonid Andrejews «König
Hunger» wählte Debauché allerdings nicht
sein «Théâtre des Amandiers» in Nan-
terre, wo er winters nicht spielen kann,
weil der Hangar, der diesen Namen trägt,
sich nicht heizen läßt. Er führte seine
Einstudierung im Théâtre Récamier auf dem
linken Seine-Ufer vor. Sechzig Jahre mußte
das Stück auf seine Aufführung warten;
daß sein Inhalt heute noch passionieren
würde, kann man nicht behaupten. Er
handelt auf allgorienbeschwerte Weise von
den unter König Hungers Regiment
gebeugten Elenden und Unglücklichen. Im
Vorspiel tritt ihr Bändiger wie der
Zirkusdirektor in der «Lulu» vor uns: an langem
Seil führt er seine Untertanen, läßt sie

Tieren gleich von Not verzerrte
Pantomimen aufführen. Eine kohärente Fabel
liefert Andrejew nicht. Erstes Bild: die
Reichen und Satten machen im Gerichtssaal

dem Lumpenproletariat kurzen Prozeß,

ebenso kurzen wie gemeinen
Verbrechern. Zweites Bild : die Armen und
Getretenen halten eine Gewerkschaftstagung.
Im Armenkeller, so zeigt sich, ist man ebenso

zerstritten wie in den Versammlungen

der Reichen. Nihilismus schürt unabläßig
Wut über die ohnmächtig erlittene
Ungerechtigkeit und stiftet zur Zerstörungsorgie
an. Der Tod mit unbewegter Knochenmaske

hört sich die mordversprechenden
Tiraden an. Drittes Bild: die Reichen
amüsieren sich, da geben die Armen das
Zeichen zum Aufstand. Blut färbt weiße
Nichtstuerhaut. Entsetzen der eleganten
Lebensgenießer artikuliert sich in Schlottern

und Händeverwerfen. Doch die
Ordnung siegt, die Erhebung ertrinkt im eigenen

Blut, die Damen der Gesellschaft
spazieren läßig über die ausgestreckten
Leichen und sehen sich vor, nicht in Blutlachen

zu treten
Im Programmheft erfahren wir, daß

Andrejew mit diesem Stück zu seiner Zeit
bei der Rechten wie bei der Linken Anstoß
erregte. Die einen verwahrten sich gegen
die Grausamkeit des Aufstandes, die zweiten

gegen seine lächerliche Unwirksamkeit,
der sie Vergeudung revolutionärer Energie
vorwarfen. Fürs Theater von heute ist
diese politische Uneinwurzelbarkeit ein
Glücksfall. Es will ja Modellfälle schaffen:
bis vor kurzem hauptsächlich solche der

politischen Bewußtseinsweckung, heute

nun für die Entfesselung von
Kollektivemotionen auf der Bühne. Pierre Debauché,
der noch vor wenigen Monaten seine

Fassung von Joan Littlewoods «What a lovely
war!» im gleichen Theater vorführte, geht
es nun darum, Grunderfahrungen der
menschlichen Seele: Elend, Verzagen,
Hohn, Wut und Tod mit der Sprache
nicht allein des Dichters, sondern des

Körpers und der Gruppierung der Schauspieler

auszudrücken. Bei der Niederschrift
seines Stücks führte die Vorliebe für
Allegorie Andrejew die Feder; Dostojewskis
Schicksalsekstatik spornte ihn außerdem

an. Für beide haben wir heute wenig übrig,

1095



doch übersetzt mit den Mitteln der
Körperregie fesselt uns das szenische
Außer-sich-Sein. Es verschiebt den Akzent
vom überhitzt Tragischen zur Groteske,
im Falle von Debauches Inszenierung zur
statischen Groteske. Grell beleuchtete
erstarrte Bilder überfallen den Zuschauer : der
Regisseur wird zum Maler, der in surrealistischer

Art Verzerrung, das heißt Entlarvung

der Wirklichkeit durch erfrorene
Kleinmeisterlichkeit des Details erzielt.

Bei Patrice Chéreau im Theater von
Sartrouville (in der nordwestlichen Pariser
Bannmeile) kann hingegen von statischer
Groteske die Rede nicht sein. Ihm ist keine
Bewegung auf den Brettern zuviel: kaum
wechseln zwei Schauspieler einige Worte,
drängt es ihn, sie zu heftigen Bewegungsarabesken

anzutreiben. Bei ihm wird auf
der Bühne nicht gegangen, geschweige
denn gestanden. Es wird gerannt, gestikuliert,

gerauft, gerollt, gehüpft, gesprungen,
wenn der Text es auch nur im geringsten
zuläßt. Daß er in seiner jüngsten
Aufführung zwei Stücke des 1307 gestorbenen
chinesischen Dichters Kuan Han Tsching
vorführt, ist die logische Folge dieses seines

Bewegungsfurors. Unser Bild vom
Begründer der chinesischen Dramaturgie mag
höchst rudimentär sein; historische
Rekonstruktion reizte Chéreau aber ganz und
gar nicht. Ihn verführte eher der japanische
Film mit seinen brüsken Sprüngen der
männlichen Gestalten, den jähen, uns
Europäern häufig unmotivierten
Umschwüngen, mit einem Wort : das Staccato
schnellender Bewegungen, die scheinbar
keine Begründung haben. Das finden wir
nun auf einer extrem geneigten Bühne
wieder, auf welcher die Legendenstücke
«Schnee mitten im Sommer» sowie «Der
Frauenräuber» vorgeführt werden. Zwei
Sittenbilder aus der Zeit der feudalen
Hochblüte Chinas, zwei Konfrontierungen
des zu Ducken und Dulden verurteilten
Volkes mit der Selbstherrlichkeit der Oberen

oder genauer: der Mächtigeren. Eines
bestechlichen Richters wegen wird im
ersten Stück die sanfte Tou Ngo
hingerichtet mit der Anschuldigung, ihren Stiefvater

umgebracht zu haben. Aber Schnee

fällt im tiefen Sommer, als der Henker sie

köpft: deuthch weist er auf ihre Unschuld.
Ihr Vater, vom Kaiser mit der Kontrolle
derRechtsprechung in den Provinzen beauftragt,

deckt den Justizmord auf und sühnt
ihn. «Der Frauenräuber» geht von einem
noch gradlinigeren Willkürakt aus. Der
Straßenräuber Lu-Tschai-Lang entreißt
ehrenwerten Familienvätern die Gattin,
um sich ihrer zu erfreuen und sie darauf zu
verstoßen. Zwei seiner Untaten führt der
Dichter uns vor, ehe eine kaiserliche
Strafexpedition dem Unhold das Leben raubt,
die getrennten Familien in einem
Gottesheiligtum zusammengeführt und im Happy
End vereinigt werden.

Nicht das Thema interessiert uns an
diesen Legenden, mögen wir auch im
Gedenken an den «Kaukasischen Kreidekreis»

in der Zeichnung etwa des
käuflichen Richters ein Vorbild von Brechts
holzschnittartiger Sozialkritik erkennen.
Auf literarhistorische Verbindungslinien
kommt es Chéreau keineswegs an. Er will
mittels überdimensionierter Groteske und
westernartiger Rhythmisierung der
Auftritte ein erschreckendes Menschenbild
auf den Beschauer buchstäblich zujagen.
Die Männer als Verfechter des Bestehenden
steckt er in Gesichtsmasken. Starrheit,
gleichbedeutend mit Unmenschlichkeit,
symbolisiert er dadurch. Daß sie wie
Popanze über die Bühne gehen, krummbeinig

schwankend, oder in häufigem
Balgen die Bühnenschräge herunterkugelnd,

alles zeigt uns, auf welch archaischer
Stufe der Bewußtseinsdämmerung Chéreau
seine Gestalten ansiedelt. Das tat er auch
in den «Soldaten» von Lenz, mit deren
Aufführung er letzten Sommer den «Concours

des jeunes Compagnies» gewann,
den Preis der besten jungen Truppe, den
eine Jury von Theaterleuten alle vier Jahre
vergibt. Das Outrierte erhebt er zum
Werkprinzip. An dieser Extremform
antipsychologischen Sturms und Drangs muß
man nicht unbedingt Gefallen finden, denn
häufig wird dem Text Gewalt angetan, um
der Hochexpressivität uneingeschränktes
Spielfeld zu verschaffen. Packend ist daran
jedoch die bisher für unvereinbar gehaltene

1096



Mischung von tollwütiger Groteske und
gesellschaftlicher Ätzwirkung. Der Brechtstil:

ein Appell an Rationalität und Morali-
tät, verliert sichtbar an Einfluß, ohne daß
seine soziale Zielrichtung aufgegeben
würde.

Denn für ein Theater wie dasjenige in
Sartrouville gilt es, ein noch unerfaßtes
Publikum der Bühnenkunst zuzuführen.
Chéreau will die heutige Wirklichkeit
aufdecken, sein Hang zur Karikatur verleitet
ihn eher noch zur Übersteigerung dieser
entlarvenden Tendenz. Aber nun dienen
dazu nicht die Mittel der Vernunft, der
Atmosphärelosigkeit (die Brecht gefordert

hatte), sondern diejenigen des Schrek-
kens und des filmischen Blitzenthüllens.
Das liegt nicht nur im Temperament dieses

Regisseurs begründet, das fußt tiefer, in
der Ästhetik eines Theaters wie etwa des

«Living theatre», das psychische
Extremsituationen nicht des einzelnen, sondern
eines Kollektivs zum entfesselten Ausdruck
bringen will. Auf zwei verschiedenen
künstlerischen Wegen suchte diese nun
durch Europa wandernde Truppe ihr Ziel
zu erreichen. Mittels haargenauer realistischer

Rekonstruktion eines quälenden
Sachverhalts innerhalb einer sozialen
Gruppe (in «The Brig») oder durch
überbordende Expressivität voll psychoanalytischer

Symbolik etwa im selbstverfaßten
«Frankenstein». Auf diesen greift
Debauché zurück, auf die keuchenden
Bewegungen und die Brutalität der körperlichen

Konfrontierung Chéreaus. Kennzeichnend

ist jedoch, daß nie Einzelfälle dargestellt

werden, sondern immer Begebenheiten,

die den Einzelnen in Abhängigkeit von
ihn übersteigenden Kollektivsituationen
versetzen. An ihm exemplifizieren sich diese,
nie soll sein Schicksal für sich allein genommen

fesseln oder erschüttern.
Unnahbarkeit ist nicht nur ein Charakterzug

des Dichters Henry de Montherlant,
sie ist auch seinen Stücken zu eigen. Vor
sechzehn Jahren geschrieben, war das
Schülerdrama mit dem biblischen Titel
«La ville dont le prince est un enfant» (in
Luthers Übersetzung: «Das Land, dessen

König ein Kind ist») von ihm zur Urauf¬

führung nie freigegeben worden. Die
Comédie française hatte es angenommen,
der Dichter untersagte die Einstudierung.
Einzig einer Amateurtruppe bestehend aus
Schülern und Studenten hatte er während
kurzer Zeit das Recht zur szenischen
Darstellung gegeben. Nun ist es im Théâtre
Michel, wo man sonst bürgerliches
Unterhaltungstheater spielt, uraufgeführt worden.

Der Ort mochte verwundern, doch sitzt
man in der kleinen Bühnenbonbonniere,
verfliegt dies Gefühl sofort. Das gepflegte
Publikum, überwiegend mit graumeliertem
Haar und Ehrenlegion im Knopfloch, sieht
hier zwar ein hochgestecktes «spirituelles»
Drama, das aber nur in der Tonlage, nicht
im Genre sich von seinen sonstigen
Theatererlebnissen unterscheidet. Rhetorik
und Seelenkrampf ersetzen Witze und
Kalauer, die hier gewöhnlich zu Hause sind.
Rhetorik des Abbé de Pradts, Präfekt in
einem Jesuiteninternat, den unbezweifel-
bar homoerotische Anziehung an Serge

Souplier, einen zwölfjährigen Schüler
fesselt. Dieser Junge, Klassenschlemihl, ist
mit dem Star der Schule, einem brillanten
Sechzehnjährigen, befreundet. Der Abbé
sucht diese Freundschaft zu trennen, um
Serge für sich allein zu haben. Anspielungen

auf die unerlaubte Anziehung
erfolgen im Text nur flüchtig; der Konflikt
bleibt jeden Augenblick im Gewissen
angesiedelt, doch spüren wir, aus welcher
Triebestiefe Schwefeldämpfe das Gewissen
des Geistlichen beizen. Der Rektor der
Schule, ebenfalls adligen Namens: Abbé
Pradeau de la Halle, reinigt die gestockte
Atmosphäre, indem er beide Knaben aus
der Schule weist und des Präfekten «Liebe,
aus der Gott verbannt ist», anprangert.
Hatte dieser vom sechzehnjährigen André
Sevrais Verzicht gefordert, so verlangt der
Rektor im Namen der geistlichen
Hierarchie von ihm gleiches. Ausnahmenaturen,
wie sie Montherlants Dramen bevölkern,
fällt das nach einem kurzen innerlichen
Ruck nicht schwer. Sie müssen einen
Grund haben, sich den andern überlegen
zu fühlen, unvergleichbare Seelenstärke und
Geisteshöhe zu manifestieren. Die Sprache

1097



des Dichters, von kantig-altrömischem
Zuschnitt, trägt das Ihre zu dieser Aufsteilung

in stoische Unnatürlichkeit bei.
Warum viele Worte machen um dieses

Stück, das aus verflossener Zeit (Empire
mit André Gide vermählend) zu uns spricht
und uns nirgendwo trifft? Deshalb wohl,
weil Montherlant der letzte Rhetor der
Szene in Europa ist und weil man einen
Großteil der französischen Bühnentradition

ohne ihn aus dem Blick verlöre. Deshalb

auch, weil für einen nicht geringen
Teil der Franzosen Probleme der christlichen

Jugenderziehung nicht so bedeutungslos
sind, wie anderswo. Die rhetorische

Konversation, der wir im Théâtre Michel
beiwohnen, knapp und aufgebläht zugleich,
gibt uns zu erkennen, was ein bestimmtes
Pariser Publikum vom Theater erwartet:
moralische Maximen in ziselierter Form.

Ein weiter Weg führt von dieser
statischen Form des hochmütigen Wortrausches
zu den dionysischen Überbordungen der
Szene in Arrabals letztem Opus «Le
cimetière de voitures» (Der Autofriedhof).

Einen totaleren Gegensatz kann man
sich nicht ausdenken. Hier bleibt nichts
unbewegt, weder die Seelen noch die Dinge,
hier wird nicht in schneidender Unberührtheit

gesprochen, sondern in schrankenlosem

Erleiden einer sinnentblößten Welt
geschrien, gestammelt, geröchelt. Man ist
distanziert im Théâtre Michel, im Théâtre
des Arts am Fuße Montmartres steckt man
knöcheltief in Lebensnot und Ausweglosigkeit.

Aber eines verbindet die Unvereinbaren:

eine Rhetorik. Sie ist in jedem der
beiden Fälle verschieden, bei Montherlant
nach überlieferter Weise verbal, bei
Arrabal nach moderner Weise optisch.
Arrabals Stärke war das Schreiben nie.
Eine eigene Sprache besitzt er nicht.
Sprechen seine Gestalten, so halten sie das
Eigentliche an ihnen, ihr Aufwühlendes,
zurück. Nur der kurze Ausruf in unvorhersehbarer

Situation enthüllt das, was sie
gepackt hält und was uns als Kundgebung
ungeahnter menschlicher Not packt.

Im «Autofriedhof» tritt das besonders
deutlich hervor, umfaßt dieses Stück doch
Episoden, die als Einakter bereits gespielt

wurden, beispielsweise die «Erstkommunion».

Neu ist die Rahmenhandlung, neu
ist die Erfindung der Spielstätte, die dem
Regisseur, unentbehrliches alter ego des

Dichters, erlaubt, noch nie erlebte Register
eines Trance-Theaters zu ziehen. Der
Regisseur heißt Victor Garcia. Mit einer
Inszenierung von «Ubu-Roi» zog er die
Aufmerksamkeit vor drei Jahren auf sich.
Mit diesem Autofriedhof erweist er sich als
ein Meister des barock-grausamen Theaters

Artaudscher Inspiration. Inmitten
abgewrackter Mechanik, rostender Karosserien

spielt sich das Leben Christi, aufgefaßt

als Beatnik aller Zeiten, ab. Er heißt
im ersten Teil Fidio, in den nachfolgenden
Emanou, ist statt von Jüngern von einer
Jüngerin begleitet: Maria Magdalena unter
dem Doppelgestirn von Sade und Sacher-
Masoch. Aber diese Einzelheiten verändern
nichts an der Hauptsache. Fidio beging
einen Mord mit Lilbe zusammen: sie
beschließen in blitzartiger Umkehr, gut zu
werden. Emanou predigt inmitten grinsender

Menschen- und Maschinenwracks die
Liebe, welche zum idealen Menschen uns
emporläutert. Ein auswendig gelernter
Spruch, aber inbrünstig vorgetragen: er
möge wahr sein. Wahr indessen ist einzig
der Verrat des modernen Judas, die Kreuzigung

dessen, der gut sein wollte, auf einem
verrotteten Motorrad. Seine Anrufung des
idealen Menschenbildes geht im Röcheln
unter, frenetische Verbrüderung unter dem
todbringenden Motorkreuz beschließt in
Form einer ekstatischen Saturnalie das
Stück.

Nur ein Spanier konnte ein solches
Szenarium erfinden, in dem Tod und Liebe
sich gegenseitig zeugen, in dem Haß und
Ekstase sich verstricken. Ein Spanier nur
(Argentinier in diesem Fall, doch das
macht wenig Unterschied) konnte es in
solche Wirklichkeit auf der Bühne
umsetzen, daß wir uns beim Zuschauen fragen,
ob hier Hexenwahn und Todesgier des

Spätmittelalters an uns branden, oder ob
eine ultramoderne IBM-Maschine den
Traum von irrgewordenen Humanoiden
aus sich gebiert. Beides vermengt sich
wohl darin, Erinnerung an den Schlaf der

1098



Vernunft, der, wie Goya uns lehrte,
Monstren ans Licht setzt, aber auch
erbitterte Erfahrung der hochmechanisierten
und rationalisierten Welt, deren verkommender

Ausschuß uns Zuschauer rundum
umgibt. Synkretismus, Vermählung aller
Stile und Kulturanspielungen ist daher
Trumpf. Bibellesung (die Erschaffung der
Welt aus dem Chaos), Leben, Wundertaten

und zeremonielle Zu-Tode-Geißelung
Christi, des lederbehosten Jünglings,
orientalische Tänze und moderne Zynismen
oder Unflätereien, alles durchdringt sich,
alles ist eins und dasselbe, nämlich makabres

Mahnzeichen menschlichen Verrot-
tens, aber auch verzweifelte Gegenwehr
dagegen. Je frenetischer, subjektiver sich diese
Orgie gebärdet, je weniger nachvollziehbar
für ein Publikum, das längst nicht mehr
zurückgelehnter Betrachter, vielmehr zur
Eigenreaktion genötigter Zeuge, um nicht
zu sagen: Teilnehmer ist, umso unabweis-
licher wird die Bedeutung dieses Theaters
der Raserei. Indem es die Nachtseite der
Ratio unumschränkt an die Macht bringt,
will es seine Tagseite anprangern. Auf die
Suche nach dem Idealbild des Menschen
hat sich ja Emanou aufgemacht. Inmitten
der allgemeinen Abtakelung der bare Hohn.
Die bare Verzweiflung auch, daß es nicht
zu finden ist, es sei denn im inbrünstigen
Wunsch nach seiner Gewinnung. Worin es

besteht, weiß der Anrufende nicht zu sagen,
nur daß es besteht irgendwo in der wim¬

melnden Frenesie von Brandmarkung,
Zerstörungswut und Kopulationssucht.

Bald ist die Bühne der Altar eines zu
entdeckenden Gottes, bald ist sie ein
Bordell: Aufschrei, Hingabe und Opferung
haben beide ja gemeinsam. Nie soll sie
«Theater» sein, wo man etwas vormacht
und die Wirklichkeit hinter der Verkleidung

verschwindet. Das brutal und
verzweiflungsvoll Vorgemachte ist vielmehr
die unumstößliche Wirklichkeit. Dieses
Theater sucht die universale Einbeziehung
in das leidenvolle Geschehen. Die Mittel,
die ein Victor Garcia sich zu diesem Zweck
ausdenkt, verraten ein Raffinement des

Geistes, aber sie bedeuten nichts anderes
als Köder. Alle entstammen sie dem Irrationalen,

den Zeiten, da Massenwahn über
die Menschen herrschte. Ihnen gegenüber
kann ein Zuschauer rebellieren, vor der
Absicht, der sie dienstbar sind, wird er es
indessen nicht tun. Denn das Leid und die
Inbrunst, eine Welt zu erschaffen, die rein
und nicht mehr menschenquälerisch sei,
sie gehören zu den Wirklichkeiten, die
aus der Nacht von Trance und Verzerrung
heraufdämmern. Nicht viele Regisseure
können glaubhaft einen solchen Weltentwurf

auf der Bühne vorzeichnen. Dies
Theater ist wucherndem Einzelgängergeist
vorbehalten. Merkwürdigerweise macht es

in der jungen Generation Frankreichs aber
Schule.

Georges Schiocker

ITALIENISCHE ZEITSCHRIFTEN

Wer in den beiden ersten Jahrzehnten nach
dem Krieg auf italienischen Cocktailparties
à la page sein wollte, mußte den jüngsten
Premio Strega kennen, mußte über die
neuesten Veröffentlichungen des Verlags
Einaudi Bescheid wissen. Das hat sich
inzwischen geändert. Die italienischen
Intellektuellen haben sich zum größten Teil in
einem experimentellen Avantgardismus

abgezirkelt, dessen Sperrkreis nur noch für
Berufene und Eingeweihte passierbar
scheint. Pier Paolo Pasolini, über dessen

antiavantgardistische Position in der letzten
Italienischen Zeitschriftenschau hier
berichtet wurde (Mai 1967), präzisiert in einer
Glosse der Nuovi Argomenti (Januar/März
1967) seine Polemik. Anlaß dazu bietet ihm
Massimo Ferrettis // Gazzarra (Mailand

1099



1965): «Wieviel Zeit hat Ferretti verloren,
wie hinkt er jetzt, zwei Jahre nachdem er
das Buch geschrieben hat, seiner
Schriftstellerlaufbahn nach, und wieviel Zeit
haben so viele andere junge Leute wie er
verloren.» Pasolini, Wünschelrutengänger
der Geschichte, der nie da fehlen möchte,
wo sich eine Revolution, ein historisches
Gewitter zusammenbraut, läuft Sturm
gegen jene in Italien vor allem beim gruppo
'63 verbreitete Tendenz, Literatur lediglich
als Möglichkeit zu betrachten, seine Energien

«in einer ertragreichen, respektablen
Tätigkeit zu investieren». Ein Schriftsteller
dieser Art geht «gewissenhaft wie ein
Bankangestellter» der eigenen Arbeit nach:
«sobald dieser die Geschäftsräume verläßt,
in denen er mit der Zustimmung aller seine
spezialisierte und daher unverständliche
Kompetenz in Tätigkeit umsetzte, segnet
ihn auf der Straße wie alle anderen die
Norm». Bei dieser Feststellung bleibt
jedoch P.P.P. nicht stehen. Warnend ruft er
den Avantgardisten zu, wer die Wirklichkeit

durch Zerstörung oder Änderung der
Zeichen und Signale (abgezielt wird hier auf
den Experimentalismus des gruppo '63) zu
zerstören oder zu ändern glaube, handle in
unredlicher Absicht, man habe es daher
mit Sabotage oder bestenfalls mit Studentenulk

zu tun. Bedeutungsträger und
Bedeutung, signifiant und signifié: Pasolini
zeigt, daß er den Fachjargon der Struktura-
Iisten kennt, daß er seine Klaviatur nicht
weniger virtuos beherrscht als die der
politischen Weltlandkarte.

Es gibt wohl kaum ein Land, in dem
in den vergangenen Jahren mehr auf dem
Gebiet der Information über strukturalisti-
sche Fakten und Daten geleistet wurde, als
Itahen, und es ist nicht zuletzt das
Ergebnis von Croces idealistischer Immobilität,

wenn der Nachholbedarf auf dem Gebiet

der Sprachwissenschaft größer ist als
anderswo. Der von Luciano Anceschi
herausgegebene Verri widmet dem
Strutturalismo linguistico Heft 24. Die kurze
Einführung der Redaktion in die Beiträge
Luigi Heilmanns (der seit 1966 im Verlag
il Mulino in Bologna eine Lingua e stile
betitelte Zeitschrift herausgibt), Giulio C.

Lepschys (dem man eine vorzüglich
informierte Einführung in die Probleme der
strukturellen Sprachwissenschaft verdankt :

La linguistica strutturale, Turin 1966) und
anderer kann eine Vorstellung davon
vermitteln, wie sehr eine Angelegenheit der
Wissenschaft zu einem Phänomen der
Mode geworden ist (Roland Barthes'
Système de la mode mag daran nicht ganz
unbeteiligt sein): «Von der Bewegung wird
viel gesprochen, unter der Form des

Strukturalismus ist die Sprachwissenschaft
heute sozusagen in aller Munde: die
Literaturkritiker sprechen darüber in eleganter
Verschwommenheit, Arbasino schlägt eine
Strukturalistische Regie der Carmen vor,
man spricht in Andeutungen von einer Art
Strukturalismus des lit-kiss und man plaudert

darüber auch im Piper — das ist
bekannt.»

Balancierakt zwischen wissenschaftlicher

Untersuchung und Clubgespräch ist
Roland Barthes' strukturalistische Analyse
der Werke des Marquis de Sade: L'albero
del crimine (Nuovi argomenti, April—Juni
1967J. Klausur und System stehen bei dem
Verfasser von Juliette und der 120 Journées
in engem Wechselverhältnis. Die Utopie
von Sades Weltmodell beruht auf
pedantisch-genauer Regulierung des Tagesablaufs.

Die Kleidung spielt bei der Durch-
strukturierung der libertinage eine wesentliche

Rolle: es handelt sich dabei um ein
unmißverständliches Spiel mit Bedeutungsträgern

und Funktionen. Der Libertin ist
Modellschöpfer, Spezialist für Diäten,
Architekt, Bühnenbildner, Regisseur. Barthes

bemüht sich um den Nachweis einer
erotischen Grammatik aus der Perspektive
der modernen Sprachwissenschaft. «Figur»
und «Episode» des erotischen Ritus können

strukturalistisch auf der Ebene der
Synchronie oder der Diachronie interpretiert

werden. Sade gelang mit der Darstellung

seiner pervertierten Welt die Verwirklichung

eines «Sprach»-Systems. Barthes
folgert daher nicht zu Unrecht, der gesetzlichen

Verurteilung von Sades Schriften
liege die Auffassung zugrunde, das Kriterium

des Realismus habe das einzig
verbindliche zu bleiben. So interessant die

1100



Analyse Barthes auch sein mag: es wird
schwer sein, die Behandlung derartiger
Argumente auf dieser kritisch ernst zu
nehmenden Ebene zu belassen. Hier tritt
der Strukturalismus in eine mondäne Phase,
und es ist kaum anzunehmen, daß sie ihm
auf die Dauer gesehen zuträglich ist.

Es kann nicht überraschen, daß sich
die sprach- und literaturwissenschaftliche
Zunft gegen den Verschleiß der Fachterminologie

durch Unkompetente verwahrt.
Am energischsten geschieht dies durch die
Herausgeber der Strumenti critici, die seit
einem Jahr als Rivista quadrimestrale di
cultura e critica letteraria bei Einaudi in
Turin erscheinen. D'Arco Silvio Avalle,
Maria Corti, Dante Isella und Cesare
Segre, Ordinarien an den Universitäten
Turin und Pavia, haben diese im Zeichen
philologischer Akribie stehende Zeitschrift
ins Leben gerufen.

Zwei Buchveröffentlichungen, das von
Guido Guglielmi und Elio Pagliarani
herausgegebene Manuale di poesia
sperimentale (Mondadori, Mailand 1966) und
die Essaysammlung Avanguardia e
neoavanguardia (Sugar, Mailand 1966) geben
Maria Corti und D'Arco Silvio Avalle den
Anlaß zu einer Polemik gegen die literarischen

Gepflogenheiten im heutigen Italien
(Strumenti critici, Juni 1967). Le orecchie
della «neocritica» betitelt Maria Corti
ihren streitbaren Artikel. Ein « orecchiante»
ist jemand, der die Dinge nur vom Hörensagen

kennt, daher der Ausfall gegen die
Ohren des italienischen new criticism (am
Rande sei hier bemerkt, daß Pagliarani und
Guglielmi zum gruppo '63 gehören).
Strukturalistischer Jargon cela fait sensation,

höhnt Maria Corti, und sie erinnert
an Valérys amüsante Beschreibung von
Montesquieus Zeitalter, als sich die Damen
der Gesellschaft wie Feen über die Glas-
und Kupferwiegen der jungen Elektrizität
beugten. Die Gardinenpredigt Maria Cor-
tis, in deren Verlauf auch Pier Paolo Pasolini

die Leviten verlesen werden, beklagt
schließlich, daß das literarische Leben in
Italien aus lauter Monologen bestehe,
Dialoge gebe es lediglich innerhalb der
jeweils über ihre Zeitschrift verfügenden

einzelnen Gruppen, nicht aber auf nationaler

Ebene.
Man kann in der Tat in den literarischen

Fehden im heutigen Italien einen letzten
Rest einer in Mittelalter und Renaissance
verwurzelten Mentalität erblicken. Die
Erbitterung und Virulenz, mit der zwischen
den einzelnen, mit Stadt oder Universität
verbundenen Faktionen gefochten wird,
kann auch nicht durch die sonntäglichen
Auseinandersetzungen in den Fußballstadions

übertroffen werden. Die Klage,
die Maria Corti über das Fehlen eines
üterarischen Lebens führt, erinnert an die
Kommentare italienischer Sportreporter
nach dem Fiasko der italienischen Fußballelf

bei den letzten Weltmeisterschaften.
Strukturalismus als clavis mundi, Schlüssel

und Sesam, öffne dich für alle noch
ungeklärten Fragen: dieser Eindruck muß
entstehen, wenn man sieht, wie viele
Disziplinen davon betroffen werden. Aldo
Rossi untersucht in einem Artikel der
Zeitschrift Paragone (Oktober 1967) Le nuove
frontiere della semiologia: cinema e narra-
tività. Ausgangspunkt seiner Überlegungen
sind Tagungen, die im vergangenen Sommer

in Pesaro und Urbino stattfanden.
Pasolini bestand bei den Expertentreffen
aufder langue des Films, während Christian
Metz die Kinematographie als parole ohne
langue verstanden wissen wollte. Pasolini
gebrauchte bei seinen Ausführungen einen
neuen Fachausdruck: cinemi, die er als
Pendant zu den fonèmi der strukturalistischen

Sprachwissenschaft verstanden wissen

will. Die kleinste Einheit einer Sprache,
das Phonem, hat nach Pasolini ihre
Entsprechung in dem Kinem des Films. Dies
führt zu einer detaillierten Analyse von
Gestik und Mimik, wie sie bereits im
vergangenen Jahrhundert von J.J.Engel in
den Ideen zu einer Mimik versucht wurde
und dann von anderen, vor allem von
Meo-Zilio in El lengaje de los gestos en el
Uruguay methodisch weitergeführt wurde.
Hier wird ein weites strukturalistisches
Forschungsobjekt abgesteckt. A.J.Grei-
mas und Christian Metz postulieren daher
eine Bibliographie gestuelle mit systematischer

Transkription der Gebärdensprache.

1101



Größte literarische Ambition im
Zeichen des Strukturalismus wird der Wettstreit

mit den Wissenschaften, größte
Sorge der Schriftsteller, sie könnten nicht
mehr auf der Höhe der Zeit sein. Giuseppe
Petronio sieht mit gutem Recht in dieser
um jeden Preis modernen Haltung der
Literaten eine Rückkehr zu Positionen,
welche das intellektuelle Klima vor der
Jahrhundertwende kennzeichneten (//
ricatto e il matusa, Problemi, März/April
1967): «Vor einigen Tagen fiel mir im
Zusammenhang mit einer Dissertation einer
Schülerin ein kleiner Band von Rocco de
Zerbi über Faust in die Hände. Rocco de
Zerbi war alles andere als ein Dummkopf,
ganz im Gegenteil, er besaß den lebhaften
Geist des Süditalieners und ein beachtliches

Wissen. Aber auch er litt unter der
Angst, man könne ihn für einen Methusalem

halten, auch er war Opfer (und schließlich

seinerseits Komplize) der Erpressung
durch die Neuerer seiner Zeit. Damals
waren die führenden Disziplinen Biologie
und Naturwissenschaften, an der Stelle von
Ferdinand de Saussure und Propp waren
Darwin und Lombroso an der Reihe, und
der wackere Rocco de Zerbi spielte den
Kritiker, indem er die Prinzipien und die
Schemen der Evolutions- und der
Vererbungstheorie wie auch der
Kriminalanthropologie Lombrosos auf die
literarischen Werke übertrug: das Resultat —

— ist heute nach einem Jahrhundert
einfach katastrophal, lächerlich und
miserabel. »

Diese Überlegungen kommen einem in
den Sinn, wenn man Italo Calvinos kurz
vor Weihnachten erschienenen Band
Erzählungen Ti con zero (Einaudi, Turin 1967)
liest. Es handelt sich um den Versuch,
Literatur auf wissenschaftlicher Methode
zu begründen. In der Titelerzählung steht
ein Jäger einem bereits auf ihn
losgesprungenen Löwen gegenüber. Der Pfeil
des Schützen und das Raubtier haben
bereits jeweils ein Drittel ihres Weges
zurückgelegt. Die Dimension Zeit als
Diachronie ist total abgeschafft, die
Überlegungen des Jägers spielen sich alle in
jenem Nullpunkt «t» ab, welcher Gegen¬

stand der «Erzählung» ist. Es ist nur
konsequent, wenn der Autor von Ti con zero
am 24. Dezember im Corriere della Sera
die nicht nur für Literaturwissenschaftler
überraschende Feststellung trifft, der größte
italienische Schriftsteller aller Zeiten sei
Galileo Galilei. Carlo Cassola greift am
31. Dezember in der gleichen Zeitung
Calvinos Äußerung auf und schreibt: «Ich
glaubte, Galilei sei der größte
Wissenschaftler, die Palme des größten Schriftstellers

gebühre aber Dante... Doch ich
würde lügen, wollte ich behaupten, daß
mich Calvinos Äußerung schockierte. Der
Defaitismus vieler meiner Kollegen hat
einen Grad erreicht, daß mich nichts mehr
erschüttern kann. Ich möchte ihnen
wünschen, daß sie sich von ihrem
Minderwertigkeitskomplex gegenüber der Wissenschaft

und der Technologie befreien, und
wenn es ihnen nicht gelingt, sollen sie
umsatteln.» Man kann sich angesichts von
Calvinos letztem Buch des Eindrucks nicht
erwehren, daß ihm gerade die Folgerichtigkeit

seiner literarischen Entwicklung zum
Verhängnis wird. Der Schriftsteller hat seit
1959, als er mit Elio Vittorini bei Einaudi
den ersten Band des menabò vorlegte, die
literarische Diskussion in Italien entscheidend

angeregt. Band 4 widmeten die beiden
Herausgeber dem Verhältnis von Literatur
und Industrie: die Debatte über dieses für
eine im Zeichen des Marxismus
herangewachsene Generation aktuelle Problem
war besonders lebhaft und beherrschte das
literarische Klima der frühen sechziger
Jahre. Inzwischen ist Vittorini verstorben,
und Calvino widmete seinem Mitherausgeber

Band 10 des menabò (April 1967). Er
enthält die letzten Jahre von Vittorinis
Diario in pubblico und neben Beiträgen
von Freunden des sizilianischen Schriftstellers

auch einen umfangreichen Aufsatz
Calvinos: Progettazione e letteratura. Wie
eng sich die Positionen der beiden Schriftsteller

berührten, zeigt Calvinos Hinweis,
Vittorini habe in seinen letzten Lebensjahren

Kultur als «Wissenschaft»
verstanden: «Erkenntnis als <Wissenschaft),
Gesellschaft als <Wissenschaft), Menschengeschlecht

als (Wissenschaft).» Im Lauf

1102



seiner Ausführungen zieht Calvino
allerdings auch eine Demarkationslinie
zwischen seiner eigenen Position und der des
verstorbenen Freundes: «Gleichzeitig muß
hervorgehoben werden, daß Vittorini seine

Spekulation nie außerhalb der Koordinaten
des Beobachters betreibt. Immer ist es

die Beziehung Mensch-Welt, die ihn
interessiert, bei ihm handelt es sich immer
um einen Humanismus, der in der
Geschichte der Menschen und in den
Menschen als Geschichte verankert ist. Und
hier divergieren meine Interessen vielleicht
von den seinen, um sich in Richtung auf
eine Erkenntnis hin zu verlagern, bei der
jede anthropozentrische Hypothek
abgeschafft ist, so daß die Geschichte des
Menschen an den beiden Extremen der
Geschichte der Organisation der Materie
verschwindet: einerseits in der Kontinuität
animalischen Lebens, in der Vittorini nach
wie vor das Auftreten des Menschen als
Sprung versteht, andererseits in der
Ausdehnung bis zu den Datenverarbeitungsmaschinen

hin.»
Der Literat als Ingenieur, als Chemiker,

als Ethnologe, als Mineraloge: hier wird
die Utopie zur Chimäre. Man fragt sich,
wie es einem Individuum noch möglich
sein soll, diese Aufgabe zu meistern.
Vittorini hatte das Problem zwar diagnostiziert,

aber er hatte sich damit begnügt.
Calvino hingegen besteht eigensinnig auf
der einmal eingeschlagenen Richtung: ein
Ausweg aus dem Engpaß zeichnet sich im
Augenblick noch nicht ab.

Über die Studentenunruhen in Deutschland

berichtet Marianello Marianelli in
der nach dem Krieg von Luigi Russo
begründeten Zeitschrift // Belfagor (30.
September 1967) in seinem vorzüglich
dokumentierten Artikel Cronache dalla «Libera
Università» di Berlino. Marianelli kennt
Deutschland dank seiner langjährigen
Tätigkeit als Leiter eines italienischen
Kulturinstitutes und durch eingehende
Studien zur deutschsprachigen Literatur.
Heute ist er Ordinarius für Germanistik an
der Universität in Pisa.

In dem Abschnitt Politica come happening

e viceversa zieht Marianelli die Schluß¬

folgerungen aus den Berliner Ereignissen.
Er sieht in den Studentendemonstrationen
anläßlich der Besuche Humphreys und des

Schahs, in der Tätigkeit von Fritz Teufel
und Rudolf Dutschke eine Verwirklichung
jener Strategie des Spiels, jener Guerriglia
der Show, wie sie von Heinrich Böll in den
Ansichten eines Clowns und von Günter
Graß in der Blechtrommel und in Die
Plebejer proben den Aufstand auf literarischer

Ebene bereits antizipiert worden
waren. Marianelli trifft den Sachverhalt

genau, wenn er in dem Verb «probieren»
und in einem «geradezu genüßlichen
Experimentieren» die Konstante dieser
Studentenaktionen erblickt. Besondere
Bedeutung mißt er dabei der Rolle Marcuses

zu, der die Studenten zu einer politisch
wirksameren Haltung anregt, indem er die
Thesen von Marx überprüft und auf ihren
praktischen Wert hin untersucht. In diesem

Zusammenhang spricht Marianelli auch

von den ideologischen Wechseljahren, die

Europa im Augenblick durchmacht. Das
Unbehagen an der scheinbaren Stasis der
politischen und literarischen Situation dieser

sechziger Jahre hat sich der Intellektuellen

diesseits und jenseits der Alpen
bemächtigt. Die Nachkriegsjahre sind
endgültig vorüber.

Die italienischen Linksintellektuellen
standen bis zum ungarischen Aufstand im
Bann der Sowjetunion: für die junge
Generation hat die immer noch vorwiegend

nach Moskau ausgerichtete
Kommunistische Partei Italiens nur noch
geringe Anziehungskraft. Die alten
Widerstandskämpfer, die vor den in den
Nachkriegsjahren Herangewachsenen immer
wieder zu gegebenen Anlässen die heroische

Epoche ihres Lebens beschwören, in
Wirklichkeit aber längst auf den Kurs der
friedlichen Koexistenz eingeschwenkt sind,
sind für die politisch Interessierten zum
mindesten langweilig geworden. Die junge
Generation politisch Engagierter will ihre
eigene Revolution haben: da sie diese von
Moskau verraten glaubt, wendet sie sich

an Peking. Die Überlebenden der
resistenza wiegten sich jahrelang in der Illusion,
es genüge, wenn man in regelmäßigen Ab-

1103



ständen seinen Abscheu gegenüber Nazi-
Deutschland und seine Ungehaltenheit
gegenüber dem Bonn Adenauers bekunde,
um auf der Höhe der Zeit zu bleiben. Man
wünschte das Böse zu lokalisieren und
glaubte, es mit Erklärungen, Protesten und
Kundgebungen exorzieren zu können.
Cesare Cases geht in seiner Difesa di «un»
cretino (es handelt sich um einen offenen
Brief an die Quaderni piacentini, 30. April
1966, zur Verteidigung von Primo Levi)
von diesem Tatbestand aus und bekennt:
«Die Hartnäckigkeit mit der Levi
behauptete, er könne den Wahnsinn der
Deutschen nicht verstehen (Levi war
dreizehn Monate in Auschwitz) und er sei

jedem dankbar, der ihm diesen erklären
könne, war ein Beweis dafür, daß er damals
— aber nicht nur er, auch ich und andere
Kretins meiner Generation — tatsächlich
nicht kapierten, daß der Wahnsinn zwar
bei den Deutschen in der Nacht von
Auschwitz erschienen war, aber daß er sich
auch bei den Italienern, bei den Juden, bei
den Turinern bei hellem Tageslicht in den
besten Familien eingenistet hatte und seinen

Mittelpunkt nicht weniger in der Fiat als
in den IG-Farben hatte, deren Sklave er
gewesen war.» Cases verwirft heute
parteipolitische Scheuklappen jeder Provenienz:
«Ob einer für die Welt der Werte eintritt
oder sich in jene der Unwerte begibt, ob
einer eine untadelige, von den Vätern
überkommene Garderobe sein eigen nennt oder
sich in schmutzigem langem Haar gefällt:
inzwischen haben wir verstanden, daß
diese Dinge mehr oder weniger symptomatische

Indizien liefern können, je nach Art
von Menschen und Zeiten, um die es sich
handelt, daß aber letzten Endes allein die
Fakten zählen.»

Nur wenige der zwischen 1920 und 1930
Geborenen besitzen diese Fähigkeit, sich
durch Selbstkritik zu häuten. Sie sind viel
zu sehr durch ihr Establishment bei
Suhrkamp oder Einaudi, bei der Zeit oder beim
Espresso befangen, um sich noch Rechenschaft

darüber zu geben, daß sie zwar ihren
Lebensstandard behaupten und ausbauen
können, in Wirklichkeit aber die heroische
Epoche und die belle époque ihres Lebens
vorüber sind.

Johannes Hösle

1104


	Umschau

