
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 11

Artikel: Brechts "Neue Technik der Schauspielkunst"

Autor: Jauslin, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Brechts «Neue Technik der Schauspielkunst»

CHRISTIAN JAUSLIN

Die Schauspielkunst wird für gewöhnlich
nicht in Büchern gelehrt, noch wird es

die Zuschaukunst, die sogar nicht einmal
als eine Kunst bekannt ist.

Bertolt Brecht

Spricht man von Brechts Theater, so fallen immer wieder die Worte
«Verfremdungseffekt» und «episches Theater», und es ist dann sehr viel zu
hören über die Poetik des Aristoteles, über Dramatik oder Epik, aber auch
über technische Fragen wie Bühnenbild, Kostüm und Bühnenbeleuchtung —
wenig vernimmt man aber jeweils über die Kunst des Schauspielers. Man hat
oft den Eindruck, diese Kunst sei etwas Nebensächliches, etwas, das fast nur
zufällig mit Theater zu tun habe. Dieses groteske Mißverhältnis besteht

übrigens nicht nur bei Brechtdiskussionen. Es scheint mir symptomatisch,
daß etwa in dem hervorragenden «Atlantisbuch des Theaters» so ziemlich
alle Theaterprobleme ausführlich behandelt werden — Theaterbau, -administration,

-recht, Maske und sonst noch vieles —, über die Schauspielkunst
hingegen, ihre Technik und ihre Geschichte, findet sich kein Beitrag, nur
einige kurze Bemerkungen in Melchingers «Versuch einer Grundlegung».

Aber was wäre das Theater ohne den Schauspieler?! «Was ist Schauspielkunst?

Man bringt allzuoft die Geschichte des Theaters mit der Schauspielkunst

durcheinander, aber das sind zwei sehr verschiedene Dinge», stellte
Julius Bab fest (Kränze dem Mimen, 1954). Er fährt fort: «Schauspielkunst

ist die Urzelle des Theaters, aus der alles andere sich entwickelt hat
und ohne die alles andere nicht leben kann.»

Sollte Brecht, der sich bei seinen Inszenierungen im Berliner Ensemble
als großer Regisseur erwies, diese Urzelle so sehr vernachlässigt haben?
Dieser Frage möchten wir hier etwas nachgehen.

Brecht weist einmal daraufhin, daß die Verfremdung eine «neue Technik
des Dramenbaus, des Bühnenbaus und der Schauspielweise» (S.301) sei1.

Unter Bühnenbau versteht er dabei, wie aus dem Text eindeutig hervorgeht,
den gesamten Komplex einer Theateraufführung. Von diesen drei Elementen
wollen wir uns nur dem dritten zuwenden, also nur dem Schauspieler und
seinen eigentlichen Kunstmitteln, jedoch nicht dem Regisseur, dem Bühnenbildner

und ihren technischen Mitteln und nicht dem Stück als Textvorlage.

1075



AufBrechts Schriften bezogen heißt das, daß wir unser Augenmerk
hauptsächlich auf die zwei Gruppen von Aufsätzen lenken, welche in den « Schriften

zum Theater» unter dem Titel «Neue Technik der Schauspielkunst»
vereinigt sind (getrennt nach den Jahren 1935—1941 und 1949—1955). Woher
stammt diese Überschrift? Sie ist einem Aufsatz von 1940 entliehen, der
erstmals in den «Versuchen 11» (1952) veröffentlicht wurde: «Kurze
Beschreibung einer neuen Technik der Schauspielkunst, die einen
Verfremdungseffekt hervorbringt» (werkausgabe S.341 ff.). Brecht schrieb diesen
Aufsatz im Exil in Finnland. Er hatte sich schon früher verschiedentlich zur
Aufführungspraxis geäußert. Der Aufsatz gibt eine Zusammenfassung der
ersten theoretischen Überlegungen, welche ihrerseits meist auf praktischen
Erfahrungen beruhen.

Brecht wollte versuchen, «eine Technik der Schauspielkunst zu beschreiben,

die auf einigen Theatern angewandt wurde, um darzustellende
Vorgänge dem Zuschauer zu verfremden2. Der Zweck dieser Technik des

Verfremdungseffektes war es, dem Zuschauer eine untersuchende, kritische
Haltung gegenüber dem darzustellenden Vorgang zu verleihen». — Voraussetzung

für die Anwendung des V-Effekts ist, daß keine «hypnotischen
Felder» entstehen...: «kurz, es wurde nicht angestrebt, das Publikum in
Trance zu versetzen und ihm die Illusion zu geben, es wohne einem natürlichen,

uneinstudierten Vorgang bei. »

« Die Voraussetzung für die Hervorbringung des V-Effekts ist, daß
der Schauspieler das, was er zu zeigen hat, mit dem deutlichen Gestus des

Zeigens versieht. » Die berühmte vierte Wand, die fiktiv die Bühne gegen das
Publikum abschließt, «muß natürlich fallen gelassen werden».

Im folgenden wendet er sich zwar erneut gegen die Einfühlung als alleinigen

psychischen Akt, den Kontakt zwischen Publikum und Bühne
herzustellen, kommt dann aber gleich zu der Feststellung, daß der Schauspieler
«bei seiner Bemühung, bestimmte Personen und ihr Verhalten zu zeigen,
nicht völlig auf das Mittel der Einfühlung zu verzichten» braucht. Auf diesen
scheinbaren Widerspruch wird noch zurückzukommen sein.

Brecht vergleicht die neue Art der Darstellung mit der des Zeugen eines

Verkehrsunfalls, der neu Hinzutretenden das Verhalten des Verunglückten
vormacht. — Um die richtige distanzierte Haltung zu ermöglichen, nennt
Brecht drei Hilfsmittel: 1. Die Überführung in die dritte Person. 2. Die
Überführung in die Vergangenheit. 3. Das Mitsprechen von Spielanweisungen

und Kommentaren.
Für den Vers rät er, «den Inhalt der Verse bei der Probe zuerst in vulgärer

Prosa wiederzugeben», während Prosa durch die «Übersetzung in den
heimischen Dialekt des Schauspielers» verfremdet werden kann.

Wo hat Brecht seine Theorien entwickelt oder durch praktische
Erfahrungen ausbauen können? Entscheidend war zunächst die Begegnung mit

1076



dem chinesischen Schauspieler Mei Lan-fang, dem Brecht im Mai 1935 in
Moskau begegnete. Hier fühlte er sich in seinen Ansichten sehr bestätigt,
daß ein Theater möglich ist, das auf die totale Illusion verzichtet. Mei Lan-
fang gab eine Einführung in die Technik der Schauspielkunst bei den Chinesen.

«Er demonstriert, im Smoking, gewisse weibliche Bewegungen. Das
sind deutlich zwei Figuren. Eine zeigt, eine wird gezeigt Aber er legt
Gewicht darauf, daß er es nicht als seine Hauptleistung betrachtet, wie eine
Frau gehen und weinen zu können, sondern wie eine bestimmte Frau, »

berichtet Brecht3. Er kam zu der für ihn wegweisenden Feststellung: «Der
chinesische Artist spielt vor allem nicht so, als existiere außer den drei Wänden,

die ihn umgeben, auch noch eine vierte Wand. Er bringt zum Ausdruck,
daß er weiß, es wird ihm zugesehen... Eine weitere Maßnahme ist: Der Artist
sieht sich selber zu» (S.621, Hervorhebung durch Brecht). — In den Jahren
1939/40 entstanden dann die wichtigsten Dialoge des «Messingkaufs»,
in welchen ein Philosoph, ein Dramaturg, ein Schauspieler und eine
Schauspielerin Brechts Theorie in dialektischen Gesprächen entwickeln. Sehr stark
gefördert in seinen Einsichten wurde er zweifellos durch die Zusammenarbeit
mit Charles Laughton anläßlich der langwierigen Vorbereitungen der
« Galileo »-Aufführung in Los Angeles (Première 30. Juli 1947). Da Laughton,
der Darsteller des Galilei, kein Deutsch und Brecht nur wenig Englisch
konnte, entstand beim gemeinsamen Versuch der Übersetzung «von Anfang
an ein Theaterspiel als Methode der Übersetzung. Wir waren gezwungen, zu
machen, was sprachlich bessere Übersetzer ja ebenfalls machen sollten:
Gesten übersetzen» (S. 1120). Zuvor heißt es in derselben Notiz, dem
Vorwort zum Aufbau einer Rolle: «Wir benötigten ausgebreitete Studien, da...
wir uns über den Gestus von Repliken in der Weise einigen mußten, daß ich
alles in schlechtem Englisch oder sogar in Deutsch vorspielte, und er es
sodann auf immer verschiedene Art in richtigem Englisch nachspielte, bis ich
sagen konnte: Das ist es!» (S. 1119).

Während seines Zürcher Aufenthalts entstand dann im folgenden Jahr
als Versuch einer Zusammenfassung das «Kleine Organon für das Theater»,
dessen Titel ganz bewußt dem «Novum Organum Scientiarum» von Francis
Bacon (1620) nachgebildet ist. Aus der Zeit seiner Berliner Tätigkeit als

Autor und Regisseur stammen zahlreiche weitere Notizen, von denen ein
großer Teil für den einzigartigen Band « Theaterarbeit — Sechs Aufführungen
des Berliner Ensembles» (Berlin 1952) geschrieben wurde4.

Zweifellos hatte die Begegnung mit Laughton bei Brecht das Gefühl für
den Gestus wesentlich verstärkt. Hier, wo das Verständnis durch die Sprache
zurücktreten mußte, war die Konzentration auf den Gestus stärker. Diese

Beobachtung kann jeder Theaterbesucher machen, der eine Aufführung in
einer ihm unbekannten Sprache besucht. Bei einer guten Inszenierung wird
man mit Überraschung feststellen, wieviel man versteht vom Stück, obwohl

1077



die Sprache und somit der Text nicht verstanden wird. Aber was versteht
Brecht unter Gestus? In «Theaterarbeit» lesen wir in einem Verzeichnis
von Fach- und Fremdwörtern: Geste: Gebärde, Gestus: eine Anzahl
zusammengehöriger Gesten, Verhaltensarten wie Höflichkeit, Zorn usw.
ausdrückend. Die Unterscheidung ist wichtig, wenn wir den «Gestus des Zei-

gens», den Brecht, wie oben zitiert, als «Voraussetzung für die
Hervorbringung des V-Effekts » nannte, verstehen wollen ; es lohnt sich daher, Brecht
ausführlicher zu Worte kommen zu lassen: «Unter dem Gestus verstehen
wir einen ganzen Komplex einzelner Gesten der verschiedensten Art
zusammen mit Äußerungen, welcher einem absonderlichen Vorgang unter
Menschen zugrunde liegt und die Gesamthaltung aller an diesem Vorgang
Beteiligten betrifft (Verurteilung eines Menschen durch andere Menschen,
eine Beratung, ein Kampf usw.) oder einen Komplex von Gesten und
Äußerungen, welcher, bei einem einzelnen Menschen auftretend, gewisse
Vorgänge auslöst (die zögernde Haltung des Hamlet, das Bekennertum des

Galilei), oder auch nur eine Grundhaltung eines Menschen (wie Zufriedenheit

oder Warten). Ein Gestus zeichnet die Beziehungen von Menschen
zueinander» (S.753).

Brecht fordert in seinem eingangs zitierten Aufsatz vom Zuschauer «eine
untersuchende, kritische Haltung». Wie steht es mit diesem Spannungsverhältnis

Zuschauer — Darsteller? In einem Vortrag von 1939 — «Über
experimentelles Theater» — gibt Brecht folgendes Beispiel: «Die
Wahrnehmungen, Gefühle und Erkenntnisse des Zuschauers waren denjenigen
der auf der Bühne handelnden Personen gleichgeschaltet... Der Zorn des

Lear über seine Töchter steckte den Zuschauer an, das heißt, der Zuschauer
konnte, zuschauend, nur ebenfalls Zorn erleben, nicht etwa Erstaunen oder
Beunruhigung, also andere Gemütsbewegungen. Der Zorn des Lear... war
nicht zu diskutieren, nur zu teilen» (S.299f.). Heißt das nun aber — wie oft
behauptet wird —, daß auf die Einfühlung völlig verzichtet werden soll Nein.
Brecht fährt fort : « Es handelte sich nicht darum, den Zuschauer gegen den
Zorn des Lear lediglich immun zu machen. Nur die direkte Überpflanzung
dieses Zorns mußte unterbleiben» (S.300). Brecht gesteht die Einfühlung
beispielsweise einzelnen Figuren zu: «<Die heilige Johanna der Schlachthöfe)

verwendet für die Figur der Johanna Dark weitgehend Effekte der
Einfühlung. Und das geschieht auch für die Figur der Frau Carrar. Nicht
als ob diese beiden Rollen vollständig auf Einfühlung gespielt wurden, aber
doch mehr Einfühlung gestattend als andere» (S. 314). Er wehrt sich vor
allem gegen die Verwechslung von Einfühlung und Ausschaltung jeglicher
Gefühle. «BedeutetAusschaltung der Einfühlung Ausschaltung alles Gefühlsmäßigen

Nein, nein. Weder soll die gefühlsmäßige Anteilnahme des Publikums

noch die des Schauspielers gehindert werden, weder die Darstellung
von Gefühlen gehindert noch die Verwendung von Gefühlen durch den

1078



Schauspieler vereitelt werden. Nur eine der vielen möglichen Gefühlsquellen,
die Einfühlung, soll unbenutzt oder doch wenigstens zur Nebenquelle
gemacht werden5» (Messingkauf, S.585).

Glaubte Brecht eine endgültige Formulierung seiner Theorie gefunden zu
haben? Sicher nicht. Immer wieder warnt er, «daß diese Spielweise sich
noch im Zustand der Entwicklung, genauer gesagt, in ihrem Anfangsstadium
befindet und noch die Mitarbeit vieler benötigt» (1949, S.716). Man darf
vielleicht an Piscators Ausdruck erinnern anläßlich der gemeinsamen Arbeit
am «Schwejk»: «Überhaupt liebte Brecht es außerordentlich, Dingen ein
Etikett aufzukleben noch bevor der Inhalt festlag6.» Vor allem war Brecht
sich über mögliche und bestehende Mißverständnisse klar: «Viele meiner
Äußerungen über das Theater werden, wie ich sehen muß, mißverstanden.
Besonders aus zustimmenden Briefen oder Artikeln sehe ich das. Es ist mir
dann zumute, wie es einem Mathematiker zumute wäre, wenn er läse: Ich
bin mit Ihnen ganz einverstanden, daß zwei mal zwei fünf ist. Ich glaube,
gewisse Äußerungen werden mißverstanden, weil ich Wichtiges vorausgesetzt

habe, statt es zu formulieren... Es muß meine Schreibweise, die zu viel
für selbstverständlich hält, sein, daß ein solcher Eindruck entsteht. Sie sei

verflucht» (S.729 und 731).
Es ist daher aufschlußreich zu verfolgen, wie Brecht versuchte, eine

adäquatere Terminologie zu finden. Im «Messingkauf» stellt er zur
«vorläufigen Klarstellung» zwei Vergleiche auf, um einen P-Typus und einen

K-Typus von Dramatik bzw. Darstellung zu unterscheiden. Die Abkürzungen

stammen vom Vergleich des alten Theaters mit dem Karussell und des

neuen mit dem Planetarium. Das alte Theater trägt uns wie «eines jener
weitläufigen Karusselle auf hölzernen Rossen oder Autos oder Flugzeugen an
allerhand auf die Wände gemalten Darstellungen von Gebirgslandschaften
vorüber» (S. 541). Der neue Typus dagegen «soll verglichen werden mit einer
allbekannten Einrichtung für astronomische Demonstrationen, dem
Planetarium. Das Planetarium zeigt die Bewegung der Gestirne» (S. 541). Die Welt
wird also nicht mehr vorübergetragen, sondern gegenübergestellt. «Die
Dramatik vom P-Typus die auf den ersten Blick den Zuschauer so sehr viel mehr
sich selber überläßt, setzt ihn doch mehr instand, zu handeln. Ihr sensationeller

Schritt, die Einfühlung des Zuschauers weitgehend aufzugeben, hat nur
den Zweck, die Welt in ihren Darstellungen dem Menschen auszuliefern,
anstatt, wie es die Dramatik vom K-Typus tut, der Welt den Menschen
auszuliefern» (S. 543). Für den Schauspieler heißt das: «Der K-Typus der
Dramatik verlangt vom Schauspieler, daß er sich in verschiedenen Situationen,
Berufen, seelischen Zuständen, vom Zuschauer, daß er ebenfalls sich sehe,

sich in verschiedenen Situationen, Berufen, seelischen Zuständen. Der P-Typus
verlangt vom Schauspieler, daß er andere zeige, vom Zuschauer, daß er
andere sehe. Der Zuschauer ist beim K-Typus aktiv, jedoch nur fiktiv, beim

1079



P-Typus passiv, jedoch nur vorläufig» (S.543). Die Betonung des
Wissenschaftlichen, an dem Brecht soviel lag, findet sich auch hier: «Ein unzulässiger

Einwand scheint mir zu sein, der P-Typus versuche die Geschäfte der
Wissenschaft zu besorgen, da man mit mindestens demselben Recht dem
K-Typus vorwerfen kann, er besorge die Geschäfte der Religion. Daß man
die Religion für eine nähere Verwandte der Kunst hält als die Wissenschaft,
ist für die Kunst nicht eben schmeichelhaft» (S. 544).

Von besonderem Interesse ist jedoch der Versuch, das «Theater des

wissenschaftlichen Zeitalters» mit dem Begriff der Dialektik zu definieren.
Schon früh findet sich ein entsprechender Aufsatz, nämlich einige Notizen
unter dem Titel «Dialektik und Verfremdung»7. Da heißt es: «Verfremdung
als ein Verstehen (verstehen — nicht verstehen — verstehen), Negation der
Negation» (S. 360). In Berlin legte er sich in den fünfziger Jahren eine Mappe
zu mit dem Titel «Dialektik auf dem Theater». Eine direkte Anregung soll
durch die Lektüre der Schriften «Zur Frage der Dialektik» von Lenin und
«Über den Widerspruch» von Mao Tse Tung hervorgerufen worden sein.
Es gelingt Brecht nicht mehr, die Terminologie eindeutig festzulegen; er
kann nur noch feststellen: «Die Bezeichnung <episches Theater) muß als
unzureichend bezeichnet werden, ohne daß eine neue angeboten werden
kann» (S.869). Etwas später heißt es in einem Fragment: «Es wird jetzt der
Versuch gemacht, vom epischen Theater zum dialektischen Theater zu
kommen. Unseres Erachtens und unserer Absicht nach waren die Praxis
des epischen Theaters und sein ganzer Begriff keineswegs undialektisch, noch
wird ein dialektisches Theater ohne das epische Element auskommen8»
(S.923).

Wir wollen zurückblicken, indem wir nochmals nach möglichen
Einflüssen und Zusammenhängen fragen. Da ist vor allem einmal Piscator zu
nennen. Lassen wir Brecht selber zu Wort kommen. «Die Verfremdungstechnik

wurde in Deutschland in einer neuen Kette von Experimenten ausgebaut.

Am Schiffbauerdamm-Theater in Berlin wurde versucht, einen neuen
Darstellungsstil auszubilden...9. Es handelte sich durchaus um eine
Fortführung der früheren Experimente, besonders der des Piscator-Theaters..
Es eröffneten sich Möglichkeiten, die tänzerischen und gruppenkompositorischen

Elemente der Meyerholdschule aus künstlichen in künstlerische zu
verwandeln, die naturalistischen der Stanislawski-Schule in realistische. Die
Sprechkunst wurde mit der Gestik verknüpft, Alltagssprache und Versrezitation

durch das sogenannte gestische Prinzip ausgeformt» (1939, S.303).
Die Möglichkeit, die naturalistischen Elemente der Stanislawskischule in

realistische zu verwandeln — das gibt uns das Stichwort zum nächsten
Ausblick: Wurde Brecht von Stanislawski beeinflußt? Die Schauspiel-Praxis, die
er kennen lernte, berief sich weitgehend auf Stanislawski und dessen Psycho-
technik, die eine totale Einfühlung des Schauspielers und des Zuschauers in

1080



die darzustellende, bzw. dargestellte Figur verlangte. Brecht stellt selber
fest: «Bei allen Untersuchungen, die über das Theater angestellt werden, gilt
seit langem als ganz selbstverständlich und natürlich, als überhaupt kein
Gegenstand der Untersuchung, daß der Zuschauer sich durch Einfühlung in
den Besitz der theatralischen Darbietung zu setzen habe» (S. 380). Er unterließ

es aber nicht, darauf hinzuweisen, daß Stanislawski als einer der ersten
ein System für eine Theorie der Schauspielkunst aufstellte, und gibt klar zu
erkennen, daß er vor allem auch durch Stanislawski-Studien zu seinen neuen
Einsichten gelangte10. In «Theaterarbeit» findet sich eine lange Liste «Was
unter anderem vom Theater Stanislawskis gelernt werden kann» (werkausgabe

S. 859 f.).
Im April 1953 fand in Berlin eine Stanislawski-Konferenz statt, zu der

Brecht sich einige Notizen machte. Dabei stellte sich heraus, daß man
Stanislawski bisher falsch oder zumindest sehr einseitig verstanden hatte.
Vor allem bekam Brecht damals das Manuskript der Rohübersetzung eines

neuen Stanislawskibuches zu sehen, das 1951 in Moskau erschienen war:
N. Gortschakow, Regie-Unterricht bei Stanislawski (inzwischen erschienen :

Berlin, 1959). Dieses Buch scheint ihm doch manche neue Aspekte aufgezeigt

zu haben. In einem Gespräch wurden Stanislawskis «System» und das

«Kleine Organon» verglichen: «Zumindest ein wichtiger Bestandteil seiner

Theorie, nämlich das, was er die < Überaufgabe > nennt, scheint daraufhinzuweisen,

daß er sich des Problems, das im < Kleinen Organon > behandelt wird,
bewußt war11. Der Schauspieler steht ja tatsächlich auf der Bühne als Schauspieler

und als Stückfigur zugleich, und dieser Widerspruch muß sich in
seinem Bewußtsein vorfinden; er macht die Gestalt recht eigentlich lebendig.
Das wird jeder Dialektiker (sie!) verstehen. Stanislawskis Überaufgabe
erfüllend, vertritt der Schauspieler ebenso tatsächlich die Gesellschaft gegenüber

seiner Figur, auch bei Stanislawski. — P: Aber wie konnte es dann zu
einer solchen Simplifizierung des Systems kommen, daß man behauptete,
Stanislawski glaube an eine mystische Verwandlung auf der Bühne? — B:
Wie konnte es zu einer solchen Simplifizierung des <Kleinen Organon)
kommen, daß man behauptet, es fordere bloße Retortengeschöpfe auf der
Bühne, schematische Gehirngeburten? Wo doch jedermann sich überzeugen
kann, daß Puntila und die Courage auf der Bühne des Berliner Ensembles

saftige und von Vitalität strotzende Menschen sind?» (S. 863). Gerade dieses

letzte Eingeständnis Brechts, seine Figuren als «saftige und von Vitalität
strotzende Menschen» zu bezeichnen, dürfte deutlich genug belegen, daß
Brecht niemals ein reines Schattenspiel von seinen Schauspielern verlangte.

Im Suchen nach Zusammenhängen darf vor allem Diderot nicht
vergessen werden. Sein Dialog «Paradox über den Schauspieler», in Frankreich
schon immer Mittelpunkt erregender Gespräche über Theaterfragen, blieb
in Deutschland merkwürdig unbekannt12. Es darf als sicher angenommen

1081



werden, daß Brecht dieses Büchlein in seinem Exil bereits kannte13. Einige
beliebig ausgewählte Zitate dürften zeigen, daß Brechts Ideen denjenigen
von Diderot erstaunlich nahe stehen: «Ich verlange vom Schauspieler sehr
viel Urteilskraft ; er muß meiner Meinung nach ein kalter, ruhiger Beobachter

sein. Darum fordere ich von ihm durchdringenden Verstand und keinerlei
Gefühl.» — «Wenn der Schauspieler Gefühl hätte, könnte er — Hand aufs
Herz — zweimal hintereinander die gleiche Rolle mit der gleichen Wärme
und dem gleichen Erfolg spielen Was mich in meiner Meinung bestärkt,
ist die Ungleichheit der Schauspieler, die mit der Seele spielen.» — «Nicht
der erregte Mensch, der außer sich ist, kann uns mitreißen ; das ist das
Vorrecht des Menschen, der sich in der Gewalt hat14. »

Wir haben schon oben festgehalten, daß Brecht immer wieder Erfahrungen
in der Praxis sammeln konnte. In diesem Zusammenhang drängt sich die
Frage auf, wie Brecht als Regisseur mit dem Schauspieler arbeitete15. Es

bestätigt sich, daß er ein Spielleiter war, der in erster Linie vom Schauspieler
ausging und ihn behutsam anfaßte. «Seine Arbeit mit dem Schauspieler
glich dem Bestreben eines Kindes, Zweiglein mit einer Gerte aus einem
Tümpel am Ufer in den Fluß zu dirigieren, so daß sie ins schöne Schwimmen
kamen» (S.760)16 sagte er von sich selber. Er war immer dafür, alles
auszuprobieren: «<Sprechen Sie nicht darüber, machen Sie es!) und <Wozu die
Gründe sagen, zeigen Sie den Vorschlag > sagte er... Niemals gestattete er
es, daß ein Schauspieler — das heißt ein Mensch im Stück — <zugunsten)
des Stücks, für die Spannung oder das Tempo, geopfert wurde» (S. 760/61).
Auch sein Verhältnis zum Gefühl blieb weitgehend positiv; er lehnte es —
dies sei wiederholt — keineswegs völlig ab. So konnte er etwa echte Tränen
durchaus dulden ; es ging ihm nur darum, unkontrolliertes Spiel zu vermeiden.

Er ließ jede Vorstellung mit der Stoppuhr kontrollieren und
bemängelte eingetretene Verschleppungen sofort. Auch die eingangs
erwähnten Hilfsmittel (Überführung der Rede in die dritte Person etc., aber
auch gelegentliche Anwendung des Dialektes) wurden dem Schauspieler für
das Rollenstudium nahegelegt. Vor allem fanden häufige Lese- und
Durchsprechproben am Tisch statt, auch wenn schon zahlreiche Bühnenproben
gewesen waren, um dem Text immer mehr etwas Selbstverständliches zu
geben, damit er auf den Proben nicht mehr zum Mittelpunkt gemacht
wurde. Besonderes Gewicht legte er auf einen im Ton aufeinander
abgestimmten Dialog : « Ein Schauspieler muß dem andern die Replik abnehmen
wie ein Tennisspieler dem andern den Tennisball. Das geschieht dadurch,
daß der Ton aufgefangen und weitergeleitet wird, so daß Schwingungen und
Tongefälle entstehen, welche durch ganze Szenen hingehen» (S.748). Dennoch

führte gelegentlich eine Uberbetonung der darstellerischen Mittel zu
einer leichten Vernachlässigung des Sprachlichen.

Hat Brecht dem Schauspieler mit seinen Theorien neue Möglichkeiten ge-

1082



bracht? Sicherlich. Er hat Schauspieler und Regisseure auf eine kritische
Haltung verwiesen, die eine genaue Beobachtung der Umwelt einer Figur
und einer ganzen Handlung heute unbedingt erforderlich macht. Seine
Definition und Betonung des Gestus einer Rolle ist, richtig verstanden,
wahrscheinlich einer der bedeutendsten Beiträge zur Theorie der
Schauspielkunst. Ein Spiel, das auf effektvollen und gefühlsüberladenen Wort-
tiraden aufbaut, ist heute nicht mehr möglich17. Genau so, wie seit Caspar
Neher, der nicht zufällig Brechts engster Mitarbeiter war, kein wirklicher
Bühnenbildner mehr auf eine exakte Ausarbeitung des Details verzichten
kann (die keineswegs in einer photographisch genauen Nachbildung der
Natur bestehen muß!), genauso wenig wird man nach Brecht eine Darstellung

akzeptieren, in der sich die Schönheit nicht aus der Richtigkeit ergibt
und in welcher der Schauspieler, statt die Figur vorzustellen, nur seinen eigenen

Typus darstellt.

1 Zitiert wird im folgenden nach der neuen «werkausgabe edition suhrkamp». Die
«Schriften zum Theater» finden sich dort in den Bänden 15—17, wobei die Seitenzählung
über alle drei Bände fortgeführt wird. Da diese Schriften am häufigsten zitiert werden,
begnügen wir uns mit bloßer Seitenangabe und geben nur in Ausnahmefällen die
entsprechende Quelle oder das Datum der Niederschrift näher an. — Kursivhervorhebungen
wurden durch den Verfasser vollzogen. — Das vorangestellte Motto findet sich auf S.391.
2 Er nennt unter anderen sein Stück «Trommeln der Nacht» am Deutschen Theater
Berlin, Piscators «Schwejk» und die Exilaufführungen in Kopenhagen und Paris (Anmerkung

S.348). 3 «Über das Theater der Chinesen» — Notizen S.424ff., hier S.427. Vgl.
vor allem den Aufsatz «Verfremdungseffekte in der chinesischen Schauspielkunst»,
geschrieben 1937, jetzt im «Messingkauf» S.619ff., dem das folgende Zitat entnommen ist.
4 Brecht war übrigens nie Leiter des Theaters. Diese Funktion hatte von Anfang an
Helene Weigel. 5 Vgl. auch: «Das Publikum bleibt sich... immer bewußt, daß es auf
Theater schaut, nicht auf wirkliches Leben, auch wenn die Schauspieler so natürlich und
lebenswahr spielen, wie es sich gehört» (S.756). 6 Erwin Piscator, Das politische Theater,
Hamburg 1963, S. 181. 7 In der Werkausgabe und in der siebenbändigen Ausgabe «Schriften

zum Theater» kurz nach dem eingangs zitierten Aufsatz «Neue Technik...», jedoch
ohne nähere Quellenangabe. Entstehung vermutlich um 1940. 8 Es finden sich
Probennotizen, die deutlich zeigen, daß im Gespräch der Ausdruck «Dialektik» bereits eine fest-
umrissene Bedeutung für die praktische Arbeit beim Berliner Ensemble hatte. Vgl. etwa
S.891, 916. »Brecht arbeitete dort von 1928 bis 1933. Vgl. auch «Messingkauf» S.598.
10 Vgl. auch: «Stanislawskis und seiner Schüler System studierend, konnte man sehen, daß

Schwierigkeiten nicht geringer Art bei der Herbeizwingung der Einfühlung aufgetreten
waren: Der betreffende psychische Akt war schwerer und schwerer herbeizuführen. Eine
ingeniöse Pädagogik mußte erfunden werden, damit der Schauspieler nicht <aus der Rolle
fiel) und der suggestive Kontakt zwischen ihm und dem Zuschauer nicht Störungen ausgesetzt

wurde. Stanislawski behandelte diese Störungserscheinungen ganz naiv nur als rein
negative, vorübergehende Schwächezustände, die unbedingt behoben werden mußten und
behoben werden konnten. Die Kunst wurde ganz deutlich immer mehr zur Kunst, die

Einfühlung herbeizuzwingen. Der Gedanke, die Störungen könnten von nicht mehr abstellbaren

Veränderungen im Bewußtsein des modernen Menschen herrühren, tauchte nicht
auf und war umso weniger zu erwarten, je mehr die Bemühungen zunahmen und zu
aussichtsreich erschienen, welche die Herbeiführung der Einfühlung garantieren sollten. Das

1083



andere Verhalten angesichts solcher Unstimmigkeiten wäre gewesen, die Frage
aufzuwerfen, ob überhaupt die Herbeiführung der totalen Einfühlung noch wünschbar war. —
Die Theorie des epischen Theaters stellte diese Frage» (S.381). n Unter Überaufgabe
verstand Stanislawski die Verwirklichung der Idee des Stückes. 12 Denis Diderot, Paradoxe
sur le comédien, geschrieben ca. 1770—1777, veröffentlicht 1830. 13 Mindestens war ihm
Diderot als Autor recht gut bekannt. Dafür zeugt die Anregung zu einer «Diderot-Gesellschaft

für induktives Theater», welche auf internationaler Basis Erfahrungen austauschen
sollte. (Siehe das 1937 in Svendborg entstandene Programm. S. 305 ff.) — In einem Vortrag
von 1939 beruft er sich ausdrücklich auf Diderot : « Die revolutionäre bürgerliche Ästhetik,
begründet von den großen Aufklärern Diderot und Lessing, definiert das Theater als eine
Stätte der Unterhaltung und Belehrung» (S.292). 14 Näheres vgl. vorläufig Reinhold
Grimm, Nachwort zur deutschen Ausgabe des «Paradox» von Diderot (in Inselbücherei
Nr. 820, Frankfurt 1964), nach welcher zitiert wurde. Die Frage der gegenseitigen Beziehung

und der Beeinflussung Brechts bedarf noch der gründlichen Untersuchung. 15 Der
Schauspielerin Regine Lutz, die Brecht 1948 in Zürich kennen lernte und sie dann nach
Berlin engagierte, wo sie bis 1959 als Mitglied des Berliner Ensembles blieb, sei für wertvolle

Informationen zum folgenden Abschnitt auch an dieser Stelle bestens gedankt.
16 Die Aufsätze «Die Spielleitung Brechts», von ihm selber für «Theaterarbeit» verfaßt,
dem die folgenden Zitate entnommen sind, aber auch «Haltung des Probenleiters bei
induktivem Vorgehen» (S.420ff), dürfen durchaus als gültige Charakterisierung seiner
Arbeitsweise angesehen werden.17 Daher unter anderem auch Brechts Affinität zu Diderot,
der sich ja seinerseits gegen Racine und Corneille mit ihrem pathetischen Stil wendet.

Brecht und das englische Theater

MARTIN ESSLIN

Es ist gut möglich, daß künftige Historiker des englischen Theaters den
Zeitraum von 1956 an als Ära Brechtschen Einflusses beschreiben. Sollte
dem so sein, wäre dies eine Veranschaulichung des Merkwürdigen und der
Ironie kultureller Ausstrahlung unter Völkern. Denn die Brechtsche Ära hat
zwar viel Gerede und Diskussionen über Brecht und seinen vermeintlichen
Standort, aber nur wenige gültige Brecht-Inszenierungen gezeitigt, wenig
wahres Wissen über Brecht und deshalb wenig Anzeichen eines Einflusses

von Brechts tatsächlichem Schaffen und Denken. Die «Brechtsche» Ära in
England stand nicht unter der Ägide Brechts selbst, sondern unter der von
mancherlei Gedanken und Ansichten über Brecht aus zweiter Hand, unter
der Ägide eines Brecht-Bildes also, das aus Mißverständnissen und falschen

1084


	Brechts "Neue Technik der Schauspielkunst"

