Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 10

Artikel: Die Welt der modernen Technik und die altgriechische Kulturidee
Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162029

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Welt der modernen Technik
und die altgriechische Kulturidee

WOLFGANG SCHADEWALDT

Das Problem

Das Phinomen unserer modernen industriellen Technik zeigt dem heutigen
Betrachter gleichsam ein doppeltes Angesicht. Da sieht er einmal in die
klaren, scharfen und wohltitigen Ziige einer Pallas Athene — jener werk-
tatigen Athene, Athena Ergdne, die in dem noch heute so wohlerhaltenen
Hephaisteion zusammen mit dem Schmiedegott einst Kult und Standbild
im gleichen Tempel hatte —; jedoch von dem Brustschild eben dieser
Gottin blickt ihm zugleich das von Schlangen umgebene Schreckensbild
der Gorgo entgegen.

Der Doppelheit dieses Anblicks entsprechend, pflegt auch der heutige
Mensch auf das Phinomen der Technik in verschiedener Weise zu reagieren.
Es gibt unter uns — in nicht geringer Zahl — den faszinierten Adoranten
der Technik, den der ungeheure technische Fortschritt unseres Jahrhunderts
in ein bemerkenswertes Hochgefiihl versetzt. Und es gibt auf der anderen
Seite den nachdenklichen Zweifler, den eben dieser sogenannte Fortschritt
mit Sorge, ja mit einer dumpfen Angst erfiillt. '

Indessen geht die G6ttin, von unseren Hoffnungen, unseren Befiirchtun-
gen unberiihrt, mit unbeirrbarer Konsequenz ihren Weg. Was vor zwei-
hundert Jahren im Zeitalter der groBen gesellschaftlichen, politischen wie
industriellen Revolution, beginnend mit mechanischem Webstuhl und
Dampfmaschine, von uns selbst geschaffen wurde, ist seitdem in seiner
Verflechtung mit Massengesellschaft, Politik, Wirtschaft und Wissenschaft
uns immer mehr zum Schicksal geworden. Die Technik formt unsere Zivili-
sation und damit unsere Umwelt. Sie greift nivellierend iiber den ganzen
Erdball aus und reduziert durch die Schnelligkeit des Verkehrs wie der
Nachrichteniibermittlung alle rdumlichen wie zeitlichen MaBstdbe. Sie
dringt in die intimsten Bereiche unseres personlichen Lebens, in unser
Fiihlen und Denken ein, und es kann sein, wie manche sagen, daB sie uns
sogar eine tiefgreifende Verdnderung unseres gesamten BewubBtseins abver-
langt, so wie eine solche in der Vergangenheit vielleicht durch Natur-
phinomene wie die Eiszeiten oder durch groBe Kulturumbriiche wie der

969



Ubergang vom Leben des Sammlers und Jigers zu Ackerbau und SeB-
haftigkeit heraufgefiihrt worden sein mag. ,

Mit dem zuletzt Beriihrten stellt uns die neuzeitliche Technik vor die
nicht neue, doch heute neu dringlich werdende Frage nach dem Menschen
und der Situation des Menschen in der Welt. Der Mensch von heute und
morgen wird sich — es kann nicht anders sein — der heraufkommenden
technisch-industriellen Arbeitswelt in irgendeiner Weise anpassen miissen.
Heift das, der Mensch miisse mit dieser Anpassung auch selbst zu einem
technisierten Lebewesen, partikuldren Leistungsmechanismus werden? Er
wiirde dann in der sich immer mehr perfektionierenden Zivilisation héchst
komfortabel weiterleben, aber in all diesem Komfort vielleicht aufgehort
haben, ein Mensch im vollen Sinn des Worts zu sein, in einer Wohlstands-
gesellschaft, die sich lediglich selbst versteht als produzierend und konsu-
mierend, wo der Mensch lediglich leistet und genieBt, wo Nutzen und
ZweckmaiBigkeit alle Leitbilder verschlingen. Gibt es doch schon Stimmen,
nach denen von der reinen, exakt feststellbaren Leistung (nach Vorbild der
sportlichen Leistung) unser kiinftiges kulturelles Heil erwartet wird. Oder
aber: wird es dem Menschen mdoglich sein, auch in dem neuen Bedingungs-
bereich der Technik als voller, ganzer Mensch zu existieren? Als Mensch,
der sich, nach dem Worte Goethes, Sonne, Mond und Sternen, Milch-
straBBen und Himmelsfernen gegeniiber, als «gliicklicher Mensch unbewuf3t
seines Daseins erfreut» ?

An dieser Stelle ist es nun, wo eine Besinnung auf die altgriechische
Kulturidee — wie diese von der groBen griechischen Dichtung und dann
zumal der Philosophie entwickelt wurde — fiir uns Heutige niitzlich werden
konnte. Denn diese Griechen haben die Probleme des Menschen und des
Lebens bereits mit groBer Intensitit durchlitten, durchgemacht, durch-
dacht und aus einem Minimum an Erfahrung ein Maximum an prinzipieller
Erkenntnis gezogen. Auch den Problemen der Technik haben sie friih ihre
Aufmerksamkeit gewidmet und dabei der Technik den ihr zukommenden
Ort im Gesamtgefiige der Kultur und des Menschlichen angewiesen — eine
Konzeption, die vielleicht mithelfen kann, der bisher mit jugendlichem
Ungestiim vorstoBenden neuzeitlichen Technik das zu verleihen, was ihr
bitter nétig ist: ein rechtes Selbstverstindnis und eine reife Selbstbeschrin-
kung.

Welt der modernen Technik

Um nun dem Phdnomen der Technik, ebensoweit entfernt von jeder unan-
gebrachten Faszination wie jeder irrealen Romantik, voll gerecht zu werden,
so ist zundchst zu sagen: die Technik ist an sich selbst ein Ur-Humanum,
so alt wie der Mensch selbst und auch mit dem ersten Heraufkommen des

970



Menschen heraufgekommen. Der Mensch, der nicht, wie das Tier, in eine
Umwelt fest eingepalt ist, sieht sich, um in seiner Sonderart als Mensch
iiberhaupt bestehen zu konnen, darauf angewiesen, der ihn umgebenden
elementaren Natur seine spezifisch menschliche Umwelt abzuringen. Das
Mittel dieser menschlichen Weltbewiltigung und spezifisch menschlichen
Weltgestaltung ist die Technik, zunichst in der Form der alten Handwerke
und Kiinste. Der urhumane Auftrag der Technik, der bis heute der Grund-
auftrag auch der entwickelten industriellen Technik geblieben ist, geht auf
die Ausstattung des Menschen: Ausstattung nicht fiir ein lediglich gelebtes,
sondern fiir ein wahrhaft gefiihrtes Leben — gefiihrt in dem Sinne eines
nicht nur irgendwie gefristeten, sondern gepflegten Daseins: «Pflege» ist
die Grundbedeutung des lateinischen Wortes cultura. Die Technik in diesem
ihrem urspriinglichen Sinn befreit den Menschen von dem dumpfen Uber-
antwortetsein an die elementare Natur, sie entlastet ihn mit Hilfe der
Maschine von vielen untergeordneten Titigkeiten und erhebt ihn iiber ein
bloBes Vegetieren in einem permanenten Notstand zu einem seiner selbst,
des Menschen, wiirdigen Dasein. Wahrend nach einem Worte Goethes das
Tier lediglich «durch seine Organe belehrt wird», vermag der Mensch,
«seine Organe zu belehren» und sie, eben durch die Technik, zu verstiarken,
zu erweitern, zu bereichern und zu ergdnzen. Der Gedanke an die Ent-
lastung des Menschen, seine Erhebung zu einem menschenwiirdigen Dasein,
hat den Minnern, die in der Zeit der Aufklirung die technisch-industrielle
Entwicklung auf den Weg gebracht haben, einst die begeisternden Impulse
gegeben. Dieser Gedanke hat noch heute seine volle Kraft. Die Technik
hat uns nicht besser und gliicklicher gemacht, und sie vermag es nicht; aber
sie entlastet und steigert unser Leben, macht es in vieler Hinsicht reicher
und gepflegter. Man mag an die Schnelligkeit und Bequemlichkeit des Ver-
kehrs, an unser besser ausgestattetes, gesiinderes Wohnen denken, an die
Befreiung von jenen schweren Epidemien, den einstigen Geilleln der Mensch-
heit, die Heraufsetzung unserer Lebenserwartung durch die technisch ent-
wickelte Medizin, und weiter die erleichterte Wissensverbreitung; zumal
durch sie schligt die Technik starke Briicken zwischen Mensch und Mensch,
Klassen und Schichten innerhalb der Volker wie auch von Volk zu Volk.
Zumal in dem Kampf gegen Hunger, Armut, Krankheit und vielfache
Dumpfheit in weiten Gebieten der Erde erfiillt auch unsere heutige Technik
jenen ihren humanen Grundauftrag. Und auch des Geistes der Technik
ist zu gedenken, der ein Geist der Genauigkeit, Sauberkeit, Ubersicht, des
Beherrschens klarer Zusammenhénge und nicht zuletzt ein Geist der unbe-
dingten Zuverldssigkeit und des Vertrauens ist.

Mit alledem stehen wir aber, wie es scheint, erst am Beginn einer neuen,
ungeahnten Entwicklung. Sie ist einmal durch die bereits in naher Zukunft
zu erwartende wachsende Nutzung der Atomenergie zu friedlichen Zwecken,

971



vor allem aber durch die Begriffe Automation, Information, Kommuni-
kation, Kybernetik charakterisiert, und sogar eine «biologische Ingenieur-
Kunst» (die Lebens- und Vererbungsvorgiange reguliert) zeichnet sich ab.
Der alte «Menschenmacher» scheint sich weitgehend verwirklichen zu
wollen. — Die Technik ist dabei, iiber ihr unmittelbares Eingreifen in die
materiellen und physischen Bereiche auf das Gebiet des Geistigen, Gesell-
schaftlichen, Biologischen und Humanen vorzudringen. Hat die Technik
bisher durch die Maschine dem Menschen untergeordnete korperliche
Titigkeiten abgenommen und seine physischen Krifte vervielfiltigt und
gesteigert, hat sie mit der Automation begonnen, ganze Fertigungsablaufe
zu iibernehmen, die vom Menschen lediglich programmiert und kontrolliert
werden, so geht sie nun weiter dazu iiber, dem Menschen auch Kalkulation,
Kontrolle und selbst manche Programmierungsfunktionen abzunehmen.
Statt bloBer Ausweitung des Energiepotentials nun auch Ausweitung des
Intelligenzpotentials (Erfindung eines «Intelligenz-Verstirkers») in dem
Sinne, dal3 die kybernetische (Regelungs-) Technik nicht nur die Losung
mathematischer Aufgaben mit Hilfe des Computers vorbereitet, sondern
auch die Lésung von 6konomischen, sozialpolitischen, erziehungspolitischen,
realpolitischen, psychologischen, ja den Grundproblemen des Lebens. Auch
auf die Rechtsprechung wird sie eines Tages einmal mindestens regulierend
einwirken. — In der Informationstheorie werden zum Zweck der rationellen
Nachrichteniibermittlung Bedeutungsinhalte menschlicher Sprache, mensch-
lichen Denkens meBbar und auf Grund von Messungen regulierbar. Mit
Hilfe des sogenannten «Strukturalismus» in der Sprachwissenschaft, der
ohne elektronische Datenspeicherung und Datenverarbeitung nicht mehr
auskommt, soll eine «bessere», namlich zweckmaiBigere, exaktere, eindeu-
tigere kiinstliche Sprache der ungenauen natiirlichen Sprache abgewonnen
werden. — Wo immer es in Welt und Leben Strukturen gibt — und wo
wire dieses nicht der Fall? —, lassen sich diese beschreiben, messen, regu-
lieren, dirigieren.

Alles wohl groBartig! Aber hier wandelt sich auch das Bild, und aus
den edlen, wohltitigen Gesichtsziigen der Gottin blickt uns auf einmal jene
Gorgo an. Die Technik, urspriinglich vom Menschen durch den Menschen
fiir den Menschen ausgeiibt, kehrt sich in der Konsequenz ihrer eigenen
Moglichkeiten auf einmal gegen den Menschen. An den massiven Gefahren
durch Nuklearkraft und Radioaktivitit ist dieses zundchst ganz ersichtlich.
Dem Menschen sind hier Krifte in die Hand gegeben, deren « Erforschung
von heute den Menschheitstod von morgen» nach sich ziehen kénnte, wenn
«mit der technischen Entwicklung nicht eine moralische Entwicklung glei-
chen Schritt hédlt» (Max Born). Aber auch an der Verseuchung unserer
Luft, unserer Gewisser durch Chemikalien, an dem verhdngnisvollen MiB-
brauch von manchen Drogen ist dies ersichtlich; wir denken an das erschrek-

972



kende Anwachsen des StraBentods, das Larmproblem, an das durch die
schnelle Flugverbindung iiber die Kontinente bedingte Hereinschleppen
neuer, unheimlicher Infektionskrankheiten und anderes mehr. Fiir die fer-
nere Zukunft erhebt sich als die in ihren Folgen noch nicht auszudenkende
Bedrohung unseres Lebens die explosive Vermehrung der Bevdlkerung
unseres Planeten. — Nicht weniger bedenklich sind die schleichenden
Gefahren. So jene allgemeine «Technisierung», die den Menschen die
Mboglichkeiten der Technik nicht sinnvoll gebrauchen liBt, sondern ihn
zum willenlosen Objekt der Technik, zum «vollig passiven Biirger» macht
(Jiirgen Eick in der « Frankfurter Allgemeinen Zeitung» vom 8. September),
wenn ferner die Berieselung mit Information durch Radio und Fernsehen
ithn mehr verwirrt und verflacht als ihn aufklirt und iiberdies seine Eigen-
titigkeit im Denken oder Ausiiben einer Kunst erstickt; wenn der die mo-
derne Massengesellschaft notwendig regelnde Apparat in Organisation und
Verwaltung den Menschen immer mehr zum bloBen Funktionir in einem
riesigen anonymen Funktionszusammenhang macht, zum Objekt einer gar
zu sehr verwalteten Welt, oder wenn die immer mehr fortschreitende Auto-
matisierung und Normung, die mit Hilfe der datenspeichernden Computers
zu unerhorten, kraft- und zeitsparenden Leistungen gelangt, nun auch auf
den Menschen und sein Menschlichstes iibergreift (wo es auf Kraft- und
Zeitersparnis gar nicht ankommt): genormte Freizeit, Urlaubsgestaltung,
genormter Naturgenull, genormte Reisen nach Hellas, genormte Freude,
genormtes Gliick und unter unseren jungen Leuten nach dem Vorbild des
Films wohl gar genormte Liebe. — Noch viel mehr lieBe sich anfiihren.
Wir konnen es vielleicht in einer dreifachen Hinsicht zusammenfassen.

Erstens: wenn der Urauftrag der Technik einst die Ausstattung des
Menschen zum Menschen war, so scheint es nun dazu zu kommen, dafl das
Ausstatten den Auszustattenden zum Sklaven der ausstattenden Tétigkeit
macht. Denn in dem ungeheuren, autonom gewordenen System des Aus-
stattens, wo Bediirfnisse nicht nur befriedigt, sondern Bediirfnisse kiinstlich
hervorgerufen werden, iibt der Mensch seine Funktion aus, er figuriert und
muB sein biBchen Menschsein und Subjektsein erkaufen mit einem Dasein
als Objekt fiir andere. Der « Termin» ist ein neuer Fetisch, der Produktions-
plan gewinnt die Unantastbarkeit einer sakralen Handlung. Die vielfach
beklagte innere Heimatlosigkeit des modernen Menschen, seine Wurzel-
losigkeit, Ortlosigkeit, Fremdheit in der eigenen Umwelt ist die Folge.

Sodann: war der Grundauftrag der Technik einst die Befreiung des
Menschen vom Uberantwortetsein an die elementare Natur, so ist diese
Befreiung nun in eine Entfremdung von der Natur umgeschlagen. Als « Ent-
fremdung» pflegt man heute zusammenfassend die ganze Erscheinung zu
bezeichnen — «Nacht der Entfremdung», wie kiirzlich Carlo Schmid es in
seinem Goethe-Vortrag in Frankfurt genannt hat.

973



Und drittens: wenn in jenem Grundauftrag der Technik einst mit der
Ermoglichung eines menschenwiirdigen Daseins auch die Personalitdt des
Menschen begriindet und errichtet wurde, so scheint dies nun in das genaue
Gegenteil, den Verlust der Person im technischen Gesamtbetrieb, die Ent-
menschung des Menschen, umzuschlagen.

In seinem in den dreiBiger Jahren erschienenen, vor kurzem wieder neu
herausgegebenen Roman «Brave new world» hat Aldous Huxley das Phan-
tasiebild einer vollig durchnormten Welt kiinstlich geregelt erzeugter Men-
schen dargestellt, in der der in einem Reservat natiirlich geborene und auf-
gewachsene Mensch den Verzweiflungsschrei ausstoBt: «Ich will keine
Bequemlichkeit, ich will Gott, ich will Poesie, will wirkliche Gefahren, will
Freiheit und Tugend, ich fordere mein Recht auf Ungliick!» DaB diese
Vision Huxleys heute kein bloBes Phantasiebild mehr ist, beweist eine im
Jahre 1963 erschienene Schrift mit den Titel « Man and his Future», in der
in einem in London veranstalteten wissenschaftlichen Symposion hervor-
ragende Naturwissenschaftler dariiber diskutieren, ob nicht eine «biolo-
gische Ingenieurkunst» in Zukunft den Menschen beliebig umformen
konnte, in der Weise etwa, daB ihm fiir eine kiinftige Existenz als Astronaut
die dafiir vollig unnétigen, ja hinderlichen Beine weggeziichtet werden. In
allen bisherigen Formen von Werkzeug, Maschine, bis hin zur Automation,
blieb der Mensch im Wesen und grundsitzlich das Subjekt, das Hege-
monikon der technischen Regelungsvorginge. Hier aber wird er selbst an
sich selbst mit und in seinem Menschentum als bloBes Werkzeug verstanden
und entsprechend manipuliert. Als Objekt und Werkzeug — wofiir? ja,
wofiir ? Es scheint, hier ist die Technik nicht mehr ein dem Menschen die-
nendes und ihn steigerndes Instrument: sie unterwirft sich den Menschen
zum Objekt und wird zur Handhabe eines hochst bedenklichen Allmacht-
Strebens, das nichts Unantastbares mehr kennt und anerkennt. Vom ein-
fachen Daseinsgliick des Menschen rein als Menschen ist in solchen Zusam-
menhidngen nicht mehr die Rede. Vergessen scheint auch jene alte Wahr-
heit, die der Graf Alexis von Tocqueville in die Mahnung gekleidet hat,
daB Allmacht nur in der Hand Gottes ungefahrlich ist.

Ursprung der Technik aus altgriechischem Denken

Auch das altgriechische Denken — dem wir uns nun zuwenden — raumt
dem technischen Konnen einen hohen und unbezweifelbaren Rang inner-
halb der Krifte und Fihigkeiten des Menschen ein. Man denke an die
Freude des Altvaters der Dichtung, Homers, an allen Vorgingen des Her-
stellens und Machens — die alles der Natur iiberlassenden Kyklopen sind
fiir Homer keine rechten Menschen. Der Historiker Herodot nimmt ein

974



lebendiges Interesse an den «groBen und staunenswerten Werken» der
Babylonier und Agypter sowie an so ausgesprochen «technischen» Leistun-
gen wie dem Athosdurchstich, der Hellespontosbriicke, einem wasserfiih-
renden Tunnel auf Samos. Der Tragiker Aischylos beschreibt jenen Feuer-
telegraphen, der die Siegesnachricht von Troja nach Argos meldet, und
gibt in seinem « Prometheus» eine detaillierte Schilderung davon, wie dieser
Heros als Bringer des Feuers und der grundlegenden Kiinste und Wissen-
schaften den Menschen aus einem dumpfen Hohlendasein und einem Tun
aufs Geratewohl zu Einsicht und Vernunft und damit zu planvollem Han-
deln, planvoller Weltgestaltung gefithrt hat. Auch daran sei erinnert, wie
Sokrates auf seiner Suche nach einem soliden, dem Schein enthobenen
Wissen ein solches am ehesten bei den Technikern findet — nur daB3 auch
die Techniker es verderben, wenn sie von ihrem begrenzten Fachwissen aus
nun auch alles andere beurteilen wollen. Nicht ohne guten Grund dienen
dem Platon die Vorginge der Techne immer wieder als Modelle fiir die
verschiedensten Weisen des Seins und Erkennens. SchlieBlich ist unser
heutiger allgemein europdischer Begriff der « Technik», wie iibrigens auch
der Begriff « Maschine», griechischen Ursprungs. Er geht auf griechisch
techne, technikos, mechané zuriick, und darin liegt der Hinweis, da3 auch
die Sache von den Griechen herkommt. Und so ist es auch. Wenn Technik
— dem blofen Handwerk gegeniiber — die Kunst geplanter und geregelter
Herstellung ist, die auf der reinen Forschung, dem methodischen Befragen
der Natur und ihrer Verhaltensweisen aufbaut, so ist eben diese auf Wissen-
schaft, Prinzipien-Erkenntnis gegriindete Technik zuerst und grundlegend
von den Griechen gedacht worden, und die heutige Technik ist, unter gewis-
sen neuen, anderen Einfliissen, im Prinzip ihr ins Riesenhafte gewachsener
Vollzug.

Auch die alten Handwerke und Kiinste beruhten auf einer Art Wissen-
schaft, doch diese war in der Hauptsache empirisch. Man machte Erfah-
rungen, hatte Einfille, probierte aus, und das kam zusammen in einem
Handwerkswissen, das man von Geschlecht zu Geschlecht iiberlieferte,
vermehrte, sichtete. Die Triebfeder war das Fragen aus dem Bediirfnis, und
rein auf dem Wege dieses Fragens, das stets auf die Anwendung gerichtet
blieb, gelangte man bereits zu so groBen Leistungen wie der bedeutenden
Rechen- und FeldmeBkunst der Agypter, der Rechenkunst und Sternkunde
der Babylonier.

Auch die Griechen gingen mit Kraft und Entschiedenheit praktisch der
sie umgebenden Wirklichkeit zuleibe. Dominierend aber fiir sie wurde ein
— an der damaligen Welt gemessen — kurioser, ja abstruser Eigensinn. Da
versteiften sich diese Menschen darauf, neben und vor aller praktischen
Weltbewiltigung zunichst einmal jeweils die Sache selbst, das Seiende als
solches zu ergriinden. Dieser scheinbar umstindliche Umweg iiber die reine

975



Erkenntnis der Dinge selbst, die Erkenntnis der Prinzipien, hat sich in der
Folge dann aber als Richtweg nicht nur einer adidquaten Seinserkenntnis,
sondern auch der praktischen Weltbewiltigung erwiesen. Auch der enorme
Erfolg unserer modernen industriellen Technik beruht darauf.

Wihrend die alten Handwerke und Kiinste von jenem Fragen aus dem
Bediirfnis geleitet wurden, fragte der Grieche vielmehr aus dem Erstaunen.
Und dieses Fragen aus dem Erstaunen weckte auf allen Gebieten sein
Interesse am Wesen der Vorginge und der Dinge selbst. Der Grieche zihlte
und rechnete nicht nur, um zusammenzuzihlen und auszurechnen: die Zahl
als solche mit ihren wunderschonen Verhiltnissen und Beziigen und Sym-
metrien wurde fiir ihn so auBerordentlich interessant; und das fiihrte zur
Begriindung der Mathematik. Er versuchte nicht nur, durch Schneiden,
Brennen, Eingeben von Trinken, Auflegen von Pflastern gesund zu machen,
er fragte nach dem Wesen der Gesundheit (die er z. B. als eine Harmonie
der Sifte verstand), dem Wesen der Krankheit (einer Storung jener Har-
monie), und so wurde die Wissenschaft der Medizin geboren. Auch der
Grieche stand in einer Uberlieferung niitzlicher Regeln und Lehren, wie
man im einzelnen und in der Gesellschaft am besten leben wiirde. Aber er
fragte dariiber hinaus nach dem Wesen des «besten Lebens» und «besten
Zusammenlebens», und eine Wissenschaft der Ethik, eine Staats- und
Gesellschaftslehre entstand. Das hochste und letzte Fragen dieser Art ging
auf das Seiende im ganzen, das wahrhaft Seiende (dvrwc dv), ontos on, ens
qua ens oder on he on (dv 7) dv), und dies fithrte auf eine bislang ganz uner-
horte «erste Wissenschaft», die Metaphysik als Grundwissenschaft vom
Seienden, Ontologie, auf der auch die Lehre vom Denken und Sagen (Logik)
und die ganze Erkenntnislehre sich griindete.

In der Philosophie der sogenannten Vorsokratiker wurde diese Seins-
lehre Schritt fiir Schritt entwickelt. Man fragte zundchst nach dem einheit-
lichen Ursprung aller Dinge, genesis, und praformierte so den wichtigen
Gedanken der Anfinge, Prinzipien, archai. Man drang auf die Elemente
alles Seienden, stoicheia, die an sich selber einfach sind und doch die reich-
sten Mannigfaltigkeiten aufbauen kénnen. Man meinte, dal das nur sein
konnte, was ist, und also ein einziges, ganzes, allseitiges Sein alle Wahrheit
enthalte, und alle Mannigfaltigkeit und wechselnde Veranderung nur
Schein sei (Parmenides). Und man meinte, dal3 alles sich verdndere und
flieBe und von Gegensatz zu Gegensatz hinstrebe, dal3 aber in allem FlieBen-
den, in aller Gegensétzlichkeit die reine Proportion, der Logos, als allgegen-
wirtiger und doch allen verborgener Grund des Seins verharre (Heraklit).
In der umfassenden Seinslehre des Platon und Aristoteles ist dieses alles
zusammengekommen und aufgehoben worden, in der Weise, dall durch
beide Denker ein groBes giiltiges Bezugssystem fiir das Denken, fiir das
praktische Handeln wie auch das schopferische Herstellen der Technik

976



geschaffen wurde. Bei Platon in der Weise, daBB er die nur dem reinen
Denken erreichbaren Prinzipien und Ideen zu iiberweltlichen Modellen von
all dem werden lieB, was in dieser Welt der Verdnderung und Verginglich-
keit ein gewisses Sein, Wert und Bestand hat. Bei Aristoteles, indem er,
ausgehend von dem ens qua ens, eine ungemein klare und giiltige Analyse
auch des Vorgangs der Herstellung, der Technik, gegeben hat. Die Technik
ist fiir ihn einmal eine Wissensart, die als Herstellung zwar auf das Vergédng-
liche gerichtet ist, die, iiber alle bloBe Empirie hinaus, sich aber auf ein
Wissen um die Prinzipien griindet (episteme). Sie ist, so definiert der Denker
ausdriicklich, ein zum festen Besitz gewordenes Wissen und Konnen, das
auf ein Herstellen gerichtet ist, jedoch in Verbindung mit einer klaren
Rechenschaft iiber die Sache selbst, die Prinzipien. Diese Bezogenheit der
Technik auf ein Grundwissen wie auf die Sache selbst ist auch das, was der
modernen Technik zugrunde liegt und ihr die volle Kraft gibt. Die Technik
ist, nach Aristoteles, aber zweitens auch eine bestimmte Erzeugungsweise
und steht in dieser Hinsicht zwischen dem, was zwangslaufig oder durch
bloBes zufilliges Zusammentreffen zustandekommt (ananke oder tyche),
und dem, was lebendig gesetzmiBig aus sich selber heraus schafft und wird
(der Natur, physis). Das Handeln der Technik ist, nach Aristoteles, durch-
aus den natiirlichen Vorgidngen zugeordnet, mit dem Unterschied, daf} der
das Naturgeschehen auslosende Faktor in dem Naturding selber, der das
technische Herstellen auslosende Faktor in dem denkenden Menschen liegt,
der ein Bediirfnis erkennt und mit der Abhilfe einen Zweck ins Auge falit,
der erkennt, plant, entwirft, kalkuliert. Im iibrigen aber handelt die Technik
durchaus in Analogie zur Natur, ein Satz, der den Grundsatz der modernen
Technik préformiert, daB3 sie durch den Versuch zunichst die Natur befragt
und dann, unter Ausnutzung vorher vielleicht noch unbekannter Elemente
und Verhiltnisse der Natur, das technische Gebilde aufbaut: eine «zweite
Schopfung» hat man die Technik in dieser Hinsicht, nicht unrichtig, genannt.
Aristoteles hat sodann noch gesagt, dal die Technik die Natur «vollende»
oder ergidnze. Und er meinte damit, wie die Schrift {iber « Mechanik» aus-
fithrt, daB3 der sich geschichtlich verindernde Mensch mit Hilfe der Technik
die Krifte der sich immer gleichen Natur zu seinem eigenen Nutzen und
Gebrauch heranbringt. Aus all diesem ergibt sich dann der Grundsatz, «dal}
wir vermoge der Technik das bewiltigen, worin wir rein von Natur benach-
teiligt sind».

Ich will nicht noch groB3 davon sprechen, wie durch das griechische Seins-
denken eine Reihe von Grundsitzen geboren wurden, die auch fiir unsere
heutige Naturwissenschaft und Technik, wie ich glaube, grundlegend sind.
So etwa der Satz: «Die Erscheinungen gewihren einen Blick in das den
Sinnen nicht Zugéngliche», und «man habe (in aller Theoriebildung) die
Erscheinungen zu bewahren.» Oder auch die fiir unsere moderne Natur-

977



wissenschaft und Technik grundlegende Maxime, daB das Resultat der
Konsequenz des reinen Denkens unabhéngig davon bestehe, ob es durch
menschliche Gewohnheit und Anschaulichkeit verifizierbar ist (die Uber-
windung des naiven Anthropomorphismus in der Wissenschaft). Tatsache
ist, daB zugleich mit den durch die Seinswissenschaft des Aristoteles herauf-
gerufenen Einzelwissenschaften bei den Griechen auch eine bedeutende
Technik entstanden ist. Ich darf mich damit begniigen, an Namen wie
Ktesibios, Archimedes, Heron von Alexandria zu erinnern. Man konstru-
lerte vor allem Kriegsmaschinen, MeBinstrumente von groBer Feinheit,
entwickelte eine Lehre von Hebel, Flaschenzug, Keil, Schraube, entwickelte
eine Geschiitztechnik, Vermessungslehre, Automatik und Pneumatik, ge-
langte zu einer ausfiihrlichen Theorie des Vakuums und beschrieb die
Maoglichkeiten der Verwendung des Luftdrucks wie auch schon der Dampf-
kraft. Die neuzeitliche Entwicklung, die dann zu der grundlegenden Erfin-
dung der Dampfmaschine fithren sollte, hat an die antike Theorie des
Vakuums angekniipft.

Mit alledem erweist sich die neuzeitliche Technik in ihrem stindigen
Riickgriff auf die Erforschung von Prinzipien, Elementen, Verfahrensweisen
der Natur als echtbiirtiges Kind des griechischen Logos, so wie dieser
zuerst im sechsten vorchristlichen Jahrhundert sich den Griechen als ein
ganz neues Instrument der geistigen wie titigen Weltbewiltigung erwiesen
hat. Mit dem Heraufkommen dieses Logos hat das kleine Volk der Griechen
in der Zeit der behabigen patriarchalischen, autokratischen, theokratischen
Staatensysteme des Orients, fiir die bei aller ihrer Machtentfaltung die Welt-
uhr doch nur langsam ging, eine neue Unruhe in die Welt gebracht. Diese
neue geistige Unruhe, die auch den Griechen eine Neuorientierung, ja Neu-
begriindung des Menschen (durch Platon und Aristoteles) abverlangte, ist
seitdem, zeitweilig unterbrochen, doch im ganzen unaufhaltsam weiter-
strebend, von den Griechen her iiber die westliche Welt gegangen, und ein
ebenso grandioser wie zugleich im tiefsten bewegender Anblick ist es, wie
dieses unruhstiftende rationale und zugleich so unentrinnbar systematisch
weltbewiltigende Element des altgriechischen Denkens in der Gestalt
unserer neuzeitlichen Technik unter neuartigen Bedingungen sich heute all
die verschiedenen Denk- und Lebensweisen der Vélker und Kulturen iiber
den ganzen Erdball hin unterwirft.

Ort der Technik im griechischen Kulturbewuftsein

Wenn die moderne Technik soweit einerseits als eine ungeahnte, auf die
praktische Weltbewiltigung gerichtete Entfaltung des griechischen Logos
zu verstehen ist, so sind fiir all das, was uns heute in der fast uferlosen
Expansion der Technik, der schrankenlosen Technisierung unseres Lebens

978



so Sorgen macht, die Griechen nicht verantwortlich. Die Griechen haben
neben jener Ausarbeitung einer Theorie des technischen Verfahrens sogar
auch den Gedanken, dall die Maschine menschliche Arbeitskrifte ersetzen
konne, klar gefaBt, wie aus einem Ausspruch des Aristoteles hervorgeht:
«Wenn jedes Werkzeug auf bloBen Befehl oder auf Grund eines Vorher-
wissens sein Werk verrichten und etwa das Weberschiffchen ganz von selbst
seinen Weg bewerkstelligen konnte, so wiirde man keine Arbeiter und
Sklaven brauchen» (wo geradezu die maschinelle Automatisierung auf
Grund einer Programmierung vorgeahnt ist). Allein, die Griechen haben
solche Gedanken praktisch nicht verfolgt. Sie haben ihre Industrie und
Technik am ehesten noch in Kriegstechnik und Architektur, und auch hier
nur bis zu einem bestimmten Punkt, entwickelt. Wenn die Griechen ihre
Technik nie zum Instrument der Ausbeutung und Bereicherung, um es
griechisch zu sagen: Pleonexie, gemacht haben, so liegen die Griinde fiir
diese Zuriickhaltung nicht nur im Wirtschaftlichen oder Gesellschaftlichen,
sondern, wie Olof Gigon es einmal gefaBt hat, darin, dal der technische
Fortschritt sie nicht sonderlich interessierte, sondern dafl ihr Lebens-
interesse auf andere Dinge und Bereiche gerichtet war. Das heiBit aber,
jene Zuriickhaltung griindet in eben jenem gleichen Denken, mit dem sie
die Technik als Wissensart und Erzeugungsweise geistig begriindet haben:
ihrem Sinn fiir das Seiende, ihrer Konzeption vom Menschen wie vom
Gottlichen, oder mit einem Wort: ihrer Kulturidee.

Um es zunéchst vom Negativen her zu fassen.

Erstens. Die Griechen kannten nicht jenen, vom Nominalismus des aus-
gehenden Mittelalters vorbereiteten und dann zumal durch Descartes’
Scheidung einer res cogitans (des Denkens) und einer res extensa (der Aus-
dehnung) begriindeten, das neuzeitliche BewuBtsein tief bestimmenden
Dualismus: den Dualismus von Subjekt und Objekt, reinen Verstandes-
formen und «bloB» sinnlicher Wahrnehmung (Kant), von Kraft und Stoff,
Form und Materie. Der Dualismus Platons zwischen dem reinen Sein der
Ideen und der Welt des Verginglichen ist ganz anders gelagert, und ebenso
meint der Begriff der Materie (hyle) des Aristoteles durchaus nicht einen
vom Geist abgesondert bestehenden toten Stoff: Hyle ist bei Aristoteles
ein Relationsbegriff und ist als jeweiliger « Werkstoff» stets bezogen auf
das gestaltende Prinzip der Form. Im iibrigen kennt die griechische Kultur-
idee statt jenes Dualismus die lebendige Einheit des Seienden, von der auch
der Mensch getragen und umschlossen ist.

Sodann. Trotz der sehr weitgehenden Mathematisierung des Seienden
bei den Pythagoreern und bei Platon kennt der Grieche nicht jene mechani-
stische Naturerklirung, die seit Newton mit ihrem Gedanken der strengen
Determiniertheit und Berechenbarkeit des Naturgeschehens fiir den enormen
Erfolg der modernen Technik so grundlegend geworden ist. Fiir den Grie-

979



chen bewegen sich nicht tote Korper in einem leeren, unendlichen Raum
«nach gespenstischen Gesetzen». Er fiihlt sich umgeben und aufgehoben
in einem Kosmos, das heillit einer lebendigen, durchseelten, schénen, ja
heiligen Ordnung. Und so ist auch die Natur fiir ihn kein vom Subjekt
getrennter Bereich von Objekten, die man «erforscht», indem man sie
messend und wégend berechnet. Hier also keine Reduktion der Gesamt-
natur auf das Berechenbare, Manipulierbare: Natur, Physis, ist fiir den
Griechen das uns umgebende tragende Sein, insofern es um uns her und in
uns selbst schaffend und von Form zu Form gestaltend am Werke ist.
Auch der Grieche «erforscht» die « Erscheinungen» der Natur, dringt auf
die Prinzipien und Elemente. Allein im ganzen bildet die Natur fiir ihn ein
lebendiges, heiliges, gottliches Gegeniiber, und iiber der Erforschung steht
die Betrachtung, theoria; das Wort kommt von theords, dem sakralen Fest-
gesandten, und bezeichnet in seinem urspriinglichen Sinn, der aber noch
bei Aristoteles fortlebt, die festliche, heilige Schau. Fern liegt den Griechen
auch die moderne Vorstellung eines « Beherrschens» der Krafte der Natur,
wie diese in der Zeit der Aufklirung auf dem sdkularisiert verstandenen
Schriftwort Genesis I 26 griindet: «Fiillet die Erde und machet sie euch
untertan, und herrschet iiber Fische im Meer und iiber Vogel unter dem
Himmel und iiber alles Tier, das auf Erden kriecht ...» Und ebenso fern
liegt schlieBlich der Gedanke, die Natur als Ausbeutungsfeld und Energie-
lieferanten zu betrachten, ohne Dankbarkeit.

Und drittens. So wenig das BewuBtsein des griechischen Menschen auf
einen unendlichen Raum bezogen ist, so wenig weil} er sich in seinem Den-
ken und Handeln bezogen auf eine unendliche Zeit. Darum kennt er auch
nicht den neuzeitlichen Fortschrittsglauben, mit dem der christlich-geschicht-
liche Heilsgedanke in sidkularisierter Form als die Uberzeugung eines unbe-
grenzten Fortschreitens des Menschen in der irdischen Welt der modernen
industriellen Technik jenen Expansionswillen, jenen Aufbruch in das Reich
der unbegrenzten Moglichkeiten gegeben hat, der zum Beispiel heute in der
populdren Science-Fiction-Literatur wie in den optimistischen Zukunfts-
erwartungen des dialektischen Materialismus zum Ausdruck kommt. Sofern
der Grieche einen Entwicklungsgedanken kennt, geht es stets um einen
Aufstieg des Menschen, des Staates, der Kultur in gleichsam vertikaler
Richtung auf ein hochstes telos (Ende, Ziel) hin, geht es stets um die Ver-
wirklichung eines Hochsten, Besten, Vollkommenen, das heifit auf Voll-
Endung im eigentlichsten Sinne.

Wenn wir von gewissen Bestrebungen der Sophistik wie auch dem «ato-
maren Materialismus» eines Demokrit und Epikur absehen (der auch wieder
sehr anders als der moderne Materialismus akzentuiert ist), so ist das Ent-
scheidende, wie der Grieche aus dem prévalierenden Bewuftsein des Ganzen
lebt. Als Ganzer fiihit der Mensch sich an sich selbst: als jenes soma autarkes

980



des Thukydides, jene freie, auf sich selbst gestellte Person, die, wie es in der
Rede auf die Gefallenen heillt, sich nach den verschiedensten Richtungen
hin mit Anmut und voller Sicherheit bewihrt. Und selber als ein Ganzer
steht der Grieche so im Ganzen des ihn umgebenden Seienden, das sich
ithm gestuft darstellt: gestuft im Sinn einer allumfassenden Hierarchie der
Ordnungen. So ist die griechische Seinslehre (Ontologie) stets auch zugleich
Wertlehre (Axiologie). Von Homer ab bis zu der groBen Philosophie des
Platon und Aristoteles ist der Grieche ganz ausgesprochen an dem Héch-
sten, Besten interessiert: der Bestheit, areté des Menschen, dem «besten
Leben» (eu zen, beltistos bios), dem besten Staat, der besten Welt. Und
dieses Beste verwirklicht sich nach seiner unerschiitterlichen Uberzeugung
im Gottlichen und dem, was in Leben und Welt am meisten Abbild des
Gottlichen ist. So baut der einzelne Mensch sich auf als gestufte Ganzheit
vom Vegetativen iiber das Wahrnehmende zum Verniinftigen, und dieses
Verniinftige ist es, das den Menschen in seiner Sonderart als zoon logon
echon bestimmt, womit man ihn also von oben herab, nicht im Sinne
Freuds von unten herauf konstruiert. So erhebt das menschliche Leben sich
von einer Stufe, wo man auf GenuB und Vorteil aus ist, iiber eine Stufe
des Handelns (vor allem in der Gesellschaft), zur héchsten Stufe der Erkennt-
nis. Und auch die Gliicksgiiter stufen sich in der Weise, daBl das hochste
Gliick des Menschen, die Eudaimonie, in der Verwirklichung des Selbst,
des Lebens-Inbegriffs, der Seele gemaBl der hochsten Bestheit (areté) ver-
standen wird. Diese hochste Selbstverwirklichung geschieht in der Wirk-
samkeit des Geistes, und die Parole eines Kallikles, daB hochste Gliick-
seligkeit im Gewinn von Macht und Prosperitit, Pleonexia, bestehen konnte,
wurde von Sokrates-Platon iiberlegen bekdmpft. Der so gestufte Mikro-
kosmos Mensch lebt in dem umfassenden Ganzen des Staates und des
Kosmos, und auch Staat wie Kosmos bilden wieder hierarchisch gestufte
Ordnungen: von den elementaren Lebensnotwendigkeiten, den anankaia,
auf der untersten Stufe iiber den Mittelbereich des Seelischen zum Geistig-
Verniinftigen und Géttlichen: der Staat, indem er in dieser seiner gestuften
Ganzheit, seiner « Verfassung», die Harmonie der Gerechtigkeit verwirk-
licht; der Kosmos, indem er aus dem irdischen Bereich der ungeordneten
Bewegungen iiber die reinen Kreisbewegungen der Planetensphidren zum
alle umgebenden und bewegenden Fixsternhimmel und dariiber hinaus zur
Gottheit aufsteigt, die, selber unbewegt, als primum movens durch die nach
ihm strebende Liebe die Fixsternsphire und alles andere bewegt.

Der Gedanke, daB3 einmal eine Technokratie aufkommen und den Men-
schen beherrschen kdnnte, wire fiir den griechischen Kultur-Denker voll-
kommen unvollziehbar gewesen, und er hitte, dariiber befragt, vermutlich
geantwortet, daB nur Barbarenseelen zu so etwas fihig wiren, Seelen, die
jeder Vernunft und jedes Verstandes bar sind, die ihr eigenes Bestes nicht

981



kennen, es verspielen und also aus den Katastrophen nicht herauskommen
werden.

Die Technik hatte im KulturbewuBtsein des Griechen ihren klar und
sicher definierten Ort. Als herstellendes Wissen, das iiber die Griinde ver-
fiigt und den Menschen vielfiltig ausstattet, stand die Technik iiber der
rohen Unkultur eines Daseins als Kyklopen oder Hohlenbewohner. Allein
sie blieb der reinen Erkenntnis unterstellt. Als Weise des Erzeugens erhob
sie sich iiber das bloB Zwangsldufige und Zufillige zu echtem, planendem,
vorausblickendem Gestalten. Allein der Natur als jenem groBen aus sich
selber unerschépflich schaffenden und gestaltenden Prinzip blieb sie unter-
legen. Und eben dies bestimmte ihren «Ort» als ein Humanum innerhalb
des Humanen. Ein Segen, insofern sie beitrug zur Schaffung des Niitzlichen
und Schonen, und ein noch groBerer Segen, insofern sie sich im schénen
Kunstwerk integrierte. Doch in aller ihrer Kraft und Maoglichkeit eindeutig
untergeordnet den drei Primaten des Menschlichen, der Natur wie der
Religion und jener Bildung, die sich in der Wahrheitssuche der Philosophie,
der reinen Erkenntnis der Wissenschaften darstellt. Was der Grieche vor
allem verabscheute, war die Rebellion des Partikulidren, die bei uns Men-
schen sich biologisch in der Furchtbarkeit des Krebsgeschwiirs manifestiert.
Die dem Menschen so bitter notige Ortung (Lokalisation) der Technik war
von den Griechen in giiltiger und maBgebender Weise vollzogen. Doch
waren die Griechen dabei auch von der Dimonie der Technik, ihrer Grol3-
artigkeit und Furchtbarkeit, deindtes (beides in einem), nicht unberiihrt.
Und so verfolgt Sophokles in dem bekannten Chorlied der «Antigone»
polla ta deina . . . die sich alles unterwerfende Kulturleistung des Menschen,
iiber Schiffahrt, Ackerbau, Unterwerfung der Tierwelt durch Jagd und
Zihmung, bis hinauf zu Staat, Kultur, Sprache und Denken: eine Leistung,
iiber deren Segen oder Fluch schlieBlich die sittliche Entscheidung den
Ausschlag gibt.

Ausblick

Um zum SchluB zu kommen. Mit ihrer Theorie der fechne, Technik,
haben die Griechen uns ein lebendiges Erbe in doppelter Weise hinterlassen.
Sie haben einmal das Grundwesen auch unserer neuzeitlichen Technik von
ihrem Logos her konstituiert. Mit diesem Erbe haben wir weit iiber den
Sinn des Erblassers hinaus, ja gegen den Sinn des Erblassers gewuchert.
Zugleich haben die Griechen in ihrer philosophischen Kulturidee so etwas
wie eine « Gebrauchsanweisung» der Technik geliefert, wie man eine solche
Gebrauchsanweisung ja auch bei einem komplizierten technischen Apparat
mit ins Haus zu liefern pflegt. Nicht daB wir die Losung der Griechen ein-
fach als Rezept iibernehmen koénnten. Aus unserer eigenen kulturellen wie

982



zivilisatorischen Situation miissen wir unsere Gebrauchsanweisung unserer
industriellen Technik uns neu erarbeiten, wobei die Erfahrungen und der
menschlich-kulturelle Instinkt der Griechen uns wertvolle Hinweise geben
konnen — eine Aufgabe, die, dreifach gegliedert, wohl vor allem unsere
Wissenschaften vom Menschen, wie Anthropologie, Soziologie, Politologie,
dann aber auch unsere Wissenschaft vom Seienden, Philosophie und Onto-
logie, und schlieBlich und nicht zum geringsten die Religion angeht. Bei
allem sollte klar sein, daB3 die Technik als etwas vom Menschen Geschaffenes
immer nur etwas dem Menschen Untergeordnetes sein kann, daB sie als
Ausstattung des Menschen im weitesten Sinne doch der Superstruktur des
Humanen eingeordnet und in sie eingebettet sein mub.

DaB die technische Welt ihren Weg nehmen, immer mehr um sich grei-
fen, den Menschen immer mehr iiber seine bisherigen Grenzen hinaus-
fithren wird, ist sicher, und daran wird sich nichts dndern. Und leugnen wir
doch nicht, daB3 es auch unser Stolz ist und sein darf, wie die neuzeitliche
Technik uralte Mythen und Menschheitstriume verwirklicht und uns zu
neuen, ungeahnten Abenteuern hinreift, die auch neu unsere ganze sittliche
und menschliche Kraft herausfordern. Aber die rein menschliche Forderung
in uns darf ebensowenig aufhoren, neben aller groBartigen Lebenserwei-
terung und Lebenssteigerung, die die Technik schafft, auch auf echte Lebens-
erhohung in uns selbst zu dringen. In diesem Sinne darf man sagen, daB3 die
Technik eine einzige groBe Herausforderung des Menschen ist. Denn der
Mensch ist sich nicht nur gegeben, sondern aufgegeben. Seine Permanenz
in der Zeit besteht nicht in einer einfachen, sich selbst iiberlassenen Fort-
dauer, sondern konstituiert sich, als Permanenz, in immer neuen Entschei-
dungen zu sich selbst, dem Menschen, der durch sein Tétigsein stets neue
Situationen schafft, die ihn dann bedingen, und der in diesen immer neu
heraufgerufenen Bedingungsbereichen sich je und je als Mensch in seiner
Wiirde, Freiheit, Vernunft, neu begriinden muB. Die Welt der modernen
Technik ist der neu heraufkommende Bedingungsbereich, der nicht so sehr
die Anpassung als die neue Selbstbegriindung des Menschen fordert. Sollte
es hier einen «Fortschritt» geben, so bestiinde er weniger in der Verstdrkung
und Erweiterung der menschlichen Krifte und Fihigkeiten, als in der Ver-
edelung seiner Bediirfnisse. Denn die Bediirfnisse eigentlich sind es, aus
denen wir «bestehen» und in denen wir uns voneinander unterscheiden.
Ihre Veredelung in einer durch die Errungenschaften der Technik immer
mehr entlasteten Welt wiirde schlieBlich sogar die Grundlage einer neuen
Eudaimonie des Menschen werden koénnen, bestehend in «dem freien

Gebrauch des Eigenen», der freilich, nach dem Wort des Dichters, «das
Schwerste ist».

Nach einem Vortrag in Amriswil im Herbst 1967,

983



	Die Welt der modernen Technik und die altgriechische Kulturidee

