
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 10

Artikel: Die Welt der modernen Technik und die altgriechische Kulturidee

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162029

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162029
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Welt der modernen Technik
und die altgriechische Kulturidee

WOLFGANG SCHADEWALDT

Das Problem

Das Phänomen unserer modernen industriellen Technik zeigt dem heutigen
Betrachter gleichsam ein doppeltes Angesicht. Da sieht er einmal in die

klaren, scharfen und wohltätigen Züge einer Pallas Athene — jener
werktätigen Athene, Athena Ergane, die in dem noch heute so wohlerhaltenen
Hephaisteion zusammen mit dem Schmiedegott einst Kult und Standbild
im gleichen Tempel hatte —; jedoch von dem Brustschild eben dieser
Göttin blickt ihm zugleich das von Schlangen umgebene Schreckensbild
der Gorgo entgegen.

Der Doppelheit dieses Anblicks entsprechend, pflegt auch der heutige
Mensch auf das Phänomen der Technik in verschiedener Weise zu reagieren.
Es gibt unter uns — in nicht geringer Zahl — den faszinierten Adoranten
der Technik, den der ungeheure technische Fortschritt unseres Jahrhunderts
in ein bemerkenswertes Hochgefühl versetzt. Und es gibt auf der anderen
Seite den nachdenklichen Zweifler, den eben dieser sogenannte Fortschritt
mit Sorge, ja mit einer dumpfen Angst erfüllt.

Indessen geht die Göttin, von unseren Hoffnungen, unseren Befürchtungen

unberührt, mit unbeirrbarer Konsequenz ihren Weg. Was vor
zweihundert Jahren im Zeitalter der großen gesellschaftlichen, politischen wie
industriellen Revolution, beginnend mit mechanischem Webstuhl und
Dampfmaschine, von uns selbst geschaffen wurde, ist seitdem in seiner

Verflechtung mit Massengesellschaft, Politik, Wirtschaft und Wissenschaft
uns immer mehr zum Schicksal geworden. Die Technik formt unsere
Zivilisation und damit unsere Umwelt. Sie greift nivellierend über den ganzen
Erdball aus und reduziert durch die Schnelligkeit des Verkehrs wie der
Nachrichtenübermittlung alle räumlichen wie zeitlichen Maßstäbe. Sie

dringt in die intimsten Bereiche unseres persönlichen Lebens, in unser
Fühlen und Denken ein, und es kann sein, wie manche sagen, daß sie uns

sogar eine tiefgreifende Veränderung unseres gesamten Bewußtseins abverlangt,

so wie eine solche in der Vergangenheit vielleicht durch
Naturphänomene wie die Eiszeiten oder durch große Kulturumbrüche wie der

969



Übergang vom Leben des Sammlers und Jägers zu Ackerbau und
Seßhaftigkeit heraufgeführt worden sein mag.

Mit dem zuletzt Berührten stellt uns die neuzeitliche Technik vor die
nicht neue, doch heute neu dringlich werdende Frage nach dem Menschen
und der Situation des Menschen in der Welt. Der Mensch von heute und

morgen wird sich — es kann nicht anders sein — der heraufkommenden
technisch-industriellen Arbeitswelt in irgendeiner Weise anpassen müssen.
Heißt das, der Mensch müsse mit dieser Anpassung auch selbst zu einem
technisierten Lebewesen, partikulären Leistungsmechanismus werden? Er
würde dann in der sich immer mehr perfektionierenden Zivilisation höchst
komfortabel weiterleben, aber in all diesem Komfort vielleicht aufgehört
haben, ein Mensch im vollen Sinn des Worts zu sein, in einer Wohlstandsgesellschaft,

die sich lediglich selbst versteht als produzierend und
konsumierend, wo der Mensch lediglich leistet und genießt, wo Nutzen und
Zweckmäßigkeit alle Leitbilder verschlingen. Gibt es doch schon Stimmen,
nach denen von der reinen, exakt feststellbaren Leistung (nach Vorbild der
sportlichen Leistung) unser künftiges kulturelles Heil erwartet wird. Oder
aber: wird es dem Menschen möglich sein, auch in dem neuen Bedingungsbereich

der Technik als voller, ganzer Mensch zu existieren? Als Mensch,
der sich, nach dem Worte Goethes, Sonne, Mond und Sternen,
Milchstraßen und Himmelsfernen gegenüber, als «glücklicher Mensch unbewußt
seines Daseins erfreut»?

An dieser Stelle ist es nun, wo eine Besinnung auf die altgriechische
Kulturidee — wie diese von der großen griechischen Dichtung und dann
zumal der Philosophie entwickelt wurde — für uns Heutige nützlich werden
könnte. Denn diese Griechen haben die Probleme des Menschen und des

Lebens bereits mit großer Intensität durchlitten, durchgemacht, durchdacht

und aus einem Minimum an Erfahrung ein Maximum an prinzipieller
Erkenntnis gezogen. Auch den Problemen der Technik haben sie früh ihre
Aufmerksamkeit gewidmet und dabei der Technik den ihr zukommenden
Ort im Gesamtgefüge der Kultur und des Menschlichen angewiesen — eine

Konzeption, die vielleicht mithelfen kann, der bisher mit jugendlichem
Ungestüm vorstoßenden neuzeitlichen Technik das zu verleihen, was ihr
bitter nötig ist: ein rechtes Selbstverständnis und eine reife Selbstbeschränkung.

Welt der modernen Technik

Um nun dem Phänomen der Technik, ebensoweit entfernt von jeder
unangebrachten Faszination wie jeder irrealen Romantik, voll gerecht zu werden,
so ist zunächst zu sagen: die Technik ist an sich selbst ein Ur-Humanum,
so alt wie der Mensch selbst und auch mit dem ersten Heraufkommen des

970



Menschen heraufgekommen. Der Mensch, der nicht, wie das Tier, in eine

Umwelt fest eingepaßt ist, sieht sich, um in seiner Sonderart als Mensch
überhaupt bestehen zu können, darauf angewiesen, der ihn umgebenden
elementaren Natur seine spezifisch menschliche Umwelt abzuringen. Das
Mittel dieser menschlichen Weltbewältigung und spezifisch menschlichen
Weltgestaltung ist die Technik, zunächst in der Form der alten Handwerke
und Künste. Der urhumane Auftrag der Technik, der bis heute der Grundauftrag

auch der entwickelten industriellen Technik geblieben ist, geht auf
die Ausstattung des Menschen: Ausstattung nicht für ein lediglich gelebtes,
sondern für ein wahrhaft geführtes Leben — geführt in dem Sinne eines

nicht nur irgendwie gefristeten, sondern gepflegten Daseins: «Pflege» ist
die Grundbedeutung des lateinischen Wortes cultura. Die Technik in diesem
ihrem ursprünglichen Sinn befreit den Menschen von dem dumpfen
Überantwortetsein an die elementare Natur, sie entlastet ihn mit Hilfe der
Maschine von vielen untergeordneten Tätigkeiten und erhebt ihn über ein
bloßes Vegetieren in einem permanenten Notstand zu einem seiner selbst,
des Menschen, würdigen Dasein. Während nach einem Worte Goethes das

Tier lediglich «durch seine Organe belehrt wird», vermag der Mensch,
«seine Organe zu belehren» und sie, eben durch die Technik, zu verstärken,
zu erweitern, zu bereichern und zu ergänzen. Der Gedanke an die
Entlastung des Menschen, seine Erhebung zu einem menschenwürdigen Dasein,
hat den Männern, die in der Zeit der Aufklärung die technisch-industrielle
Entwicklung auf den Weg gebracht haben, einst die begeisternden Impulse
gegeben. Dieser Gedanke hat noch heute seine volle Kraft. Die Technik
hat uns nicht besser und glücklicher gemacht, und sie vermag es nicht; aber
sie entlastet und steigert unser Leben, macht es in vieler Hinsicht reicher
und gepflegter. Man mag an die Schnelligkeit und Bequemlichkeit des
Verkehrs, an unser besser ausgestattetes, gesünderes Wohnen denken, an die
Befreiung von jenen schweren Epidemien, den einstigen Geißeln der Menschheit,

die Heraufsetzung unserer Lebenserwartung durch die technisch
entwickelte Medizin, und weiter die erleichterte Wissensverbreitung; zumal
durch sie schlägt die Technik starke Brücken zwischen Mensch und Mensch,
Klassen und Schichten innerhalb der Völker wie auch von Volk zu Volk.
Zumal in dem Kampf gegen Hunger, Armut, Krankheit und vielfache
Dumpfheit in weiten Gebieten der Erde erfüllt auch unsere heutige Technik
jenen ihren humanen Grundauftrag. Und auch des Geistes der Technik
ist zu gedenken, der ein Geist der Genauigkeit, Sauberkeit, Übersicht, des

Beherrschens klarer Zusammenhänge und nicht zuletzt ein Geist der
unbedingten Zuverlässigkeit und des Vertrauens ist.

Mit alledem stehen wir aber, wie es scheint, erst am Beginn einer neuen,
ungeahnten Entwicklung. Sie ist einmal durch die bereits in naher Zukunft
zu erwartende wachsende Nutzung der Atomenergie zu friedlichen Zwecken,

971



vor allem aber durch die Begriffe Automation, Information, Kommunikation,

Kybernetik charakterisiert, und sogar eine «biologische Ingenieur-
Kunst» (die Lebens- und Vererbungsvorgänge reguliert) zeichnet sich ab.
Der alte «Menschenmacher» scheint sich weitgehend verwirklichen zu
wollen. — Die Technik ist dabei, über ihr unmittelbares Eingreifen in die
materiellen und physischen Bereiche auf das Gebiet des Geistigen,
Gesellschaftlichen, Biologischen und Humanen vorzudringen. Hat die Technik
bisher durch die Maschine dem Menschen untergeordnete körperliche
Tätigkeiten abgenommen und seine physischen Kräfte vervielfältigt und
gesteigert, hat sie mit der Automation begonnen, ganze Fertigungsabläufe
zu übernehmen, die vom Menschen lediglich programmiert und kontrolliert
werden, so geht sie nun weiter dazu über, dem Menschen auch Kalkulation,
Kontrolle und selbst manche Programmierungsfunktionen abzunehmen.
Statt bloßer Ausweitung des Energiepotentials nun auch Ausweitung des

Intelligenzpotentials (Erfindung eines «Intelligenz-Verstärkers») in dem
Sinne, daß die kybernetische (Regelungs-) Technik nicht nur die Lösung
mathematischer Aufgaben mit Hilfe des Computers vorbereitet, sondern
auch die Lösung von ökonomischen, sozialpolitischen, erziehungspolitischen,
realpolitischen, psychologischen, ja den Grundproblemen des Lebens. Auch
auf die Rechtsprechung wird sie eines Tages einmal mindestens regulierend
einwirken. — In der Informationstheorie werden zum Zweck der rationellen
Nachrichtenübermittlung Bedeutungsinhalte menschlicher Sprache, menschlichen

Denkens meßbar und auf Grund von Messungen regulierbar. Mit
Hilfe des sogenannten «Strukturalismus» in der Sprachwissenschaft, der
ohne elektronische Datenspeicherung und Datenverarbeitung nicht mehr
auskommt, soll eine «bessere», nämlich zweckmäßigere, exaktere, eindeutigere

künstliche Sprache der ungenauen natürlichen Sprache abgewonnen
werden. — Wo immer es in Welt und Leben Strukturen gibt — und wo
wäre dieses nicht der Fall? —, lassen sich diese beschreiben, messen,
regulieren, dirigieren.

Alles wohl großartig! Aber hier wandelt sich auch das Bild, und aus
den edlen, wohltätigen Gesichtszügen der Göttin blickt uns auf einmal jene
Gorgo an. Die Technik, ursprünglich vom Menschen durch den Menschen

für den Menschen ausgeübt, kehrt sich in der Konsequenz ihrer eigenen
Möglichkeiten auf einmal gegen den Menschen. An den massiven Gefahren
durch Nuklearkraft und Radioaktivität ist dieses zunächst ganz ersichtlich.
Dem Menschen sind hier Kräfte in die Hand gegeben, deren « Erforschung
von heute den Menschheitstod von morgen» nach sich ziehen könnte, wenn
«mit der technischen Entwicklung nicht eine moralische Entwicklung
gleichen Schritt hält» (Max Born). Aber auch an der Verseuchung unserer
Luft, unserer Gewässer durch Chemikalien, an dem verhängnisvollen
Mißbrauch von manchen Drogen ist dies ersichtlich ; wir denken an das erschrek-

972



kende Anwachsen des Straßentods, das Lärmproblem, an das durch die
schnelle Flugverbindung über die Kontinente bedingte Hereinschleppen
neuer, unheimlicher Infektionskrankheiten und anderes mehr. Für die
fernere Zukunft erhebt sich als die in ihren Folgen noch nicht auszudenkende
Bedrohung unseres Lebens die explosive Vermehrung der Bevölkerung
unseres Planeten. — Nicht weniger bedenklich sind die schleichenden
Gefahren. So jene allgemeine «Technisierung», die den Menschen die
Möglichkeiten der Technik nicht sinnvoll gebrauchen läßt, sondern ihn
zum willenlosen Objekt der Technik, zum «völlig passiven Bürger» macht
(Jürgen Eick in der «Frankfurter Allgemeinen Zeitung» vom 8. September),
wenn ferner die Berieselung mit Information durch Radio und Fernsehen
ihn mehr verwirrt und verflacht als ihn aufklärt und überdies seine
Eigentätigkeit im Denken oder Ausüben einer Kunst erstickt; wenn der die
moderne Massengesellschaft notwendig regelnde Apparat in Organisation und
Verwaltung den Menschen immer mehr zum bloßen Funktionär in einem
riesigen anonymen Funktionszusammenhang macht, zum Objekt einer gar
zu sehr verwalteten Welt, oder wenn die immer mehr fortschreitende
Automatisierung und Normung, die mit Hilfe der datenspeichernden Computers
zu unerhörten, kraft- und zeitsparenden Leistungen gelangt, nun auch auf
den Menschen und sein Menschlichstes übergreift (wo es auf Kraft- und
Zeitersparnis gar nicht ankommt): genormte Freizeit, Urlaubsgestaltung,
genormter Naturgenuß, genormte Reisen nach Hellas, genormte Freude,
genormtes Glück und unter unseren jungen Leuten nach dem Vorbild des

Films wohl gar genormte Liebe. — Noch viel mehr ließe sich anführen.
Wir können es vielleicht in einer dreifachen Hinsicht zusammenfassen.

Erstens: wenn der Urauftrag der Technik einst die Ausstattung des

Menschen zum Menschen war, so scheint es nun dazu zu kommen, daß das
Ausstatten den Auszustattenden zum Sklaven der ausstattenden Tätigkeit
macht. Denn in dem ungeheuren, autonom gewordenen System des Aus-
stattens, wo Bedürfnisse nicht nur befriedigt, sondern Bedürfnisse künstlich
hervorgerufen werden, übt der Mensch seine Funktion aus, er figuriert und
muß sein bißchen Menschsein und Subjektsein erkaufen mit einem Dasein
als Objekt für andere. Der «Termin» ist ein neuer Fetisch, der Produktionsplan

gewinnt die Unantastbarkeit einer sakralen Handlung. Die vielfach
beklagte innere Heimatlosigkeit des modernen Menschen, seine Wurzel-
losigkeit, Ortlosigkeit, Fremdheit in der eigenen Umwelt ist die Folge.

Sodann: war der Grundauftrag der Technik einst die Befreiung des

Menschen vom Überantwortetsein an die elementare Natur, so ist diese

Befreiung nun in eine Entfremdung von der Natur umgeschlagen. Als
«Entfremdung» pflegt man heute zusammenfassend die ganze Erscheinung zu
bezeichnen — «Nacht der Entfremdung», wie kürzlich Carlo Schmid es in
seinem Goethe-Vortrag in Frankfurt genannt hat.

973



Und drittens : wenn in jenem Grundauftrag der Technik einst mit der
Ermöglichung eines menschenwürdigen Daseins auch die Personalität des

Menschen begründet und errichtet wurde, so scheint dies nun in das genaue
Gegenteil, den Verlust der Person im technischen Gesamtbetrieb, die
Entmenschung des Menschen, umzuschlagen.

In seinem in den dreißiger Jahren erschienenen, vor kurzem wieder neu
herausgegebenen Roman «Brave new world» hat Aldous Huxley das
Phantasiebild einer völlig durchnormten Welt künstlich geregelt erzeugter
Menschen dargestellt, in der der in einem Reservat natürlich geborene und
aufgewachsene Mensch den Verzweiflungsschrei ausstößt: «Ich will keine
Bequemlichkeit, ich will Gott, ich will Poesie, will wirkliche Gefahren, will
Freiheit und Tugend, ich fordere mein Recht auf Unglück!» Daß diese
Vision Huxleys heute kein bloßes Phantasiebild mehr ist, beweist eine im
Jahre 1963 erschienene Schrift mit den Titel «Man and his Future», in der
in einem in London veranstalteten wissenschaftlichen Symposion
hervorragende Naturwissenschaftler darüber diskutieren, ob nicht eine «biologische

Ingenieurkunst» in Zukunft den Menschen beliebig umformen
könnte, in der Weise etwa, daß ihm für eine künftige Existenz als Astronaut
die dafür völlig unnötigen, ja hinderlichen Beine weggezüchtet werden. In
allen bisherigen Formen von Werkzeug, Maschine, bis hin zur Automation,
blieb der Mensch im Wesen und grundsätzlich das Subjekt, das Hege-
monikon der technischen Regelungsvorgänge. Hier aber wird er selbst an
sich selbst mit und in seinem Menschentum als bloßes Werkzeug verstanden
und entsprechend manipuliert. Als Objekt und Werkzeug — wofür? ja,
wofür Es scheint, hier ist die Technik nicht mehr ein dem Menschen
dienendes und ihn steigerndes Instrument: sie unterwirft sich den Menschen
zum Objekt und wird zur Handhabe eines höchst bedenklichen Allmacht-
Strebens, das nichts Unantastbares mehr kennt und anerkennt. Vom
einfachen Daseinsglück des Menschen rein als Menschen ist in solchen
Zusammenhängen nicht mehr die Rede. Vergessen scheint auch jene alte Wahrheit,

die der Graf Alexis von TocqueviUe in die Mahnung gekleidet hat,
daß Allmacht nur in der Hand Gottes ungefährlich ist.

Ursprung der Technik aus altgriechischem Denken

Auch das altgriechische Denken — dem wir uns nun zuwenden — räumt
dem technischen Können einen hohen und unbezweifelbaren Rang innerhalb

der Kräfte und Fähigkeiten des Menschen ein. Man denke an die
Freude des Altvaters der Dichtung, Homers, an allen Vorgängen des
Hersteilens und Machens — die alles der Natur überlassenden Kyklopen sind
für Homer keine rechten Menschen. Der Historiker Herodot nimmt ein

974



lebendiges Interesse an den «großen und staunenswerten Werken» der
Babylonier und Ägypter sowie an so ausgesprochen «technischen» Leistungen

wie dem Athosdurchstich, der Hellespontosbrücke, einem wasserführenden

Tunnel auf Samos. Der Tragiker Aischylos beschreibt jenen
Feuertelegraphen, der die Siegesnachricht von Troja nach Argos meldet, und
gibt in seinem «Prometheus» eine detaillierte Schilderung davon, wie dieser
Heros als Bringer des Feuers und der grundlegenden Künste und
Wissenschaften den Menschen aus einem dumpfen Höhlendasein und einem Tun
aufs Geratewohl zu Einsicht und Vernunft und damit zu planvollem Handeln,

planvoller Weltgestaltung geführt hat. Auch daran sei erinnert, wie
Sokrates auf seiner Suche nach einem soliden, dem Schein enthobenen
Wissen ein solches am ehesten bei den Technikern findet — nur daß auch
die Techniker es verderben, wenn sie von ihrem begrenzten Fachwissen aus
nun auch alles andere beurteilen wollen. Nicht ohne guten Grund dienen
dem Piaton die Vorgänge der Techne immer wieder als Modelle für die
verschiedensten Weisen des Seins und Erkennens. Schließlich ist unser
heutiger allgemein europäischer Begriff der «Technik», wie übrigens auch
der Begriff «Maschine», griechischen Ursprungs. Er geht auf griechisch
techne, technikos, mechané zurück, und darin liegt der Hinweis, daß auch
die Sache von den Griechen herkommt. Und so ist es auch. Wenn Technik
— dem bloßen Handwerk gegenüber — die Kunst geplanter und geregelter
Herstellung ist, die auf der reinen Forschung, dem methodischen Befragen
der Natur und ihrer Verhaltensweisen aufbaut, so ist eben diese auf Wissenschaft,

Prinzipien-Erkenntnis gegründete Technik zuerst und grundlegend
von den Griechen gedacht worden, und die heutige Technik ist, unter gewissen

neuen, anderen Einflüssen, im Prinzip ihr ins Riesenhafte gewachsener
Vollzug.

Auch die alten Handwerke und Künste beruhten auf einer Art Wissenschaft,

doch diese war in der Hauptsache empirisch. Man machte
Erfahrungen, hatte Einfälle, probierte aus, und das kam zusammen in einem
Handwerkswissen, das man von Geschlecht zu Geschlecht überlieferte,
vermehrte, sichtete. Die Triebfeder war das Fragen aus dem Bedürfnis, und
rein auf dem Wege dieses Fragens, das stets auf die Anwendung gerichtet
blieb, gelangte man bereits zu so großen Leistungen wie der bedeutenden
Rechen- und Feldmeßkunst der Ägypter, der Rechenkunst und Sternkunde
der Babylonier.

Auch die Griechen gingen mit Kraft und Entschiedenheit praktisch der
sie umgebenden Wirklichkeit zuleibe. Dominierend aber für sie wurde ein

— an der damaligen Welt gemessen — kurioser, ja abstruser Eigensinn. Da
versteiften sich diese Menschen darauf, neben und vor aller praktischen
Weltbewältigung zunächst einmal jeweils die Sache selbst, das Seiende als
solches zu ergründen. Dieser scheinbar umständliche Umweg über die reine

975



Erkenntnis der Dinge selbst, die Erkenntnis der Prinzipien, hat sich in der
Folge dann aber als Richtweg nicht nur einer adäquaten Seinserkenntnis,
sondern auch der praktischen Weltbewältigung erwiesen. Auch der enorme
Erfolg unserer modernen industriellen Technik beruht darauf.

Während die alten Handwerke und Künste von jenem Fragen aus dem
Bedürfnis geleitet wurden, fragte der Grieche vielmehr aus dem Erstaunen.
Und dieses Fragen aus dem Erstaunen weckte auf allen Gebieten sein
Interesse am Wesen der Vorgänge und der Dinge selbst. Der Grieche zählte
und rechnete nicht nur, um zusammenzuzählen und auszurechnen : die Zahl
als solche mit ihren wunderschönen Verhältnissen und Bezügen und
Symmetrien wurde für ihn so außerordentlich interessant; und das führte zur
Begründung der Mathematik. Er versuchte nicht nur, durch Schneiden,
Brennen, Eingeben von Tränken, Auflegen von Pflastern gesund zu machen,
er fragte nach dem Wesen der Gesundheit (die er z. B. als eine Harmonie
der Säfte verstand), dem Wesen der Krankheit (einer Störung jener
Harmonie), und so wurde die Wissenschaft der Medizin geboren. Auch der
Grieche stand in einer Überlieferung nützlicher Regeln und Lehren, wie
man im einzelnen und in der Gesellschaft am besten leben würde. Aber er
fragte darüber hinaus nach dem Wesen des «besten Lebens» und «besten
Zusammenlebens», und eine Wissenschaft der Ethik, eine Staats- und
Gesellschaftslehre entstand. Das höchste und letzte Fragen dieser Art ging
auf das Seiende im ganzen, das wahrhaft Seiende (övrcac ov), ontos on, ens

qua ens oder on he on {ov fj öv), und dies führte auf eine bislang ganz
unerhörte «erste Wissenschaft», die Metaphysik als Grundwissenschaft vom
Seienden, Ontologie, auf der auch die Lehre vom Denken und Sagen (Logik)
und die ganze Erkenntnislehre sich gründete.

In der Philosophie der sogenannten Vorsokratiker wurde diese Seinslehre

Schritt für Schritt entwickelt. Man fragte zunächst nach dem einheitlichen

Ursprung aller Dinge, genesis, und präformierte so den wichtigen
Gedanken der Anfänge, Prinzipien, archai. Man drang auf die Elemente
alles Seienden, stoicheia, die an sich selber einfach sind und doch die reichsten

Mannigfaltigkeiten aufbauen können. Man meinte, daß das nur sein

konnte, was ist, und also ein einziges, ganzes, allseitiges Sein alle Wahrheit
enthalte, und alle Mannigfaltigkeit und wechselnde Veränderung nur
Schein sei (Parmenides). Und man meinte, daß alles sich verändere und
fließe und von Gegensatz zu Gegensatz hinstrebe, daß aber in allem Fließenden,

in aller Gegensätzlichkeit die reine Proportion, der Logos, als allgegenwärtiger

und doch allen verborgener Grund des Seins verharre (Heraklit).
In der umfassenden Seinslehre des Piaton und Aristoteles ist dieses alles
zusammengekommen und aufgehoben worden, in der Weise, daß durch
beide Denker ein großes gültiges Bezugssystem für das Denken, für das

praktische Handeln wie auch das schöpferische Herstellen der Technik

976



geschaffen wurde. Bei Piaton in der Weise, daß er die nur dem reinen
Denken erreichbaren Prinzipien und Ideen zu überweltlichen Modellen von
all dem werden ließ, was in dieser Welt der Veränderung und Vergänglichkeit

ein gewisses Sein, Wert und Bestand hat. Bei Aristoteles, indem er,
ausgehend von dem ens qua ens, eine ungemein klare und gültige Analyse
auch des Vorgangs der Herstellung, der Technik, gegeben hat. Die Technik
ist für ihn einmal eine Wissensart, die als Herstellung zwar auf das Vergängliche

gerichtet ist, die, über alle bloße Empirie hinaus, sich aber auf ein
Wissen um die Prinzipien gründet (episteme). Sie ist, so definiert der Denker
ausdrücklich, ein zum festen Besitz gewordenes Wissen und Können, das

auf ein HersteUen gerichtet ist, jedoch in Verbindung mit einer klaren
Rechenschaft über die Sache selbst, die Prinzipien. Diese Bezogenheit der
Technik auf ein Grundwissen wie auf die Sache selbst ist auch das, was der
modernen Technik zugrunde liegt und ihr die volle Kraft gibt. Die Technik
ist, nach Aristoteles, aber zweitens auch eine bestimmte Erzeugungsweise
und steht in dieser Hinsicht zwischen dem, was zwangsläufig oder durch
bloßes zufälliges Zusammentreffen zustandekommt {ananke oder tyche),
und dem, was lebendig gesetzmäßig aus sich selber heraus schafft und wird
(der Natur, physis). Das Handeln der Technik ist, nach Aristoteles, durchaus

den natürlichen Vorgängen zugeordnet, mit dem Unterschied, daß der
das Naturgeschehen auslösende Faktor in dem Naturding selber, der das
technische Herstellen auslösende Faktor in dem denkenden Menschen liegt,
der ein Bedürfnis erkennt und mit der Abhilfe einen Zweck ins Auge faßt,
der erkennt, plant, entwirft, kalkuliert. Im übrigen aber handelt die Technik
durchaus in Analogie zur Natur, ein Satz, der den Grundsatz der modernen
Technik präformiert, daß sie durch den Versuch zunächst die Natur befragt
und dann, unter Ausnutzung vorher vielleicht noch unbekannter Elemente
und Verhältnisse der Natur, das technische Gebilde aufbaut: eine «zweite
Schöpfung» hat man die Technik in dieser Hinsicht, nicht unrichtig, genannt.
Aristoteles hat sodann noch gesagt, daß die Technik die Natur «vollende»
oder ergänze. Und er meinte damit, wie die Schrift über «Mechanik»
ausführt, daß der sich geschichtlich verändernde Mensch mit Hilfe der Technik
die Kräfte der sich immer gleichen Natur zu seinem eigenen Nutzen und
Gebrauch heranbringt. Aus all diesem ergibt sich dann der Grundsatz, «daß
wir vermöge der Technik das bewältigen, worin wir rein von Natur benachteiligt

sind».
Ich will nicht noch groß davon sprechen, wie durch das griechische

Seinsdenken eine Reihe von Grundsätzen geboren wurden, die auch für unsere
heutige Naturwissenschaft und Technik, wie ich glaube, grundlegend sind.
So etwa der Satz: «Die Erscheinungen gewähren einen Blick in das den
Sinnen nicht Zugängliche», und «man habe (in aller Theoriebildung) die
Erscheinungen zu bewahren.» Oder auch die für unsere moderne Natur-

977



Wissenschaft und Technik grundlegende Maxime, daß das Resultat der
Konsequenz des reinen Denkens unabhängig davon bestehe, ob es durch
menschliche Gewohnheit und Anschaulichkeit verifizierbar ist (die
Überwindung des naiven Anthropomorphismus in der Wissenschaft). Tatsache
ist, daß zugleich mit den durch die Seinswissenschaft des Aristoteles
heraufgerufenen Einzelwissenschaften bei den Griechen auch eine bedeutende
Technik entstanden ist. Ich darf mich damit begnügen, an Namen wie
Ktesibios, Archimedes, Heron von Alexandria zu erinnern. Man konstruierte

vor allem Kriegsmaschinen, Meßinstrumente von großer Feinheit,
entwickelte eine Lehre von Hebel, Flaschenzug, Keil, Schraube, entwickelte
eine Geschütztechnik, Vermessungslehre, Automatik und Pneumatik,
gelangte zu einer ausführlichen Theorie des Vakuums und beschrieb die
Möglichkeiten der Verwendung des Luftdrucks wie auch schon der Dampfkraft.

Die neuzeitliche Entwicklung, die dann zu der grundlegenden Erfindung

der Dampfmaschine führen sollte, hat an die antike Theorie des

Vakuums angeknüpft.
Mit alledem erweist sich die neuzeitliche Technik in ihrem ständigen

Rückgriff auf die Erforschung von Prinzipien, Elementen, Verfahrensweisen
der Natur als echtbürtiges Kind des griechischen Logos, so wie dieser
zuerst im sechsten vorchristlichen Jahrhundert sich den Griechen als ein

ganz neues Instrument der geistigen wie tätigen Weltbewältigung erwiesen
hat. Mit dem Heraufkommen dieses Logos hat das kleine Volk der Griechen
in der Zeit der behäbigen patriarchalischen, autokratischen, theokratischen
Staatensysteme des Orients, für die bei aller ihrer Machtentfaltung die Weltuhr

doch nur langsam ging, eine neue Unruhe in die Welt gebracht. Diese
neue geistige Unruhe, die auch den Griechen eine Neuorientierung, ja
Neubegründung des Menschen (durch Piaton und Aristoteles) abverlangte, ist
seitdem, zeitweilig unterbrochen, doch im ganzen unaufhaltsam
weiterstrebend, von den Griechen her über die westliche Welt gegangen, und ein
ebenso grandioser wie zugleich im tiefsten bewegender Anblick ist es, wie
dieses unruhstiftende rationale und zugleich so unentrinnbar systematisch
weltbewältigende Element des altgriechischen Denkens in der Gestalt
unserer neuzeitlichen Technik unter neuartigen Bedingungen sich heute all
die verschiedenen Denk- und Lebensweisen der Völker und Kulturen über
den ganzen Erdball hin unterwirft.

Ort der Technik im griechischen Kulturbewußtsein

Wenn die moderne Technik soweit einerseits als eine ungeahnte, auf die
praktische Weltbewältigung gerichtete Entfaltung des griechischen Logos
zu verstehen ist, so sind für all das, was uns heute in der fast uferlosen
Expansion der Technik, der schrankenlosen Technisierung unseres Lebens

978



so Sorgen macht, die Griechen nicht verantwortlich. Die Griechen haben
neben jener Ausarbeitung einer Theorie des technischen Verfahrens sogar
auch den Gedanken, daß die Maschine menschliche Arbeitskräfte ersetzen
könne, klar gefaßt, wie aus einem Ausspruch des Aristoteles hervorgeht:
«Wenn jedes Werkzeug auf bloßen Befehl oder auf Grund eines Vorherwissens

sein Werk verrichten und etwa das Weberschiffchen ganz von selbst
seinen Weg bewerkstelligen könnte, so würde man keine Arbeiter und
Sklaven brauchen» (wo geradezu die maschinelle Automatisierung auf
Grund einer Programmierung vorgeahnt ist). Allein, die Griechen haben
solche Gedanken praktisch nicht verfolgt. Sie haben ihre Industrie und
Technik am ehesten noch in Kriegstechnik und Architektur, und auch hier

nur bis zu einem bestimmten Punkt, entwickelt. Wenn die Griechen ihre
Technik nie zum Instrument der Ausbeutung und Bereicherung, um es

griechisch zu sagen: Pleonexie, gemacht haben, so liegen die Gründe für
diese Zurückhaltung nicht nur im Wirtschaftlichen oder Gesellschaftlichen,
sondern, wie Olof Gigon es einmal gefaßt hat, darin, daß der technische
Fortschritt sie nicht sonderlich interessierte, sondern daß ihr
Lebensinteresse auf andere Dinge und Bereiche gerichtet war. Das heißt aber,
jene Zurückhaltung gründet in eben jenem gleichen Denken, mit dem sie

die Technik als Wissensart und Erzeugungsweise geistig begründet haben :

ihrem Sinn für das Seiende, ihrer Konzeption vom Menschen wie vom
Göttlichen, oder mit einem Wort: ihrer Kulturidee.

Um es zunächst vom Negativen her zu fassen.
Erstens. Die Griechen kannten nicht jenen, vom Nominalismus des

ausgehenden Mittelalters vorbereiteten und dann zumal durch Descartes'

Scheidung einer res cogitons (des Denkens) und einer res extensa (der
Ausdehnung) begründeten, das neuzeitliche Bewußtsein tief bestimmenden
Dualismus: den Dualismus von Subjekt und Objekt, reinen Verstandesformen

und «bloß» sinnlicher Wahrnehmung (Kant), von Kraft und Stoff,
Form und Materie. Der Dualismus Piatons zwischen dem reinen Sein der
Ideen und der Welt des Vergänglichen ist ganz anders gelagert, und ebenso
meint der Begriff der Materie (hyle) des Aristoteles durchaus nicht einen

vom Geist abgesondert bestehenden toten Stoff: Hyle ist bei Aristoteles
ein Relationsbegriff und ist als jeweiliger «Werkstoff» stets bezogen auf
das gestaltende Prinzip der Form. Im übrigen kennt die griechische Kulturidee

statt jenes Dualismus die lebendige Einheit des Seienden, von der auch
der Mensch getragen und umschlossen ist.

Sodann. Trotz der sehr weitgehenden Mathematisierung des Seienden
bei den Pythagoreern und bei Piaton kennt der Grieche nicht jene mechanistische

Naturerklärung, die seit Newton mit ihrem Gedanken der strengen
Determiniertheit und Berechenbarkeit des Naturgeschehens für den enormen
Erfolg der modernen Technik so grundlegend geworden ist. Für den Grie-

979



chen bewegen sich nicht tote Körper in einem leeren, unendlichen Raum
«nach gespenstischen Gesetzen». Er fühlt sich umgeben und aufgehoben
in einem Kosmos, das heißt einer lebendigen, durchseelten, schönen, ja
heiligen Ordnung. Und so ist auch die Natur für ihn kein vom Subjekt
getrennter Bereich von Objekten, die man «erforscht», indem man sie

messend und wägend berechnet. Hier also keine Reduktion der Gesamtnatur

auf das Berechenbare, Manipulierbare: Natur, Physis, ist für den
Griechen das uns umgebende tragende Sein, insofern es um uns her und in
uns selbst schaffend und von Form zu Form gestaltend am Werke ist.
Auch der Grieche «erforscht» die «Erscheinungen» der Natur, dringt auf
die Prinzipien und Elemente. Allein im ganzen bildet die Natur für ihn ein
lebendiges, heiliges, göttliches Gegenüber, und über der Erforschung steht
die Betrachtung, theoria; das Wort kommt von theorós, dem sakralen
Festgesandten, und bezeichnet in seinem ursprünglichen Sinn, der aber noch
bei Aristoteles fortlebt, die festliche, heilige Schau. Fern liegt den Griechen
auch die moderne Vorstellung eines «Beherrschens» der Kräfte der Natur,
wie diese in der Zeit der Aufklärung auf dem säkularisiert verstandenen
Schriftwort Genesis I 26 gründet: «Füllet die Erde und machet sie euch

Untertan, und herrschet über Fische im Meer und über Vögel unter dem
Himmel und über alles Tier, das auf Erden kriecht ...» Und ebenso fern
liegt schließlich der Gedanke, die Natur als Ausbeutungsfeld und
Energielieferanten zu betrachten, ohne Dankbarkeit.

Und drittens. So wenig das Bewußtsein des griechischen Menschen auf
einen unendlichen Raum bezogen ist, so wenig weiß er sich in seinem Denken

und Handeln bezogen auf eine unendliche Zeit. Darum kennt er auch
nicht den neuzeitlichen Fortschrittsglauben, mit dem der christlich-geschichtliche

Heilsgedanke in säkularisierter Form als die Überzeugung eines

unbegrenzten Fortschreitens des Menschen in der irdischen Welt der modernen
industriellen Technik jenen Expansionswillen, jenen Aufbruch in das Reich
der unbegrenzten Möglichkeiten gegeben hat, der zum Beispiel heute in der
populären Science-Fiction-Literatur wie in den optimistischen
Zukunftserwartungen des dialektischen Materialismus zum Ausdruck kommt. Sofern
der Grieche einen Entwicklungsgedanken kennt, geht es stets um einen
Aufstieg des Menschen, des Staates, der Kultur in gleichsam vertikaler
Richtung auf ein höchstes telos (Ende, Ziel) hin, geht es stets um die
Verwirklichung eines Höchsten, Besten, Vollkommenen, das heißt auf Voll-
Endung im eigentlichsten Sinne.

Wenn wir von gewissen Bestrebungen der Sophistik wie auch dem
«atomaren Materialismus» eines Demokrit und Epikur absehen (der auch wieder
sehr anders als der moderne Materialismus akzentuiert ist), so ist das
Entscheidende, wie der Grieche aus dem prävalierenden Bewußtsein des Ganzen
lebt. Als Ganzer fühlt der Mensch sich an sich selbst: als jenes soma autarkes

980



des Thukydides, jene freie, auf sich selbst gestellte Person, die, wie es in der
Rede auf die Gefallenen heißt, sich nach den verschiedensten Richtungen
hin mit Anmut und voller Sicherheit bewährt. Und selber als ein Ganzer
steht der Grieche so im Ganzen des ihn umgebenden Seienden, das sich
ihm gestuft darstellt: gestuft im Sinn einer allumfassenden Hierarchie der
Ordnungen. So ist die griechische Seinslehre (Ontologie) stets auch zugleich
Wertlehre (Axiologie). Von Homer ab bis zu der großen Philosophie des

Piaton und Aristoteles ist der Grieche ganz ausgesprochen an dem Höchsten,

Besten interessiert: der Bestheit, areté des Menschen, dem «besten
Leben» (eu zen, beltistos bios), dem besten Staat, der besten Welt. Und
dieses Beste verwirklicht sich nach seiner unerschütterlichen Überzeugung
im Göttlichen und dem, was in Leben und Welt am meisten Abbild des

Göttlichen ist. So baut der einzelne Mensch sich auf als gestufte Ganzheit
vom Vegetativen über das Wahrnehmende zum Vernünftigen, und dieses

Vernünftige ist es, das den Menschen in seiner Sonderart als zoon logon
echon bestimmt, womit man ihn also von oben herab, nicht im Sinne
Freuds von unten herauf konstruiert. So erhebt das menschliche Leben sich

von einer Stufe, wo man auf Genuß und Vorteil aus ist, über eine Stufe
des Handelns (vor allem in der Gesellschaft), zur höchsten Stufe der Erkenntnis.

Und auch die Glücksgüter stufen sich in der Weise, daß das höchste
Glück des Menschen, die Eudaimonie, in der Verwirklichung des Selbst,
des Lebens-Inbegriffs, der Seele gemäß der höchsten Bestheit (areté)
verstanden wird. Diese höchste Selbstverwirklichung geschieht in der
Wirksamkeit des Geistes, und die Parole eines Kallikles, daß höchste
Glückseligkeit im Gewinn von Macht und Prosperität, Pleonexia, bestehen könnte,
wurde von Sokrates-Platon überlegen bekämpft. Der so gestufte
Mikrokosmos Mensch lebt in dem umfassenden Ganzen des Staates und des

Kosmos, und auch Staat wie Kosmos bilden wieder hierarchisch gestufte
Ordnungen: von den elementaren Lebensnotwendigkeiten, den anankaia,
auf der untersten Stufe über den Mittelbereich des Seelischen zum Geistig-
Vernünftigen und Göttlichen : der Staat, indem er in dieser seiner gestuften
Ganzheit, seiner «Verfassung», die Harmonie der Gerechtigkeit verwirklicht;

der Kosmos, indem er aus dem irdischen Bereich der ungeordneten
Bewegungen über die reinen Kreisbewegungen der Planetensphären zum
alle umgebenden und bewegenden Fixsternhimmel und darüber hinaus zur
Gottheit aufsteigt, die, selber unbewegt, als primum movens durch die nach
ihm strebende Liebe die Fixsternsphäre und alles andere bewegt.

Der Gedanke, daß einmal eine Technokratie aufkommen und den
Menschen beherrschen könnte, wäre für den griechischen Kultur-Denker
vollkommen unvollziehbar gewesen, und er hätte, darüber befragt, vermutlich
geantwortet, daß nur Barbarenseelen zu so etwas fähig wären, Seelen, die
jeder Vernunft und jedes Verstandes bar sind, die ihr eigenes Bestes nicht

981



kennen, es verspielen und also aus den Katastrophen nicht herauskommen
werden.

Die Technik hatte im Kulturbewußtsein des Griechen ihren klar und
sicher definierten Ort. Als herstellendes Wissen, das über die Gründe
verfügt und den Menschen vielfältig ausstattet, stand die Technik über der
rohen Unkultur eines Daseins als Kyklopen oder Höhlenbewohner. Allein
sie blieb der reinen Erkenntnis unterstellt. Als Weise des Erzeugens erhob
sie sich über das bloß Zwangsläufige und Zufällige zu echtem, planendem,
vorausblickendem Gestalten. Allein der Natur als jenem großen aus sich
selber unerschöpflich schaffenden und gestaltenden Prinzip blieb sie unterlegen.

Und eben dies bestimmte ihren «Ort» als ein Humanum innerhalb
des Humanen. Ein Segen, insofern sie beitrug zur Schaffung des Nützlichen
und Schönen, und ein noch größerer Segen, insofern sie sich im schönen
Kunstwerk integrierte. Doch in aller ihrer Kraft und Möglichkeit eindeutig
untergeordnet den drei Primaten des Menschlichen, der Natur wie der
Religion und jener Bildung, die sich in der Wahrheitssuche der Philosophie,
der reinen Erkenntnis der Wissenschaften darstellt. Was der Grieche vor
allem verabscheute, war die Rebellion des Partikulären, die bei uns
Menschen sich biologisch in der Furchtbarkeit des Krebsgeschwürs manifestiert.
Die dem Menschen so bitter nötige Ortung (Lokalisation) der Technik war
von den Griechen in gültiger und maßgebender Weise vollzogen. Doch
waren die Griechen dabei auch von der Dämonie der Technik, ihrer
Großartigkeit und Furchtbarkeit, deinótes (beides in einem), nicht unberührt.
Und so verfolgt Sophokles in dem bekannten Chorlied der «Antigone»
polla ta deina die sich alles unterwerfende Kulturleistung des Menschen,
über Schiffahrt, Ackerbau, Unterwerfung der Tierwelt durch Jagd und
Zähmung, bis hinauf zu Staat, Kultur, Sprache und Denken: eine Leistung,
über deren Segen oder Fluch schließlich die sittliche Entscheidung den
Ausschlag gibt.

Ausblick

Um zum Schluß zu kommen. Mit ihrer Theorie der techne, Technik,
haben die Griechen uns ein lebendiges Erbe in doppelter Weise hinterlassen.
Sie haben einmal das Grundwesen auch unserer neuzeitlichen Technik von
ihrem Logos her konstituiert. Mit diesem Erbe haben wir weit über den
Sinn des Erblassers hinaus, ja gegen den Sinn des Erblassers gewuchert.
Zugleich haben die Griechen in ihrer phÜosophischen Kulturidee so etwas
wie eine «Gebrauchsanweisung» der Technik geliefert, wie man eine solche

Gebrauchsanweisung ja auch bei einem komplizierten technischen Apparat
mit ins Haus zu liefern pflegt. Nicht daß wir die Lösung der Griechen
einfach als Rezept übernehmen könnten. Aus unserer eigenen kulturellen wie

982



zivilisatorischen Situation müssen wir unsere Gebrauchsanweisung unserer
industriellen Technik uns neu erarbeiten, wobei die Erfahrungen und der
menschlich-kulturelle Instinkt der Griechen uns wertvolle Hinweise geben
können — eine Aufgabe, die, dreifach gegliedert, wohl vor allem unsere
Wissenschaften vom Menschen, wie Anthropologie, Soziologie, Politologie,
dann aber auch unsere Wissenschaft vom Seienden, Philosophie und Ontologie,

und schließlich und nicht zum geringsten die Religion angeht. Bei
allem sollte klar sein, daß die Technik als etwas vom Menschen Geschaffenes
immer nur etwas dem Menschen Untergeordnetes sein kann, daß sie als

Ausstattung des Menschen im weitesten Sinne doch der Superstruktur des

Humanen eingeordnet und in sie eingebettet sein muß.
Daß die technische Welt ihren Weg nehmen, immer mehr um sich greifen,

den Menschen immer mehr über seine bisherigen Grenzen hinausführen

wird, ist sicher, und daran wird sich nichts ändern. Und leugnen wir
doch nicht, daß es auch unser Stolz ist und sein darf, wie die neuzeitliche
Technik uralte Mythen und Menschheitsträume verwirklicht und uns zu
neuen, ungeahnten Abenteuern hinreißt, die auch neu unsere ganze sittliche
und menschliche Kraft herausfordern. Aber die rein menschliche Forderung
in uns darf ebensowenig aufhören, neben aller großartigen Lebenservra-
terung und Lebenssteigerung, die die Technik schafft, auch auf echte Lebens-
erhöhung in uns selbst zu dringen. In diesem Sinne darf man sagen, daß die
Technik eine einzige große Herausforderung des Menschen ist. Denn der
Mensch ist sich nicht nur gegeben, sondern aufgegeben. Seine Permanenz
in der Zeit besteht nicht in einer einfachen, sich selbst überlassenen
Fortdauer, sondern konstituiert sich, als Permanenz, in immer neuen Entscheidungen

zu sich selbst, dem Menschen, der durch sein Tätigsein stets neue
Situationen schafft, die ihn dann bedingen, und der in diesen immer neu
heraufgerufenen Bedingungsbereichen sich je und je als Mensch in seiner
Würde, Freiheit, Vernunft, neu begründen muß. Die Welt der modernen
Technik ist der neu heraufkommende Bedingungsbereich, der nicht so sehr
die Anpassung als die neue Selbstbegründung des Menschen fordert. Sollte
es hier einen «Fortschritt» geben, so bestünde er weniger in der Verstärkung
und Erweiterung der menschlichen Kräfte und Fähigkeiten, als in der
Veredelung seiner Bedürfnisse. Denn die Bedürfnisse eigentlich sind es, aus
denen wir «bestehen» und in denen wir uns voneinander unterscheiden.
Ihre Veredelung in einer durch die Errungenschaften der Technik immer
mehr entlasteten Welt würde schließlich sogar die Grundlage einer neuen
Eudaimonie des Menschen werden können, bestehend in «dem freien
Gebrauch des Eigenen», der freilich, nach dem Wort des Dichters, «das
Schwerste ist».

Nach einem Vortrag in Amriswü im Herbst 1967.

983


	Die Welt der modernen Technik und die altgriechische Kulturidee

