Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bucher
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHER

WERNER ZEMP

Im Atlantis Verlag Zurich ist 1967 ein
Band erschienen, den man als eine Art
Gesamtausgabe von Werner Zemp ansehen
darf. Emil Staiger hat ihm ein prizis weg-
weisendes Vorwort vorausgeschickt, das
uns den Standpunkt zeigt, auf welchem
Zemp gelebt (oder nicht gelebt) und ge-
dichtet hat. Der Band ist betitelt: Werner
Zemp, das lyrische Werk, Aufsditze, Briefe.
Als Herausgeberin zeichnet Verena Haefeli;
gleichzeitig mit der Textausgabe hat sie,
cbenfalls im Atlantis Verlag, eine um-
fassende Interpretation des Dichters ver-
offentlicht, von welcher in dieser Zeit-
schrift Ausziige abgedruckt worden sind!.
Sie trigt den Titel: Werner Zemp, Das
Problem einer deutschen «poésie pure».
Und so wire denn mit diesen zwei
Biichern, vorab mit dem Textband selbst,
eine Dichtergestalt der Vergessenheit ent-
rissen, die sich filiglich neben einem Robert
Walser oder Albin Zollinger zeigen darf
und die sich, gerade in ihrer Abseitigkeit,
nicht mehr wegdenken 1403t aus der neueren
Schweizer Dichtung. Zwar hat ja Zemp nur
etwa hundert Seiten Gedichte geschrieben,
die man als sein giiltiges Werk ansprechen
kann. Aber in solchen Dingen entscheidet
nicht der duBere Umfang, sondern der
Gehalt und die stilistische Stimmigkeit.
Werner Zemps Gedichte haben sich aus
einer so ausgepriagten und unverwechsel-
baren Haltung herauskristallisiert, daB sie,
als literarhistorisches Phidnomen, auch
dann noch von Interesse wiren, wenn sie
uns persOnlich gar nichts mehr sagten.
Aber so weit ist’s denn doch noch nicht!
Ich mochte hier gleich ein paar Gedichte
mit Namen nennen, die es verdienen, zum
«ewigen Vorrat» der deutschen Poesie ge-
zdhlt zu werden: «Pallas Athene spricht»,
«Tristan», «Ach, allzu tief schlief ich in
deinem Haus», «Nach dem Regen»,
«Die Karrenspur», «Der tote Reihery,

902

«Aganippe», «Vorosterliche Landschaft»
und das erste Gedicht der «Spédten Epi-
phanie». — Die literarischen Aufsitze
Zemps fallen demgegeniiber ab. Nicht aber
die Briefe, die hier erstmals vorgelegt wer-
den. Zumal in ihrem ersten Drittel sind
sie von einer erfrischenden Unmittelbarkeit
und beschworen das literarische Ziirich um
1930 lebendig herauf.

Und so sagen wir denjenigen Dank, die
das Verdienst dieser Ausgabe fir sich be-
anspruchen dirfen: zunidchst dem Spiritus
rector, Emil Staiger; dann Verena Haefeli,
der Herausgeberin und Interpretin; dem
Atlantis Verlag; der Stiftung Pro Helvetia;
der Regierung des Kantons Ziirich und
dem Stadtrat von Zirich.

*

Werner Zemp hatte seine schopferische
Phase in seinen Miinchner und Zircher
Studienjahren, etwa von 1928 bis 1933; und
so liest man denn auch am liebsten die
Briefe aus dieser Zeit, die einen lebendig
bewegen, wihrend die spéteren Briefe all-
zuoft zu literarischen Causerien entarten
und mit stereotypen Formeln durchsetzt
sind. Im ganzen behalt die Literatur vor
dem Leben den Vorrang. Das gilt sogar
fir die Briefe aus der Zeit des Zweiten
Weltkriegs ; nur wenn Zemp aus dem Mili-
tardienst schreibt, so steht er, notgedrun-
gen, mit der Hirte der Zeit in Beriihrung.
Im tibrigen vermeidet er alles, was ihn aus
seiner dsthetisch-literarischen Welt ver-
scheuchen konnte.

Ich mé6chte im folgenden von dem Brief
ausgehen, den Werner Zemp am 22. Juli
1929 an Ernst Altherr geschrieben hat.
Da steht unter anderem:

«Ich genieBe die Ferien auf meine
Weise, lese wieder einmal Homer und
Shakespeare — ohne jede germanistische
Hinterabsicht — und briite allerhand Eier



aus. AuBer mit der Familie verkehre ich
mit fast keinem Menschen, ja, lebe fast
tausend Klafter unter dem Wasserspiegel
der «Wirklichkeit>. Gewdhnlich sitze ich
am schwarzen Marmortisch oben im
Garten, mitten im leisen griinen Laub, vor
mir die funkelnd-blauen Rittersporn-
blumen.

Nachts nehme ich eine kleine Laterne
mit (bisweilen auch eine Flasche Wein) und
freue mich an der fast unbeweglichen
Kerzenflamme, die ein kleines Stiick
phantastischer Welt aus der groflen Nacht
herausschneidet. . .

Unter meinem <Geheimnis> stellst Du
Dir wahrscheinlich zu viel vor; in Wahrheit
ist es ein unseliges; ich schrieb nur nichts
davon, weil ich mich schimte.

Ich bin froh, daB ich Ferien habe; denn
jetzt komme ich endlich wieder zu mir
selbst und kann mich wieder <ins Rechte
denken>.

Mir hilft dabei alle Philosophie der
Welt nichts, das sehe ich immer deutlicher
ein; einzig, wenn es mir gelingt, etwas zu
formen, bekomme ich Ruhe. Ob aber das
«Geformte>» — auBerhalb seiner Erlosungs-
mission bei mir selbst — irgend einen
objektiven Wert hat, bezweifle ich sehr.»

Haben wir nicht in diesen wenigen
Sitzen den ganzen Zemp?

*

«Fast tausend Klafter unter dem Was-
serspiegel der «Wirklichkeit»»: diese Wen-
dung gilt es festzuhalten. Sie kehrt fast
wortlich wieder in dem strahlenden
Eingangsgedicht: «Pallas Athene spricht.»
Der Dichter hat mit der duBBeren Welt seine
liebe Miihe. Ja, er verschmiht, er verachtet
sie gar als eine inkommensurable, plebeji-
sche Einrichtung; eine uniiberwindliche
Abneigung trennt ihn von diesem «Viel-
zuvielen»?2, von diesem «Getriebe»3, von
diesen «Basaren»* der Wirklichkeit. So
haust er denn, fast ohne menschlichen Um-
gang, in seiner Klause drin, wie Hierony-
mus; und den Lowen, den er bei sich hat,
tauft er auf den Namen «Ego»3. Hofliche
Briefkontakte zieht er persénlichen Kon-
takten vor. Schlicht gesagt: er ist nur mit

sich selber beschiftigt. Er hat in der
AuBenwelt keine Ziele gefunden, fir die er
sich einsetzen moéchte:

Abgewandt das Haupt vom Spiele
Starr ich in den vollen Tag,

Ach, daf dieses Vielzuviele

Keine Ziele bieten mag !°

«Wenn man wiiite, was man eigent-
lich will!» seufzt er einmal auf in einem
anderen Brief?. Voraus geht der Satz:
«DrauBen regnet es; es ist als ob alle
Milde und Stille des Nachsommers plotz-
lich ausgeldscht wiirde, furchtbar sind die
Herbstzeitlosen, furchtbar der Gedanke an
Zentralheizung, an Seminar, Winter-
semester, Wissenschaft.» Der rundum
fallende Regen ist der Wassertiefe ver-
wandt, in der er zu leben vermeint, abge-
schieden vom lebendigen Treiben der
andern, einsam wie ein Triton.

Die Distanz des Ichs von der Welt hat
zunichst etwas Herrisches, wie bei Stefan
George, dem er als Lyriker tief verpflichtet
ist und den er mitunter seinen «Meister»
nennt. In diesem Stil beginnen die « Abend-
Terzinen»:

Wir, wahrlich, diirfen tun, wie’s
Herrschern ziemt,
Und iiber Stadt und Schutt ins Ferne

deuten,

Wo unser stolz bewahrtes Reich
verglimmt.
«Stadt» und «Schutt» sind hier,

scheint mir, synonym verwendet; nichts
Wirkliches reicht an die Wirde der
aristokratischen Seele heran; nur die
ungreifbarste Ferne ist dieser Wiirde
wirdig.

Aber Werner Zemp ist denn doch zu
sehr Schweizer, als daB er auf die Dauer in
dieser Herrscher-Pose verharren konnte.
Er hat ein richtiges Gefiihl fiir das Nicht-
Ich, fiir all das, was uns von auBen ent-
gegensteht. Und so kann er sich, bei aller
Wahlverwandtschaft, auch nicht fir immer
in die egozentrischen Traumseligkeiten des
jungen Hofmannsthal verlieren. Die Welt

903



klopft leise an seine Klause und meldet
ihre Priasenz an. Besorgte Freunde méchten
ihn herauslocken aus seiner Einsamkeit8.
Aber Zemp ist auBerstande, die Tiire zu
Offnen; er kann den Lowen Ego nicht ent-
lassen; er bleibt in der Klause drin. Und
wihrend die Distanz sich gleich bleibt oder
im Lauf der Jahre noch zunimmt — ver-
wandelt sich die Hochgestimmtheit seiner
Jugend in den spéteren Jahren in einen
stetig nagenden Schmerz.

Die Gedichtsammlung hat eine Ab-
teilung «Masken» und eine Abteilung
«Lieder». Die «Masken» sind mythologi-
sche Figuren, in die er sich selber hinein-
versteckt. Es wundert uns nicht mehr, daB
unter ihnen der Triton erscheint, der in der
Wassertiefe haust und «Form um Form»
hervorbringt «aus dem Gestohn |/ Des
eigenen Leids, des stets verhohlenen»?.
Prachtvoll sind die jambischen Trimeter
dieses Triton-Zyklus, von einer Schonheit,
die an Goethes Helena-Tragddie erinnert
und dennoch «Lautlos zu Erz erstarrt,
rundum gehdmmertem»1°, Der Distan-
ziertheit der menschlichen Haltung ent-
spricht diejenige des Stils. Wirklich, es
kommt einem nichts entgegen; Werner
Zemps Gedichte sind sich selber genug;
abgeriickt und kiihl wie Kristalle sind sie.

Aber besinnen wir uns auf den Brief
zurick, von dem wir ausgegangen sind.
Lesend sitzt der Dichter «am schwarzen
Marmortisch oben im Garten, mitten im
leisen griinen Laub», vor den «funkelnd-
blauen Ritterspornblumen». Diese Ritter-
sporne kehren wieder in jenem Lied, das
beginnt mit der Zeile: « Woher der Mot-
genglanz?» Es ist eines der seltenen Ge-
dichte, das eine morgendliche Verzau-
berung antdnt, die leise Hoffnung auf einen
Neubeginn, auf einen Sieg des Lebens iiber
die Abgeschiedenheit und den Gram. Das
schonste Beispiel dafir ist die erste
Strophe der «Vorosterlichen Landschaft».
Ein solcher Aufschwung bleibt aber die
Ausnahme; typischer als ein Sommer-
morgen mit seinen Ritterspornen bleibt
ein Herbst- oder Winterabend, am typisch-
sten aber das einsame Sitzen und Sinnen
in der Nacht. Und wiederum fir die Nacht

904

bezeichnend ist die Flasche Wein, die
gleichsam die Gegenwart der Freunde er-
setzt, und die Laterne mit der Kerzen-
flamme, die Zemp an das offene Fenster
stellt.

Hier sind wir nun mitten in der Proble-
matik der «Lieder» drin, deren erstes die
brennende Kerze und den darum kreisen-
den Nachtfalter besingt. Trotz aller Sehn-
sucht nach «Welt» scheint doch die Ein-
samkeit der angemessenste Zustand zu
sein. Aber gerade aus dieser Einsamkeit
taucht nun die Erinnerung an die Geliebte
herauf. Sie wire, von dem «Vielzuvielen»
da drauBen, das schonste Du, das zu
seinem Ich durchfinden konnte. Aber
gerade dieses eine Du scheint der Dichter
gekriankt, verschmidht und verraten zu
haben. Unaufhorlich kreisen die «Lieder»
um dieses Thema, wie der Nachtfalter um
die Flamme. Das ist auch das «unselige
Geheimnis», von dem der Brief an Ernst
Altherr spricht. Verena Haefeli hat es so
formuliert: «Mit zweiundzwanzig Jahren
lernte Zemp die Frau kennen, die fortan
bald nédher, bald ferner sein Leben be-
gleitete. Nach siebzehn Jahren wurde die
Ehe geschlossen, die noch dreizehn Jahre
wihrte bis zum Tod des Dichtersil.»
Siebzehn Jahre lang hat sich der Lowe
Ego gestriaubt, das beharrliche, freundliche
Du in die Klause einzulassen. Dieses zer-
miirbende Auf und Ab nennt Zemp einmal
das Drehen «an der wohlbekannten
Schraube mit dem ewigen Umlauf»12.

Die «Lieder» besingen diese Liebe als
eine verlorene und schwelgen in einer wohl-
lautenden Melancholie, zuweilen in Weh-
leidigkeit; es wird des o6ftern geweint, vom
Liebenden sowohl als von der Geliebten.
Fest steht das Schuldgefiihl, das der Dichter
mit sich trdgt. In der «Karrenspur» kehrt
es wieder in den Symbolen des Kains-
Antlitzes und Blutes; in der «Elegie» er-
scheint er sich gar als Brunnenvergifter:

Leise und gliihend schritt

Der Sommer an mir vorbei.

Nichts, was dngstet noch lockt —

Verlassen triumt der Garten im weissen
Tag.



Einsamer bin ich, als je ich gedacht,
Unter tausend Masken ein Fremdling.
O und auch du schon

Wendest weinend das schone Haupt.

Wo blinkt ein Reines, das nicht wie
Vorwurf blickt?
Und wo der Brunnen, drein ich nicht
Gift gesenkt?
Bald naht der Abend, und durchs
Laubgefiicher
Gliinzest auch du mir, schwirzlich
gerahmt, triiber Mond!

Der edle, wahrhaft elegische Ton solcher
Verse erinnert an Nietzsche, an C. F. Meyer,
Platen, Holderlin, Klopstock — und er
erweist sich, so scheint mir, der Ahnen
wirdig. Freilich mag man auch da und
dort an Baudelaire, Mallarmé oder Valéry
erinnert werden; Zemp war, als leiden-
schaftlicher Leser, mit all dieser Lyrik
vertraut. Aber er bleibt denn doch ein
schwerbliitiger Alemanne, trotz aller ro-
manischen Formenstrenge!

*

Frith hat er zu dichten begonnen und ist
immerhin dreiundfiinfzig geworden. Er
lebte ganz seiner Kunst, alles andere war
Nebensache. Davon redet der SchluBl des
oben zitierten Briefes, und deutlicher noch
ein Brief an Erwin Sutz vom 6. November
1942: «Die <Ballade des duBeren Lebens»
nehme ich nicht halb so wichtig, wie ich
vielleicht sollte, da mir — immer noch und
unverbesserlicherweise! — als Siegerhiigel
eine Art Munsalvische vorschwebt, den ich
halb Parzifal, halb Don Quixote, ebenso zih
wie heimlich umreite. Im Grunde gilt mein
ganzes Streben nur dem seltensten Wort-
Gebilde: dem Kleinod.» Und so formt er
denn, wie sein «Topfer», sehr langsam
Krug um Krug aus und mustert und priift
in einem fort seine Habe. Zemp ist einer
der Nur-Dichter deutscher Sprache. Zwar
fehlt ihm die mythische Gewalt eines
Holderlin, die mystische Magie eines Rilke;
ihm fehlt, trotz allem, Georges herrisches
SelbstbewuBtsein. Was ihm aber eignet, ist
eine unbestechliche Sachlichkeit und Treue,

ein Beharrungsvermégen, das wir, ohne
Selbstlob, als schweizerisch bezeichnen
diirfen. Er 1Bt in seine Briefe 6fters mund-
artliche Ausdriicke einflieBen, und sogar
in den hochstilisierten Gedichten treten
mitunter noch Helvetismen auf: «ohne
Wank» (S. 59), «hier draut der Lug» (S. 64),
«die Frucht gemidht» (S. 84), «ein blauer
Tupf» (S. 100). Mag er in seinen « Masken»
manchmal auch den Rausch und die Ekstase
besingen — er selber, als schaffender Kiinst-
ler, bleibt niichtern und kritisch.

Seine Gottin, die ihn ausharren 148t,
ist Athene, die Gottin der Kunst. Sie, «das
nie beseBne Kind der Ferne», blickt abge-
riickt und kithl wie der von Zemp so ge-
liebte Tagmond auf das irdische Getriebe
herab. Am Anfang seiner Laufbahn er-
scheint sie ihm glinzend und vielver-
sprechend; nichts Geringeres als die Un-
sterblichkeit ist es, die er sich von ihr ver-
spricht. Vor seinem Tode im Jahre 1959
aber erscheint sie ihm noch einmal, zur
Statue erstarrt und blind, von schwirrenden
Schwalben zum letztenmal angekiindigt.
Sie erkennt die Welt nicht mehr, und die
Welt kann sich nicht mehr in ihr erkennen.
Ergeifend ist die Resignation dieser letzten
Verse:

Der Trank vertan. Unsterblichkeit

versdumt.
Die Gottin wurde Stein: so zeigt der
Stein sie.
Die Vilker, die sie liebte, sind nicht
mehr.
Mag wiitendes Geschmeif gen Himmel
stieben,
Die Flur verdden, mag der Erdball
bersten —

Du siehst es nicht.
Und sprangst doch auf bei eines Rosses
Schnauben
Und wittertest der fernsten Lanze Blitz
Und flogst voran, wenn die Trompete
schrie 113

Raketenfahrt, Industrialisierung, Atom-
katastrophe — das Lauteste ist nicht mehr
laut genug, um Athene aus ihrem steinernen
Schlaf zu schrecken. Bedeutet das die Un-

905



moglichkeit der Kunst in unserer Zeit?
Oder bedeutet der Tod Athenes etwas vollig
anderes ?

Werner Zemp hatte seine Bahn ange-
treten unter der Agide der Pallas. Er hoffte,
von seiner Gottin UGber die Angst des
Irdischen emporgehoben zu werden. Aber
die Wirklichkeit lieB sich nicht iiberlisten.
Gottinnen pflegen ihre Lieblinge nicht mehr,
wie in homerischer Zeit, dem Getiimmel
zu entriicken. Wer den «Geist» in sich
fiihit, gehort nichtsdestoweniger der« Welt»
an.

Weil sich aber Zemp zu diesem Welt-
lich-Sein nicht verstehen konnte; weil er es
als Verrat an seinem Kleinod, dem Ge-
dicht, empfunden hitte; weil das Ich seine
selbstgeschaffene Vereinsamung nicht zu
sprengen imstande war: darum wurde er
zuletzt auch an seiner Gottin irre. Viel-
leicht meinte er wirklich, es gebe in dieser
betricbsamen Welt keine Moglichkeit mehr
fir die Kunst. Wir aber, als AuBen-
stehende, die wir den unheilbaren Zwie-

spalt, in dem er sich befand, nicht ohne
Bewegung mitansehn — wir sind geneigt,
eine andere Folgerung zu zichen.

Nicht die Kunst ist tot. Wohl aber ver-
urteilt sich eine Kunst zwangsldufig zum
Tod, wenn sie sich als Gegensatz zum Leben
versteht. Es gibt keine Kunst jenseits des
Lebens. Werner Zemps Gedichte zeugen in
ihrer formalen Strenge, in ihrem edlen
Duktus, inihrer verhaltenen Musikalitit von
hoher und héchster Meisterschaft. Aber es
sind, so mochte ich sagen, Vollendungen
nach rickwirts. Die hieratische und aristo-
kratische Haltung, die der Dichter durch-
hielt, war nicht mehr von unserer Zeit.
Um so ergreifender ist es, seine Gedichte zu
lesen und wiederzulesen.

Arthur Hiny

1Mai 1966. 2Zemp S. 15. 38S. 22. 48S. 38.
3S. 287. 8S. 15. 7S. 265. 8Zumal Emil
Staiger! Vgl. S. 322. °S. 25. 10§, 28.
11'Verena Haefeli, S. 189. 12S. 343, 1385, 117.

IM BLICK AUF DIE «<FRANKFURTER GELEHRTEN ANZEIGEN»

Die Literaturgeschichte 1aBt geldutert und
geordnet erscheinen, was einmal trib,
verworren und kaum durchschaubar war.
Das Auf und Ab der literarischen Moden,
der unmerkliche oder auch schockierende
Wandel des Zeitgeistes stellen sich aus der
Distanz und im Lichte kritischer Analyse
tibersichtlich dar. Es treten Perspektiven
hervor, die der Zeitgenosse nicht zu er-
kennen vermochte. Das aber ist der Grund,
warum jeder Vergleich einer historischen
Epoche mit derjenigen unserer Gegenwart
unmoglich ist: Ungleiches nicht nur im
Hinblick auf den Stil oder die Funktion
der sprachlichen Kunstwerke wird da
verglichen, sondern immer auch das Ge-
sichtete und Geklarte mit dem Ungeklarten,
Verwirrenden, — das Ergebnis mit dem
Experiment. Ein sinnvoller Vergleich wire
allenfalls moglich, wenn wir die Ver-

906

gangenheit nicht filtriert, sondern ebenso
tritb und unibersichtlich vor uns hitten
wie die Menschen, denen sie Gegenwart
bedeutete.

Bietet der Blick in Literaturzeitschriften,
gleichsam die Wiederbelebung lingst ent-
schiedener Fehden, hier vielleicht eine
Chance ? Berithmt ist der Fall der « Frank-
furter Gelehrten Anzeigen» des Jahr-
gangs 1772 insbesondere, weil in ihm unter
der Schriftleitung von Johann Heinrich
Merck eine Gruppe von Dichtern und
Literaten als Rezensenten tidtig war, die
AnstoB} erregte, das Gespridch belebte und
neuen Ideen zum Durchbruch verhalf.
Neben Merck selbst waren es Herder,
Schlosser, Goethe und andere, die einen
frischen, genialischen Ton der Kritik an-
schlugen und damit selbstverstindlich
sofort auf Widerstand stieBen. Widerstand



bei wem? Da hieB es etwa, die «Frank-
furter Gelehrten Anzeigen» seien parteiisch,
seien unbillig und hart gegen verdiente
Minner, richteten Angriffe gegen Grund-
lehren der christlichen Religion. Julie von
Bondeli schrieb an Leonhard Usteri am
11. Januar 1773, Lavater habe den kriti-
schen HeiBspornen in einem Brief an
Leuchsenring vorgeworfen, «que les jour-
nalistes de Francfort étaient les suppdts de
I’antéchrist. . . ». Mit andren Worten: die
Negationen, die vernichtenden Schlige,
einfach alles, was im Rahmen ihrer kriti-
schen Titigkeit notwendige Destruktion
war, wurde den engagierten Rezensenten
vorgerechnet. Wo bleibt, so hort man die
gramlichen Betroffenen durch die Jahr-
hunderte herauf fragen, das Positive ?

Und merkwiirdig genug: wir sind nicht
verlegen, dieses Positive aufzuzeigen, seine
Wirkung, seine geniale Vorwegnahme
kiinftiger Entwicklungen. Nur eben die
zeitgenossischen Leser, die kulturell und
literarisch interessierten Gebildeten, rea-
gierten anders und nahmen AnstoB.

Eine bewundernswiirdige, umfassend
dokumentierte und mit einem vorziiglichen
kritischen Apparat versehene wissenschaft-
liche Arbeit von Hermann Briuning-
Oktavio, der Band Herausgeber und Mit-
arbeiter der Frankfurter Gelehrten An-
zeigen 1772 aus der Schriftenreihe des
Freien Deutschen Hochstifts, gewédhrt uns
Einblick in die kritischen Duelle jener
Zeitl. Der Verfasser gibt einen Uberblick
uber die Entstehungsgeschichte des Blattes,
zeichnet die politischen und geistigen
Michte in Hessen-Darmstadt und wendet
sich dann einer sorgfiltigen Charakteri-
sierung der einzelnen Mitarbeiter des Jahr-
gangs 1772 zu. Die Hauptideen und die
Methoden der streitbaren Kritiker werden
grindlich untersucht. Ubersichten und
Register erleichtern es dem Beniitzer des
Werks, die journalistische und literatur-
kritische Leistung Mercks und seiner Mit-
arbeiter im vollen Umfang zu erkennen.

Zwar lag der Stein des Anstofles nicht
in den literarischen, sondern in den theo-
logischen Rezensionen der «Frankfurter
Gelehrten Anzeigen»; aber der Geist der

Freiheit, der Triumph des Individuums
tiber verkndcherte Institutionen und eng-
briistige Dogmatik, waren beiden Sparten
gemeinsam. Merck war es, der zum Bei-
spiel Klopstock als den «Schopfer unserer
Dichtung, der Seelensprache, des vater-
lindischen Genius» feierte, und um die
«Seelensprache» ging es offensichtlich auch
den theologischen Kritikern, die sie den
diarren Worten der Orthodoxen vom
Schlage eines Pastor Goeze entgegenhielten.
Im Streit iber die Behandlung, die dieses
gelehrten Mannes Schriften in den « Frank-
furter Gelehrten Anzeigen» erfuhren, kam
es gar zu einem Vorbot der Zeitung. Aber
auch wenn wir unser Interesse auf die
literarische Kritik vor allem richten, er-
kennen wir ehemalige Steine des AnstoBes,
namlich Angriffe auf den starren hofischen
Regelkodex in Leben, Kunst und Wissen-
schaft, wie Heinz Stolpe, ein Herder-
forscher, es ausdriickt. Der Bildersturm
bestimmt den Ton.«Wir Polizeibediente des
Literaturgerichts», so Goethe in seiner
Rezension eines Buches des Lehrers
Schummel aus Magdeburg, «sprechen
anders, und lassen den Herrn Priceptor
noch ecinc Weile beim Leben. Aber, ins
neue Arbeitshaus mull er, wo alle unniitze
und schwatzende Schriftsteller morgen-
lindische Radices raspeln, Varianten aus-
lesen, Urkunden schaben, tironische Noten
sortieren, Register zuschneiden und andre
dergleichen niitzliche Handarbeiten mehr
tun.»

Die burschikose, tibermiitige und spotti-
sche Art, in der hier formuliert und kriti-
siert wird, ist charakteristisch. Die Respekt-
losigkeit ist erklirtes Programm; wiirden
gestrenge Richter darin nicht den Stil des
Sensations- und Revolverjournalisten er-
kennen? Briduning-Oktavio stellt ganze
Reihen von Sitzen und Wendungen zu-
sammen, die insgesamt die Diagnose
schon vom Stil her bestitigen: gegen eta-
blierte Michte des literarischen Lebens
wird hier eine vergniigliche Treibjagd ver-
anstaltet. Das muBlte wohl als destruktiv
empfunden werden, vielleicht nicht ein-
mal nur von den Opfern allein. Schlosser
hat in einem Brief an Lavater einmal den

907



Ton verteidigt, den dieser viterlich-ernst
beanstandet hatte: «Die Uberschwem-
mung von elenden Schmierereien, worin
wir bald ersaufen miissen, haben wir blof3
dem iibertricbenen Respect zu danken, den
wir fiir Autoren als Autoren haben. Jeder
glaubt, er sei ein Geschopf hoherer Art,
wenn er ein Buch geschrieben hat, und kann
man den Menschen diesen Wahn benehmen,
so werden hunderte aus ihrer Studierstube
herausgehen, um anstatt dummes Zeug in
die Welt zu schreiben, ihre Weiber und
Kinder gliicklich zu machen, ihren Freun-
den und dem Staat zu dienen und in Wahr-
heit als Mensch zu leben suchen.»

Aber die Frage nach dem Positiven ist
gestellt worden. Es ist zu suchen in der
erwihnten Klopstock-Rezension Mercks,
die mit Begeisterung hinweist auf die wild-
stromende Elementarkraft des Genius. Es
ist zu finden in der Rehabilitation der
Empfindung und in dem, was Goethe in
einer seiner Rezensionen «das Anschauende
in der Einbildungskraft» des Dichters
nennt. Eine neue Realitit, vornehmlich
ein ganz neues Verhiltnis zur schaffenden
Natur, bricht sich in den Kritiken der
«Frankfurter Gelehrten Anzeigen» des
Jahrgangs 1772 Bahn. Der Verfasser des
umfangreichen Werkes iiber die Heraus-
geber und Mitarbeiter des Blattes geht
unermiidlich und mit stupender Sach-
kenntnis den Spuren nach, auf denen dieser
Durchbruch in der Betrachtung der
europdischen Literaturen, in der Diskussion
um Staat und Politik, in Philosophie,
Theologie und Erziehung sich vollzogen
hat.

Aber bestand denn das Recht der jungen
HeiBsporne nur darin, daBl die Geschichte
bestitigte, was sie vertraten? Und wird
man die Tadler nicht begreifen, die den
«cavalierischen Witzton» (Lavater) be-

908

anstandeten und sich gegen den Anspruch
der Frankfurter Kritiker auflehnten, «nul
n’aura de P’esprit que nous et nos amis»
(Iselin) ? Beide, so meine ich, vertraten ein
gutes Recht. Die einen strebten nach Ver-
inderung, nach Uberwindung erstarrter
Positionen und Lehren, die andern nach
Vermittlung und Gerechtigkeit. Brauning-
Oktavio untersucht in einem grofBen
Kapitel «Stilkritik» den Stil der Rezen-
sionen in den «Frankfurter Gelehrten An-
zeigen», wobei es natiirlich vor allem darum
geht, die Autoren der anonymen Beitrige
auf diesem Wege zu ermitteln. Aber was —
gleichsam als Nebenprodukt — bei dieser
Stiluntersuchung herausspringt, das sind
Merkmale einer aufliipfischen, oppositio-
nellen Sprache. Das Neue bricht sich nicht
in abgekldrten Formen Bahn. Eben darum
empfinden es konservative Geister als
destruktiv. Der alte Goethe sagte 1824, als
er auf seine kritischen «Jugendsiinden»
zuriuckblickte, tiber die «wilden, fliichtigen
und aufgeregten» Rezensionen, die 1772
in den «Frankfurter Gelehrten Anzeigen»
erschienen waren: «Es ist auch in ihnen
so wenig ein Eingehen in die Gegenstiinde,
als ein gegebener, in der Literatur be-
grindeter Standpunkt, von wo aus diese
wiren zu betrachten gewesen, sondern
alles beruhet durchaus auf personlichen
Ansichten und Gefiihlen.» Aber da war er,
einst der Wortfiihrer kihner Bilderstiir-
mer, selber eine etablierte Macht auf dem
ParnaB3 geworden.
Anton Kréttli

1Hermann Brauning-Oktavio, Heraus-
geber und Mitarbeiter der Frankfurter
Gelehrten Anzeigen 1772. Band 20 der
Reihe der Schriften des Freien Deutschen
Hochstifts, Max Niemeyer Verlag, Tiibin-
gen 1966.



GOTTHELF ALS POLITIKER

Gottfried Keller 148t den sterbenden Poe-
ten sagen: ~

« Werft jenen Wust verblichner Schrift
ins Feuer,
Der Staub der Werkstatt mag zu
Grunde gehn !
Im Reich der Kunst, wo Raum und
Licht so teuer,
Soll nicht der Schutt dem Werk im
Wege stehn !»

Das Urteil iiber das, was der strenge
Dichter Staub und Schutt nennt, ist nicht
in jedem Fall das unsrige. Die Pietit
gegeniiber dem ungew6hnlich bedeutenden
Menschen macht uns Skizzen und Ent-
wiirfe teuer. Es ist das Interesse fiir den
hinter dem Werk Stehenden, fiir seine
Arbeitsweise, fiir die freilich im letzten
immer noch geheimnisvolle schopferische
Kraft, fir sein Ringen um die endgiiltige
Form. Wir sind uberzeugt, daB der
schopferische Mensch selber noch reicher,
aber auch problematischer ist als jedes
seiner Werke und deren Gesamtheit. Die
mit fliegender Hand hingeworfene und
durchkorrigierte Erstfassung eines Ge-
dichtes kann uns ungleich wertvoller und
aufschluBlreicher sein als der saubere
Druck auf handgeschépftem Biitten. Aber
dhnlich empfinden wir vor der Erst-
fassung eines uns bekannten Werkes, auch
wenn sie uns reichlich hundert Jahre nach
der Niederschrift in schonem Bande vor-
gelegt wird. Nicht daB wir das Werk in der
Form, in der es nach dem Willen des
Autors der Welt tibergeben werden sollte,
hinter den Entwurf stellen moéchten! Im
Gegenteil! Seine Vorziige treten in mancher
Hinsicht erst recht zutage, wenn wir nun
Einsicht nehmen in den frithsten Entwurf.
Aber es liegt tiber solchen Entwiirfen zu-
weilen ein Glanz und eine Frische, die
ihren eigenen Wert haben und selbst
neben dem vollendeten Werk bestehen.

Das empfindet man stets neu beim
Lesen der Erginzungsbinde der schonen
Gotthelf-Ausgabe, die bei Rentsch in

Erlenbach-Zirich herausgekommen ist;
gerade auch bei dem von Werner Juker be-
arbeiteten Erginzungsband politischer und
sozialer Schriften?.

Voran stehen die «Gedanken eines
Einsamen», der Entwurf zur « Armennot».
Gotthelf bezeugt, daB er die « Gedanken»
nach monatelangem Zogern einfach «aufs
Papier geschmissen» habe, sich «einer
spitern Ausarbeitung trostend». In der
Tat strémen hier die Gedanken und Bilder
wie Sturzfluten. Immer aber stoBen wir
auf Abschnitte und Formulierungen, die
sich uns beim Lesen der « Armennot» un-
vergeBlich einprigten. Aber die « Armen-
not» ist weit mehr als die Reinschrift und
Glittung des genialen und stiirmisch hin-
geworfenen Konzepts. Gotthelf schreibt
sich selber nicht einfach ab. Er stellt um,
er ordnet, reinigt, streicht, erginzt, weitet
aus. Es ist fiir die Kenntnis des Schrift-
stellers aufschluBreich, wie er dies tut, wie
wenig er sich an die Erstfassung bindet und
wie doch Abschnitte und wie Sprichworter
geprigte Formulierungen festgehalten wer-
den. So besitzen wir hier einen neuen Beleg,
daB Gotthelf nicht einfach und durchwegs
aus quellender Fiille «hinschmi» — um
seinen Ausdruck zu gebrauchen —, son-
dern daB er sich gegeniiber auch recht
kritisch sein konnte. Freilich nicht wie
etwa Conrad Ferdinand Meyer oder gar wie
Goethe, von dem wir wissen, daB er
Manuskripte bis zum neunten Male ab-
schreiben lie, um sie abermals unbefangen
zu priifen, zu sichten, neu zu fassen.

Wir wiiBten fiir angehende und prakti-
zierende Firsorger kaum eine Schrift zu
nennen, die noch eindriicklicher und tiefer
in ihren Beruf einfihrt, als gerade diese
«Gedanken eines Einsamen»; freilich
miiBte diese Lektiire geschehen unter der
Leitung eines tberlegenen Lehrers, der
im Zeitgebundenen das Bleibende zu er-
kennen vermochte, aber besonders die
Leidenschaft .des Helfenwollens trennen
konnte von den Ausfillen gegen Zeit-
genossen, von denen der glutvolle Entwurf
strotzt. ‘

909



Eng verbunden mit der « Armennot» ist
ein Bericht iiber die Armenerzichungs-
anstalt Trachselwald, der zweifellos aus
Gotthelfs Feder stammt, obschon er 1845
anonym als Beitrag in einem Buche uber
«schweizerische Armenschulen» in Trogen
erschien. Gotthelf wurde schon frithe als
Autor dieses Kapitels erkannt, und jeder
Kenner seiner Schreibweise hat dies seither
als zweifellos bestétigt.

Aber in denselben Kreis gehoren nun
die «Gottseligen Gedanken iiber Armen-
und anderes Wesen von Hans Stoffel».
Das Manuskript aus dem Jahre nach dem
Sonderbundskrieg liegt nun zum ersten Mal
gedruckt vor.

Hier beleuchtet der streitbare Pfarrer
hinter der Maske von Hans Stoffel die
offenbaren Méngel des bernischen Armen-
gesetzes von 1847. Esaus Hinde, aber all-
zudeutlich Jakobs Stimme! Der Aufsatz
ist so durchschossen von hahnebiichenen
Ausfillen gegen Jakob Stampfli und seine
Partei, daB3 wir Gotthelfs Freund und Be-
rater Carl Bitzius verstehen, der dem Autor
riet, die von groblichen Beschuldigungen
strotzende Anklageschrift gegen die Radi-
kalen — geradeso wie den «Herrn Esau»-
Roman — in seiner Schublade zuriick-
zuhalten. Auch noch hundert und mehr
Jahre spiter sind diese «gottseligen Ge-
danken» hochst unerbaulich. Obschon
Gotthelfs HaB die Médngel des Armen-
gesetzes klar herausstellt, ist seine be-
rechtigte Kritik belastet von einem Zerr-
bild der radikalen Parteihdupter, Beamten,
Schulmeister usw., an denen kein guter
Faden ubrig bleibt. Man vermifit jede
Spur von Gerechtigkeit gegeniber den
zielstrebigen Ménnern, die unter zdhen und
kurzsichtigen  Widerstinden auf die
Schopfung unseres Bundesstaates hin-
arbeiteten. Darum gehort dieser stellen-
weise wilde und wiiste ErguBl ebenso zum
Bilde Gotthelfs selber wie zu dem seiner
Gegner. Freilich bleibt er auch im Schimp-
fen, Grollen, Donnern und in der blinden
Einseitigkeit des Hassens der aufler-
gewohnliche Mann. Doch es war ihm
gerade in diesem konkreten Falle nicht
gegeben, aufbauende Kritik zu leisten.

910

Ein jingerer Kollege des Pfarrers von
Latzelflith, Carl Schenk, der spitere
Bundesrat, hat neun Jahre spéter in seinem
«meisterhaften Armengesetz von 1857»
(Richard Feller) das Bessere und in seinen
Grundziigen bis heute Dauernde auf diesem
Gebiete geschaffen.

Man wird zugeben konnen, dall der
Ton der Gotthelfschen Polemik zur da-
maligen Art gehort, wenn man {iberhaupt
vernommen werden wollte. Aber seine
hemmungslose Wut ist doch auch der
Schatten, den der groBe und einzigartige
Mann uber Mitlebende hinwirft. Wie hat
sich gerade in seinem Sohn die politische
Leidenschaft geklart und veredelt!

Gotthelf folgt auch in den wegen Auf-
gabe seines Kalenders damals unver-
offentlichten « Kuriositdten im Jahre 1844 »
und im Fragment fir das folgende Jahr
wacker dem Grundsatz: «Solange einer
den Unterschied macht zwischen guten und
schlechten Menschen, steht es nicht bos um
ihn.» So 146t er auch hier die Sonne schei-
nen tiber den « Schwarzen», wihrend Hagel,
Blitz und Donner auf die radikalen
«WeiBen» niederfallen. — Allein trotz
der s. v. pharisdischen Unterscheidung der
Menschen liest man diese Jahresberichte
mit Spannung und immer neuem Ent-
ziicken. Sie sind voll Uberraschungen, wie
sie nur Gotthelf bereitet.

So etwa der schone Nachruf auf Carl
Schnell, das groBartige Verstdndnis fir den
Ausgang dieses einst gefeierten Burgdorfer-
Liberalen; so die Wirdigung des ver-
storbenen SchultheiBen Tscharner; dann
das abschlieBende Urteil iiber den von ihm
frither so heftig bekdmpften groBen Fellen-
berg von Hofwil. Verstdndlich ist es, daB3
er den im gleichen Jahre verstorbenen Maler
und Zeichner Disteli ritterlich trotz dessen
anderer Parteizugehorigkeit zu schitzen
versteht. Aber doppelt freuen wir uns tiber
den freundlichen Nachruf, den er einem
radikalen SpaBmacher, dem «General»
Buser widmet. Da zeigt der streitbare
politisierende Pfarrer und Schriftsteller
seine Noblesse.

Allerdings 14Bt unser Chronist sich
kaum eine Gelegenheit entgehen, den ver-



haBten Radikalen eins auszuwischen; sogar
iiber das von der Regierung veranlafite
topographische Werk fiir den Kanton Bern
gieBt unser Nonkonformist seine giftige
Sdure! Anders entzieht er sich dem herr-
schenden Zeitgeist nicht, wenn er aus
eigenem Miterleben das bunte Treiben am
eidgenossischen Schiitzenfest in Basel mit
sichtlichem Behagen schildert und dabei
der vor vier Jahrhunderten geschlagenen
Schlacht bei St. Jakob als guter Schweizer
gedenkt. ’

Mit rithrender Anteilnahme begleiten
seine Gedanken Bergbauernkinder auf tief
verschneitem, langem Schulweg. Er weckt
Erbarmen mit den Berglern, die in ihrem
Haus unter Lawinen verschiittet werden.
Wie er aber als grober Schweizer auch
sonst mit Majestiten hemdsdrmlig und
demokratisch verfihrt, so schlieBt er den
traurigen Bericht Giber Sturm-und Lawinen-
schiden mit einer Meldung vom englischen
Hof: «Jede Post war eine Botin des Un-
gliicks, endlich brachte eine noch gar die
Nachricht, die Konigin Viktoria wire bei-
nahe umgefallen — man denke! — doch
hitte glicklicherweise zu rechter Zeit je-
mand sie noch halten konnen, so daB sie
nicht umgefallen, sondern nur fast gar.»

Doch mit Recht stehen die mit der-
artigen  Schalkhaftigkeiten  gespickten
«Kuriosititen» der Jahre 1844 und 1845
im Bande politischer Schriften, ist es doch
die Zeit der Jesuitenberufung durch den
Stand Luzern und der Freischarenziige.

Zunichst lesen wir, die Luzerner hitten
den BeschluB} iiber die Berufung von sieben
Vitern «klug verschoben». Spéter kann
er sogar schreiben, die Luzerner hétten
mit der Berufung einen «groben Irrtum»
begangen und wollten jetzt «den Teufel
mit Beelzebub austreiben». Allein der-
artige gelegentliche Urteile, wie auch das
scharf antiromische Verdikt tber den
Schaffhauser Konvertiten Hurter, er-
scheinen nun als kleine Sticheleien im
Vergleich zu den heftigen und Seiten
fillenden Ausfillen gegen die Radikalen,
die die Innerschweizer zu solchen Abwehr-
maBnahmen getrieben hitten. Die Radi-
kalen hitten die deutschen Fliichtlinge,

diese «Brandstifter» ins Land gerufen, und
eigentlich wiare man den Streit los, meint
Gotthelf, wenn die Berner den Professor
Snell fahren lieBen gegen die sieben
Jesuiten in Luzern. «Das geit uf!» Mit
ihrem «vaterlandsmorderischen» Rasen
gegen jede Form christlichen Glaubens,
Stimpflis «Ligen und  Léstern»,
mit der «gottlosen» Schulpolitik, einem
«Schulbabi» wie dem Hofwiler-Seminar-
direktor Grunholzer, hiatten diese «Spitz-
buben», diese «freischirlerischen Rauber
und Banditen» es recht eigentlich ver-
schuldet, daB die Eidgenossenschaft am
Rande des Abgrunds stehe und ein Buirger-
krieg fremde Intervention provoziere. Es
gibt in diesen Kuriositdten kaum eine An-
klage, die nicht auf Stampfli fallt: Dieser
«Lugner», dieser «Spitzbube» hat nicht
nur die Jesuitenberufung verschuldet, er
hat auch in Kkurzen Jahren das Staats-
vermogen verschleudert, und in wissentlich
verlogenem Geschrei, die Aristokraten
hitten die bernischen Schatzgelder ge-
stohlen und sich im Dotationshandel un-
rechtmiBig bereichert, zeige sich nur die
Unverschamtheit, durch einen neuen Raub-
zug auf fremdes Gut die Staatskasse fir
das radikale Gesindel neu zu fiillen.

Wir diirfen nie vergessen, daB beide -
Seiten einander in solcher Homerischen
Weise beschimpften, und die Entscheidung
fillt oft schwer, wer zuerst in den Wald ge-
rufen und wer nur das Echo zuriick-
gegeben hat. Spitere Beurteiler haben
etwa gesagt, der Ausgang dieser Kidmpfe
sei besser gewesen, als die Parteien ver-
dient hitten.

Gotthelf hat den groBen Erfolg der
Radikalen, die Griindung der neuen Eid-
genossenschaft kaum jemals positiv ge-
wertet. Er sicht immer deutlicher gerade
auch in den «Kuriosititen» die alte
christliche Eidgenossenschaft und den ihm
am nichsten stehenden Kanton Bern be-
droht durch den alles zerstérenden und
antichristlichen Zeitgeist des Radikalismus.
Diese Blickrichtung gibt seiner Polemik
gegen den «Rechtsstaat» und die neue
«Rechtsschule», die sogar die Todesstrafe
abschaffen will (sein Sohn schrieb eine

911



Schrift gegen die Todesstrafe!), beiBende
Schirfe und leidenschaftlichen Elan.

Wie fragwiirdig trotz allen Versiche-
rungen, er kdmpfe fiir das Christentum,
vielfach sein Eifern ist, so eifert, ziirnt,
haBt und irrt eben doch ein GroBer. Wie
wir selbst heute noch erschrecken mégen
vor elementaren Ausbriichen eines ge-
waltigen Affektes, so sind diese Eruptionen
immer wieder Gotthelfisch, und wir
miissen sie in ihren letzten und tiefsten
Intentionen doch positiv wiirdigen.

Zunichst freilich sind die politischen
und sozialen Schriften dieses Gotthelf-
Bandes, die zum groBten Teil zum ersten
Male, und zwar mustergiltig vorgelegt
werden, eine Quelle fir die damalige
Stimmung in Bern und in der Eidgenossen-
schaft, Dokumente eines entscheidenden
Umbruches. Aber sie sind noch mehr.

Wir leiden nicht Mangel an erfolg-
reichen Minnern, namentlich an solchen,
die von einer oft unerklirlichen Volks-
gunst emporgetragen wurden. Aber wir
haben nicht zu viele, die lebenslang und
immer entschlossener auf sozusagen ver-
lornem Posten aushalten und unverdrossen
auf dauernde Werte hinweisen, die bei einer
freilich nétigen und unaufhaltsamen
duBern Entwicklung vergessen werden.
Solche Menschen scheinen mehr und mehr
gegen den Strom zu schwimmen, sie
scheinen in ihrem Sorgen auch Ordnungen
und Zustinden Dauer geben zu wollen,
deren Zeit voriiber ist. Ja, sie sind an
solchem MiBverstindnis nicht unschuldig.
Aber sie sind des Gedenkens wert. Denn
selbst wenn sie in konkreten Belangen
irrten und fehlten, bleiben sie Mahner und
Wiichter, die zur Besinnung rufen und auf
das hinweisen, was Volk und Land erhiilt.
In ihrer Hellsichtigkeit fiir das eine, was
not tut, haben sie sich auch auf anschei-
nend verlornem Posten immer dessen ge-
trostet, einmal noch verstanden und gehort
zu werden, wenn der Kampfeslirm ihrer
Tage verhallt und der Staub sich gelegt hat.

912

Namentlich in der sozialen Frage sah
Gotthelf tiefer als viele, die sie bloB auf
organisatorische und gesetzgebende Weise
lésen wollen. Er wuBte freilich, daB jede
Zeit ihren Noten auch gesetzgeberisch be-
gegnen mufl. Aber er sah dabei vor allem
auf den Menschen selber, der der Erzichung
bedarf.

Selbst in Fragen wie den heute wieder
zur Diskussion gestellten konfessionellen
Artikeln der Bundesverfassung diirfte er
angehort werden. Und zwar von allen
Seiten. Er weil3, daB mit Zwang und Gleich-
macherei nichts Gutes ausgerichtet wird,
und er distanziert sich wie von den Radi-
kalen auch deutlich von den Zielen und
Methoden der Jesuiten. Allein er weill auch,
daB immer der «Zwang, in welchem alles
in einen Tiegel verschmolzen werden sollte,
den Widerstand der Individualitdt hervor-
rief. .. und das Recht, sich fortbilden zu
konnen in der von Gott gegebenen Eigen-
timlichkeit». Tyrannei bleibt fir ihn
Tyrannei, von welcher Seite sie auch ge-
ibt wird. Man wird geradewegs an das
leider wieder zurlickgenommene Wort
Maos erinnert, wenn Gotthelf sagt, «dal3
friedlich stehen konnen in einem Garten
Rosen und Veilchen, Nelken und Lilien
und alle duften und blithen zu des Schop-
fers Preis». Aber «die Menschen kdénnen
nicht friedlich nebeneinander leben, jeder
in seiner Glaubensweise, aber alle zu ihres
Schopfers Preis; so dall gerne jeder zu sei-
nem eigenen Goétzen wird, zum Tyrann der
andern werden méchte». Das weist hin auf
die letzte Absicht im Gotthelfschen Non-
konformismus, und davon haben wir
gerade auch in der Eidgenossenschaft nie
zu viel.

Paul Marti

1Jeremias Gotthelf: 15. Erginzungs-
band, bearbeitet von Werner Juker. Poli-
tische Schriften. Verlag Eugen Rentsch,
Erlenbach-Ziirich, 1961.



THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE

Der russische Religions- und Kultur-
philosoph Nicolai Berdjajew bekennt ein-
mal: «Mir ist der Sieg liber den Tod stets
als das eigentliche fundamentale Problem
des Lebens erschienen. Den Tod hielt ich
fir ein tiefer greifendes Ereignis als die
Geburt.» Es liegt auf der Hand, daB, wer
nach dem Sinn der menschlichen Existenz
fragt, sich immer auch mit dem Phinomen
des Todes auseinandersetzen muf3. So wurde
denn auch in der abendlidndischen Philo-
sophie das Wesen des Todes, das Problem
der Todesfurcht, die Frage der Unsterblich-
keit und die Idee der Wiedergeburt immer
aufs neue durchdacht. Diese Erorterungen
liegen jetzt in einer iibersichtlichen Zu-
sammenfassung vor.

Jacques Choron hat sich in seiner
Untersuchung — die Originalausgabe er-
schien 1963 in New York unter dem Titel:
«Death and Western Thought» — vor
allem zwei Aufgaben gestellt: erstens, um-
fassend darzustellen, was die groflen
abendldndischen Philosophen tiber den
Tod gedacht haben; zweitens, philo-
sophische Motivforschung zu betreiben,
das heiB3t zu erhellen, in welchem Umfang
der Tod als «der eigentliche inspirierende
Genius oder der Musaget der Philosophie»
(Schopenhauer) bezeichnet werden kann?,

Choron skizziert einleitend die Todes-
vorstellungen bei den Primitiven und laBt
dann die griechische Philosophie — von
den Vorsokratikern tiber Sokrates, Plato,
Aristoteles, Epikur bis zu den Stoikern —
zu Worte kommen. Nachdem er kurz die
biblische Antwort auf das Problem des
Todes streift und noch zwei Vertreter der
Renaissance — Michel de Montaigne und
Giordano Bruno — ausfiihrlicher dar-
stellt, bringt der Verfasser eingehend die
Aspekte des Todesproblems in der neu-
zeitlichen und in der zeitgenossischen
Philosophie zur Sprache. Namen von Rang
und Klang begegnen uns da: Descartes,
Pascal, Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel,
Schopenhauer, Nietzsche, bis hin zu den
heutigen  Existenzphilosophen Jaspers,
Heidegger, Sartre und Marcel.

Chorons Untersuchung verdeutlicht
die Tatsache, daB es dem Todesphdnomen
gegeniiber keine einhellige und allgemein-
giiltige philosophische Stellungnahme ge-
ben kann. Hingegen kristallisieren sich im
wesentlichen drei Grundauffassungen her-
aus: einmal gilt der Tod als ideale Be-
dingung des Philosophierens (z.B. bei
Plato); dann erscheint bei Schopenhauer
die schon erwihnte Vorstellung vom Tod
als inspirierendem Genius, als Ansto zum
Philosophieren; und schlieBlich bedeutet,
beispielsweise fiir Martin Heidegger, der
Tod ein methodisches Hilfsmittel der Philo-
sophie.

Wer selber ernstlich iiber den Tod nach-
zusinnen gewillt ist, ohne sich dabei allein
auf die christlichen beziehungsweise kirch-
lichen Glaubensvorstellungen zu beschrén-
ken, wird aus der Lektiire dieses allgemein-
verstindlich geschriebenen Bandes manchen
heilsamen AnstoB, vielleicht gar Trost und
Beruhigung empfangen.

*

Die Wissenschaft des 20. Jahrhunderts ist
bisher nicht fihig, die ihr zugefallene Ver-
antwortung in klarer Erkenntnis ihrer
politischen und gesellschaftlichen Impli-
kationen wahrzunehmen. Nie hat die Welt
einer Kritik der theoretischen und der
praktischen Vernunft so sehr bedurft wie
in der Gegenwart. Der erste Beitrag, den
die Philosophie zu leisten hitte, miite
darin bestehen, daB sie uns hilft, die Griinde
und Hintergriinde dessen, was in der heu-
tigen Welt als «verniinftig» gilt, zu durch-
schauen und den Spielraum sowie die
spezifischen Grenzen der heute moglichen
Gestalten der Vernunft zu umreiBen.

Von diesen Uberlegungen ausgehend,
betont der Heidelberger Religionsphilo-
soph Georg Picht die Notwendigkeit einer
Geschichte der Vernunft, zu der er im vor-
liegenden Band, «Der Gott der Philo-
sophen und die Wissenschaft der Neuzeit»,
drei Aufsitze beisteuert?. Sie sind eine gute
Widerspiegelung der gegenwirtigen philo-
sophischen Situation und zeichnen sich

913



besonders aus durch eine klare Frage-
stellung und durch eine scharfe Pointierung
der Gedanken.

Im ersten Essay «Der Gott der Philo-
sophen» erbringt Picht den Nachweis, dal3
der Vernunftbegriff der europédischen Philo-
sophie auf dem Gottesbegriff der griechi-
schen Philosophen beruht. Es ist nicht
leicht, jene Ehe zu l6sen, die in zweitausend
Jahren christlicher Tradition Philosophie
und Theologie miteinander verbunden hat.
«Der Gott der Philosophen ist die Wahr-
heit des Seins in ihrer Einheit und ihrem
sich erhaltenden Wesen. Wahrheit des
Seins ist Wahrheit des Seins dieser Welt.
Der Gott des christlichen Glaubens ist
nicht von dieser Welt. Ihn mit der Wahrheit
des Seins dieser Welt zu identifizieren, ist in
der Tat eine unbewuBite Blasphemie, mag
diese Blasphemie auch bis zum heutigen
Tage die Theologie zusammengehalten
haben.» Nietzsches viel mi3brauchter
Satz: «Gott ist tot» hat gewiB3 seine Be-
rechtigung. Aber die Frage, wie Schopfung,
Sein und Wahrheit, wie Wahrheit und Ge-
schichte, Wahrheit und Sein, Wahrheit und
Zeit vom Menschen zu begreifen ist, diese
Frage ist auch durch Nietzsches Satz
nicht aus der Welt geschafft. « Wir miissen
lernen, jene Wahrheit zu denken, die sich
hinter dem Namen <Gott» fiir uns entzog.
Wir miissen lernen, wie Humanitit und
Vernunft sich aus der Wahrheit des Seins
in der Geschichte neu zu begriinden und
jene Wahrheit neu zu entdecken ver-
mogen.»

Der zweite Aufsatz: « Aufklirung und
Offenbarung» — er wurde 1966 als Vortrag
gehalten auf Einladung der katholischen
und evangelischen Studentengemeinde der
Universitdt Freiburg i. B. — priézisiert die
seit Nietzsche manifest gewordene Krise
des uberlieferten Vernunftbegriffes. Picht
versucht, auch die nie zur Ruhe kommende
Frage nach den Beziehungen zwischen ver-
ninftigem Denken und Offenbarung zu
beantworten: «Der durch das Fortschrei-
ten der Aufklirung unvermeidlich ge-
wordene Ubergang von dem Vernunft-
begriff der klassischen Metaphysik zu einer
Gestalt der Vernunft, die einsiecht, daB ihr

914

die Moglichkeit, verniinftig zu sein, nur aus
der Zukunft her gegeben ist — dieser Uber-
gang entspricht dem Ubergang von einem
durch mythische Grundformen bestimmten
Denken in ein Denken, das — méglicher-
weise — seinen Horizont aus der unserem
Denken noch unbekannten Wahrheit der
christlichen Offenbarung empfingt.»

Ganz besonders bedeutsam und weg-
weisend scheint mir der dritte Vortrag zu
sein iiber das Thema: «Struktur und Ver-
antwortung der Wissenschaft im 20. Jahr-
hundert.» Picht ist davon tiberzeugt, daB
der Begriff der Verantwortung neu aus-
gelegt und umrissen werden mufl. Die
in Uberholten Voraussetzungen befangene
Diskussion der Nachkriegsjahre hat den
individualethischen Begriff der Verant-
wortung ad absurdum gefiihrt. «Die Ent-
wicklung von Wissenschaft, Politik und
Gesellschaft in den vergangenen Jahr-
zehnten hat auch denen, die es zuvor nicht
wahrhaben wollten, demonstriert, dall das
Verhalten, das moralische BewuB3tsein und
die Verantwortungsfihigkeit der Individuen
in einem Male, Uiber das wir uns nur selten
Rechenschaft ablegen, durch kollektive
Prozesse, durch die 6konomische Entwick-
lung und durch den Gang der Politik be-
herrscht werden; der Spielraum individu-
eller Entscheidungen wund individueller
Verantwortung ist geringer, als die liberale
Ideologie, die noch immer unser morali-
sches BewuBtsein bestimmt, es zugestehen
kann. Wenn es nicht erlaubt sein soll, von
einer kollektiven Verantwortung zu spre-
chen, so verliert die Rede von der Verant-
wortung Uberhaupt ihren Sinn.»

*

Die ersten drei Bindchen einer neuen
Buchreihe bieten einen Straull anregender
und angriffiger Radiovortrige dreier
namhafter Autoren dar3. Der im Prisi-
dium des Deutschen Evangelischen Kir-
chentags mitverantwortliche Hans Jiirgen
Schultz (geb. 1928) mochte mit seinen elf
Ansprachen — der Verfasser nennt sie
«Versuche einer Theologie im Alltag» —
auf die im allgemeinen viel zu wenig be-
achtete Tatsache hinweisen, daBl unsere



heutige Welt voller Einladungen Gottes ist.
Die Theologie, die einst auf Marktplidtzen
begonnen habe, habe sich allzulange auf
Kanzeln und Katheder zuriickgezogen; sic
miisse nun wieder aus dem Halbdunkel
heraus und ans Tageslicht treten. Ob er die
bedeutsame Rolle der Laien in der Kirche
betont, ob er sehr beherzigenswerte Ge-
dankensplitter iiber den Protestantismus
zum besten gibt oder ob er das Bild hervor-
ragender Christen zeichnet — im «Nach-
ruf fir Paul Tillich» und in der «Huldi-
gung fir Matthias Claudius» —, immer
zielt Schultz aufs Wesentliche, auf die
Lebenswirklichkeit. Er regt zum Mit-
denken, zum Mitgehen an.

Ingo Hermann (geb. 1932), theologischer
Mitarbeiter beim Westdeutschen Rundfunk
in Ko6ln, hat seinen Band betitelt: «End-
station Mensch.» Das versteckte Leit-
motiv seiner theologisch, ideologie-
kritisch und péddagogisch orientierten Bei-
trage ist der Versuch, «die Menschlich-
keit des Menschen als das Maf aller theo-
logischen Dinge zu erkennen». So ver-
schieden die 13 Essays in ihrer Thematik
sind — z.B. Mohammedanischer Gottes-
dienst im Kolnerdom; Sentimentalitit
und Religion; Contergan-geschidigte
Kinder und Reiziiberflutung — in der
Intention sind sie einhellig: es geht dem
Autor darum, die Radikalitdt des christ-
lichen Humanismus so konkret wie mog-
lich herauszuarbeiten.

Das dritte Bindchen trigt die Uber-
schrift: «Kirche unterwegs.» Sein Ver-
fasser ist der Bonner Philosophieprofessor
Heinz Robert Schlette (geb. 1931). Sein
Hauptanliegen besteht darin, die Offent-
lichkeit am theologischen Fragen und

Denken der Gegenwart teilnehmen zu
lassen und die selbstkritische Diskussion
iiber den Glauben und die Kirche zu for-
dern. Erstaunlich und verheiBungsvoll
ist die Weite, mit welcher der Katholik
Schlette zum Phidnomen des Religidosen
sich duBert. So faBt er z.B. seinen Vortrag
iiber den Anspruch der Weltreligionen zu-
sammen in folgenden Sitzen: «Wir
miissen Respekt haben vor allen, die ihren
Weg gehen; wir mussen anerkennen, daB
der Mensch unter dem Anspruch eines
Geheimnisses steht, das sich nicht allen
auf die gleiche Weise mitteilt; und endlich
diirfen wir, wenn wir Christen sind, glauben,
daB in der Einheit der Geschichte alle Wege
einen Sinn besitzen, der im Heilsplan
Gottes verborgen, aber nicht vergessen ist.
Nicht alles ist gleich wahr und gleich gut;
aber das Neue Testament warnt uns davor,
zu richten. Denn was sich am Ende offen-
baren wird, weil nur Gott, und nur Er
wird am Ende nicht tiberrascht sein.»

Die neue Buchreihe, die zum besseren
Verstindnis der christlichen Botschaft bei-
tragen will und zugleich mithilft, die beiden
Konfessionen einander ndher zu bringen,
hat sich mit dem vorliegenden Trio sehr
gut eingefihrt.

Hans Beck

1], Choron, Der Tod im abendlidndi-
schen Denken, Ernst Klett Verlag, Stutt-
gart 1967. 2«Der Gott der Philosophen und
die Wissenschaft der Neuzeit», erschienen
in der Reihe « Versuche», Ernst Klett Ver-
lag, Stuttgart 1966. 3« Theologia publica»,
Walter-Verlag, Olten und Freiburg i. B.
1966.

915



	Bücher

