
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

WERNER ZEMP

Im Atlantis Verlag Zürich ist 1967 ein
Band erschienen, den man als eine Art
Gesamtausgabe von Werner Zemp ansehen
darf. Emil Staiger hat ihm ein präzis
wegweisendes Vorwort vorausgeschickt, das

uns den Standpunkt zeigt, auf welchem
Zemp gelebt (oder nicht gelebt) und
gedichtet hat. Der Band ist betitelt: Werner
Zemp, das lyrische Werk, Aufsätze, Briefe.
Als Herausgeberin zeichnet Verena Haefeli;
gleichzeitig mit der Textausgabe hat sie,
ebenfaüs im Atlantis Verlag, eine
umfassende Interpretation des Dichters
veröffentlicht, von welcher in dieser
Zeitschrift Auszüge abgedruckt worden sind1.
Sie trägt den Titel: Werner Zemp, Das
Problem einer deutschen «poésie pure».

Und so wäre denn mit diesen zwei
Büchern, vorab mit dem Textband selbst,
eine Dichtergestalt der Vergessenheit
entrissen, die sich füglich neben einem Robert
Walser oder Albin ZoUinger zeigen darf
und die sich, gerade in ihrer Abseitigkeit,
nicht mehr wegdenken läßt aus der neueren
Schweizer Dichtung. Zwar hat ja Zemp nur
etwa hundert Seiten Gedichte geschrieben,
die man als sein gültiges Werk ansprechen
kann. Aber in solchen Dingen entscheidet
nicht der äußere Umfang, sondern der
Gehalt und die stilistische Stimmigkeit.
Werner Zemps Gedichte haben sich aus
einer so ausgeprägten und unverwechselbaren

Haltung herauskristallisiert, daß sie,
als literarhistorisches Phänomen, auch
dann noch von Interesse wären, wenn sie

uns persönlich gar nichts mehr sagten.
Aber so weit ist's denn doch noch nicht!
Ich möchte hier gleich ein paar Gedichte
mit Namen nennen, die es verdienen, zum
«ewigen Vorrat» der deutschen Poesie
gezählt zu werden: «PaUas Athene spricht»,
«Tristan», «Ach, allzu tief schlief ich in
deinem Haus», «Nach dem Regen»,
«Die Karrenspur», «Der tote Reiher»,

«Aganippe», «Vorösterliche Landschaft»
und das erste Gedicht der «Späten
Epiphanie». — Die literarischen Aufsätze
Zemps fallen demgegenüber ab. Nicht aber
die Briefe, die hier erstmals vorgelegt werden.

Zumal in ihrem ersten Drittel sind
sie von einer erfrischenden Unmittelbarkeit
und beschwören das literarische Zürich um
1930 lebendig herauf.

Und so sagen wir denjenigen Dank, die
das Verdienst dieser Ausgabe für sich
beanspruchen dürfen: zunächst dem Spiritus
rector, Emü Staiger; dann Verena Haefeli,
der Herausgeberin und Interpretin; dem
Atlantis Verlag; der Stiftung Pro Helvetia;
der Regierung des Kantons Zürich und
dem Stadtrat von Zürich.

Werner Zemp hatte seine schöpferische
Phase in seinen Münchner und Zürcher
Studienjahren, etwa von 1928 bis 1933 ; und
so liest man denn auch am liebsten die
Briefe aus dieser Zeit, die einen lebendig
bewegen, während die späteren Briefe
allzuoft zu literarischen Causerien entarten
und mit stereotypen Formeln durchsetzt
sind. Im ganzen behält die Literatur vor
dem Leben den Vorrang. Das gilt sogar
für die Briefe aus der Zeit des Zweiten
Weltkriegs; nur wenn Zemp aus dem
Militärdienst schreibt, so steht er, notgedrungen,

mit der Härte der Zeit in Berührung.
Im übrigen vermeidet er alles, was ihn aus
seiner ästhetisch-literarischen Welt
verscheuchen könnte.

Ich möchte im folgenden von dem Brief
ausgehen, den Werner Zemp am 22. JuU
1929 an Ernst Altherr geschrieben hat.
Da steht unter anderem:

«Ich genieße die Ferien auf meine
Weise, lese wieder einmal Homer und
Shakespeare — ohne jede germanistische
Hinterabsicht — und brüte allerhand Eier

902



aus. Außer mit der Familie verkehre ich
mit fast keinem Menschen, ja, lebe fast
tausend Klafter unter dem Wasserspiegel
der <Wirklichkeit). Gewöhnlich sitze ich
am schwarzen Marmortisch oben im
Garten, mitten im leisen grünen Laub, vor
mir die funkelnd-blauen Ritterspornblumen.

Nachts nehme ich eine kleine Laterne
mit (bisweilen auch eine Flasche Wein) und
freue mich an der fast unbeweglichen
Kerzenflamme, die ein kleines Stück
phantastischer Welt aus der großen Nacht
herausschneidet...

Unter meinem <Geheimnis) stellst Du
Dir wahrscheinlich zu viel vor; in Wahrheit
ist es ein unseliges; ich schrieb nur nichts
davon, weil ich mich schämte.

Ich bin froh, daß ich Ferien habe; denn
jetzt komme ich endlich wieder zu mir
selbst und kann mich wieder <ins Rechte
denken).

Mir hilft dabei alle Philosophie der
Welt nichts, das sehe ich immer deutlicher
ein; einzig, wenn es mir gelingt, etwas zu
formen, bekomme ich Ruhe. Ob aber das
<Geformte) — außerhalb seiner Erlösungsmission

bei mir selbst — irgend einen
objektiven Wert hat, bezweifle ich sehr.»

Haben wir nicht in diesen wenigen
Sätzen den ganzen Zemp

«Fast tausend Klafter unter dem
Wasserspiegel der <Wirklichkeit)»: diese Wendung

gilt es festzuhalten. Sie kehrt fast
wörtlich wieder in dem strahlenden
Eingangsgedicht: «Pallas Athene spricht.»
Der Dichter hat mit der äußeren Welt seine
liebe Mühe. Ja, er verschmäht, er verachtet
sie gar als eine inkommensurable, plebejische

Einrichtung; eine unüberwindhche
Abneigung trennt ihn von diesem «Viel-
zuvielen»2, von diesem «Getriebe»3, von
diesen «Basaren»4 der Wirklichkeit. So
haust er denn, fast ohne menschlichen
Umgang, in seiner Klause drin, wie Hierony-
mus; und den Löwen, den er bei sich hat,
tauft er auf den Namen «Ego»6. Höfliche
Briefkontakte zieht er persönlichen
Kontakten vor. Schlicht gesagt: er ist nur mit

sich selber beschäftigt. Er hat in der
Außenwelt keine Ziele gefunden, für die er
sich einsetzen möchte:

Abgewandt das Haupt vom Spiele
Starr ich in den vollen Tag,
Ach, daß dieses Vielzuviele
Keine Ziele bieten mag Ie

«Wenn man wüßte, was man eigentlich

will!» seufzt er einmal auf in einem
anderen Brief7. Voraus geht der Satz:
«Draußen regnet es; es ist als ob alle
Müde und Stille des Nachsommers plötzlich

ausgelöscht würde, furchtbar sind die
Herbstzeitlosen, furchtbar der Gedanke an
Zentralheizung, an Seminar,
Wintersemester, Wissenschaft.» Der rundum
fallende Regen ist der Wassertiefe
verwandt, in der er zu leben vermeint,
abgeschieden vom lebendigen Treiben der
andern, einsam wie ein Triton.

Die Distanz des Ichs von der Welt hat
zunächst etwas Herrisches, wie bei Stefan
George, dem er als Lyriker tief verpflichtet
ist und den er mitunter seinen «Meister»
nennt. In diesem Stil beginnen die «Abend-
Terzinen»:

Wir, wahrlich, dürfen tun, wie's
Herrschern ziemt,

Und über Stadt und Schutt ins Ferne
deuten,

Wo unser stolz bewahrtes Reich
verglimmt.

«Stadt» und «Schutt» sind hier,
scheint mir, synonym verwendet; nichts
Wirkliches reicht an die Würde der
aristokratischen Seele heran; nur die
ungreifbarste Ferne ist dieser Würde
würdig.

Aber Werner Zemp ist denn doch zu
sehr Schweizer, als daß er auf die Dauer in
dieser Herrscher-Pose verharren könnte.
Er hat ein richtiges Gefühl für das Nicht-
Ich, für all das, was uns von außen
entgegensteht. Und so kann er sich, bei aller
Wahlverwandtschaft, auch nicht für immer
in die egozentrischen Traumseligkeiten des

jungen Hofmannsthal verlieren. Die Welt

903



klopft leise an seine Klause und meldet
ihre Präsenz an. Besorgte Freunde möchten
ihn herauslocken aus seiner Einsamkeit8.
Aber Zemp ist außerstande, die Türe zu
öffnen; er kann den Löwen Ego nicht
entlassen; er bleibt in der Klause drin. Und
während die Distanz sich gleich bleibt oder
im Lauf der Jahre noch zunimmt —
verwandelt sich die Hochgestimmtheit seiner
Jugend in den späteren Jahren in einen
stetig nagenden Schmerz.

Die Gedichtsammlung hat eine
Abteilung «Masken» und eine Abteilung
«Lieder». Die «Masken» sind mythologische

Figuren, in die er sich selber
hineinversteckt. Es wundert uns nicht mehr, daß
unter ihnen der Triton erscheint, der in der
Wassertiefe haust und «Form um Form»
hervorbringt «aus dem Gestöhn / Des
eigenen Leids, des stets verhohlenen»9.
Prachtvoll sind die jambischen Trimeter
dieses Triton-Zyklus, von einer Schönheit,
die an Goethes Helena-Tragödie erinnert
und dennoch «Lautlos zu Erz erstarrt,
rundum gehämmertem»10. Der Distan-
ziertheit der menschUchen Haltung
entspricht diejenige des Stils. Wirklich, es
kommt einem nichts entgegen; Werner
Zemps Gedichte sind sich selber genug;
abgerückt und kühl wie Kristalle sind sie.

Aber besinnen wir uns auf den Brief
zurück, von dem wir ausgegangen sind.
Lesend sitzt der Dichter «am schwarzen
Marmortisch oben im Garten, mitten im
leisen grünen Laub», vor den «funkelndblauen

Ritterspornblumen». Diese
Rittersporne kehren wieder in jenem Lied, das
beginnt mit der Zeile: «Woher der
Morgenglanz?» Es ist eines der seltenen
Gedichte, das eine morgendliche Verzauberung

antönt, die leise Hoffnung auf einen
Neubeginn, auf einen Sieg des Lebens über
die Abgeschiedenheit und den Gram. Das
schönste Beispiel dafür ist die erste
Strophe der «Vorösterlichen Landschaft».
Ein solcher Aufschwung bleibt aber die
Ausnahme; typischer als ein Sommermorgen

mit seinen Ritterspornen bleibt
ein Herbst- oder Winterabend, am typischsten

aber das einsame Sitzen und Sinnen
in der Nacht. Und wiederum für die Nacht

bezeichnend ist die Flasche Wein, die
gleichsam die Gegenwart der Freunde
ersetzt, und die Laterne mit der
Kerzenflamme, die Zemp an das offene Fenster
steUt.

Hier sind wir nun mitten in der Problematik

der «Lieder» drin, deren erstes die
brennende Kerze und den darum kreisenden

Nachtfalter besingt. Trotz aller Sehnsucht

nach «Welt» scheint doch die
Einsamkeit der angemessenste Zustand zu
sein. Aber gerade aus dieser Einsamkeit
taucht nun die Erinnerung an die GeUebte
herauf. Sie wäre, von dem «Vielzuvielen»
da draußen, das schönste Du, das zu
seinem Ich durchfinden könnte. Aber
gerade dieses eine Du scheint der Dichter
gekränkt, verschmäht und verraten zu
haben. Unaufhörlich kreisen die «Lieder»
um dieses Thema, wie der Nachtfalter um
die Flamme. Das ist auch das «unselige
Geheimnis», von dem der Brief an Ernst
Altherr spricht. Verena Haefeli hat es so
formuliert: «Mit zweiundzwanzig Jahren
lernte Zemp die Frau kennen, die fortan
bald näher, bald ferner sein Leben
begleitete. Nach siebzehn Jahren wurde die
Ehe geschlossen, die noch dreizehn Jahre
währte bis zum Tod des Dichters11.»
Siebzehn Jahre lang hat sich der Löwe
Ego gesträubt, das beharrliche, freundliche
Du in die Klause einzulassen. Dieses
zermürbende Auf und Ab nennt Zemp einmal
das Drehen «an der wohlbekannten
Schraube mit dem ewigen Umlauf»12.

Die «Lieder» besingen diese Liebe als
eine verlorene und schwelgen in einer
wohllautenden Melancholie, zuweilen in
Wehleidigkeit; es wird des öftern geweint, vom
Liebenden sowohl als von der Geliebten.
Fest steht das Schuldgefühl, das der Dichter
mit sich trägt. In der «Karrenspur» kehrt
es wieder in den Symbolen des Kains-
Antlitzes und Blutes; in der «Elegie»
erscheint er sich gar als Brunnenvergifter:

Leise und glühend schritt
Der Sommer an mir vorbei.
Nichts, was ängstet noch lockt —
Verlassen träumt der Garten im weissen

Tag.

904



Einsamer bin ich, als je ich gedacht,
Unter tausend Masken ein Fremdling.
O und auch du schon
Wendest weinend das schöne Haupt.

Wo blinkt ein Reines, das nicht wie
Vorwurf blickt?

Und wo der Brunnen, drein ich nicht
Gift gesenkt?

Bald naht der Abend, und durchs
Laubgefächer

Glänzest auch du mir, schwärzlich
gerahmt, trüber Mond!

Der edle, wahrhaft elegische Ton solcher
Verse erinnert an Nietzsche, an C. F. Meyer,
Platen, Hölderlin, Klopstock — und er
erweist sich, so scheint mir, der Ahnen
würdig. Freilich mag man auch da und
dort an Baudelaire, MaUarmé oder Valéry
erinnert werden; Zemp war, als
leidenschaftlicher Leser, mit all dieser Lyrik
vertraut. Aber er bleibt denn doch ein
schwerblütiger Alemanne, trotz aller
romanischen Formenstrenge!

Früh hat er zu dichten begonnen und ist
immerhin dreiundfünfzig geworden. Er
lebte ganz seiner Kunst, aües andere war
Nebensache. Davon redet der Schluß des
oben zitierten Briefes, und deutlicher noch
ein Brief an Erwin Sutz vom 6. November
1942: «Die <BaUade des äußeren Lebens)
nehme ich nicht halb so wichtig, wie ich
vielleicht sollte, da mir — immer noch und
unverbesserUcherweise! — als Siegerhügel
eine Art Munsalväsche vorschwebt, den ich
halb Parzifal, halb DonQuixote, ebenso zäh
wie heimlich umreite. Im Grunde gilt mein
ganzes Streben nur dem seltensten Wort-
Gebilde: dem Kleinod.» Und so formt er
denn, wie sein «Töpfer», sehr langsam
Krug um Krug aus und mustert und prüft
in einem fort seine Habe. Zemp ist einer
der Nur-Dichter deutscher Sprache. Zwar
fehlt ihm die mythische Gewalt eines
Hölderlin, die mystische Magie eines Rilke ;

ihm fehlt, trotz allem, Georges herrisches
Selbstbewußtsein. Was ihm aber eignet, ist
eine unbestechliche Sachlichkeit und Treue,

ein Beharrungsvermögen, das wir, ohne
Selbstlob, als schweizerisch bezeichnen
dürfen. Er läßt in seine Briefe öfters
mundartliche Ausdrücke einfließen, und sogar
in den hochstüisierten Gedichten treten
mitunter noch Helvetismen auf: «ohne
Wank» (S. 59), «hier dräut der Lug» (S. 64),
«die Frucht gemäht» (S. 84), «ein blauer
Tupf»(S. 100). Mag er in seinen «Masken»
manchmal auch den Rausch und die Ekstase
besingen—er selber, als schaffender Künstler,

bleibt nüchtern und kritisch.
Seine Göttin, die ihn ausharren läßt,

ist Athene, die Göttin der Kunst. Sie, «das
nie beseßne Kind der Ferne», blickt abgerückt

und kühl wie der von Zemp so
geliebte Tagmond auf das irdische Getriebe
herab. Am Anfang seiner Laufbahn
erscheint sie ihm glänzend und
vielversprechend; nichts Geringeres als die Un-
sterbUchkeit ist es, die er sich von ihr
verspricht. Vor seinem Tode im Jahre 1959

aber erscheint sie ihm noch einmal, zur
Statue erstarrt und blind, von schwirrenden
Schwalben zum letztenmal angekündigt.
Sie erkennt die Welt nicht mehr, und die
Welt kann sich nicht mehr in ihr erkennen.
Ergeifend ist die Resignation dieser letzten
Verse:

Der Trank vertan. Unsterblichkeit
versäumt.

Die Göttin wurde Stein: so zeigt der
Stein sie.

Die Völker, die sie liebte, sind nicht
mehr.

Mag wütendes Geschmeiß gen Himmel
stieben,

Die Flur veröden, mag der Erdball
bersten —

Du siehst es nicht.
Und sprangst doch auf bei eines Rosses

Schnauben
Und wittertest der fernsten Lanze Blitz
Und flogst voran, wenn die Trompete

schrie!13

Raketenfahrt, Industrialisierung,
Atomkatastrophe — das Lauteste ist nicht mehr
laut genug, um Athene aus ihrem steinernen
Schlaf zu schrecken. Bedeutet das die Un-

905



möghchkeit der Kunst in unserer Zeit?
Oder bedeutet der Tod Athènes etwas völlig
anderes

Werner Zemp hatte seine Bahn
angetreten unter der Ägide der PaUas. Er hoffte,
von seiner Göttin über die Angst des
Irdischen emporgehoben zu werden. Aber
die Wirklichkeit ließ sich nicht überlisten.
Göttinnen pflegen ihre Lieblinge nicht mehr,
wie in homerischer Zeit, dem Getümmel
zu entrücken. Wer den «Geist» in sich
fühlt, gehört nichtsdestoweniger der«Welt»
an.

Weü sich aber Zemp zu diesem Welt-
lich-Sein nicht verstehen konnte; weil er es
als Verrat an seinem Kleinod, dem
Gedicht, empfunden hätte; weil das Ich seine
selbstgeschaffene Vereinsamung nicht zu
sprengen imstande war: darum wurde er
zuletzt auch an seiner Göttin irre.
Vielleicht meinte er wirklich, es gebe in dieser
betriebsamen Welt keine Möglichkeit mehr
für die Kunst. Wir aber, als
Außenstehende, die wir den unheilbaren Zwie¬

spalt, in dem er sich befand, nicht ohne
Bewegung mitansehn — wir sind geneigt,
eine andere Folgerung zu ziehen.

Nicht die Kunst ist tot. Wohl aber
verurteilt sich eine Kunst zwangsläufig zum
Tod, wenn sie sich als Gegensatz zum Leben
versteht. Es gibt keine Kunst jenseits des
Lebens. Werner Zemps Gedichte zeugen in
ihrer formalen Strenge, in ihrem edlen
Duktus, in ihrer verhaltenen Musikalität von
hoher und höchster Meisterschaft. Aber es

sind, so möchte ich sagen, Voüendungen
nach rückwärts. Die hieratische und
aristokratische Haltung, die der Dichter durchhielt,

war nicht mehr von unserer Zeit.
Um so ergreifender ist es, seine Gedichte zu
lesen und wiederzulesen.

Arthur Häny

1Uai 1966.2Zemp S. 15. 3S. 22. 4S. 38.
5S. 287. 6S. 15. 'S. 265. 8Zumal Emü
Staiger! Vgl. S. 322. 9S. 25. 10S. 28.
"Verena Haefeli, S. 189.12S. 343.13S. 117.

IM BLICK AUF DIE «FRANKFURTER GELEHRTEN ANZEIGEN»

Die Literaturgeschichte läßt geläutert und
geordnet erscheinen, was einmal trüb,
verworren und kaum durchschaubar war.
Das Auf und Ab der literarischen Moden,
der unmerkliche oder auch schockierende
Wandel des Zeitgeistes stellen sich aus der
Distanz und im Lichte kritischer Analyse
übersichtlich dar. Es treten Perspektiven
hervor, die der Zeitgenosse nicht zu
erkennen vermochte. Das aber ist der Grund,
warum jeder Vergleich einer historischen
Epoche mit derjenigen unserer Gegenwart
unmöglich ist: Ungleiches nicht nur im
Hinblick auf den Stil oder die Funktion
der sprachlichen Kunstwerke wird da
verglichen, sondern immer auch das
Gesichtete und Geklärte mit dem Ungeklärten,
Verwirrenden, — das Ergebnis mit dem
Experiment. Ein sinnvoller Vergleich wäre
allenfalls möglich, wenn wir die Ver¬

gangenheit nicht filtriert, sondern ebenso
trüb und unübersichtlich vor uns hätten
wie die Menschen, denen sie Gegenwart
bedeutete.

Bietet der Blick in Literaturzeitschriften,
gleichsam die Wiederbelebung längst
entschiedener Fehden, hier vielleicht eine
Chance? Berühmt ist der Fall der «Frankfurter

Gelehrten Anzeigen» des

Jahrgangs 1772 insbesondere, weil in ihm unter
der Schriftleitung von Johann Heinrich
Merck eine Gruppe von Dichtern und
Literaten als Rezensenten tätig war, die
Anstoß erregte, das Gespräch belebte und
neuen Ideen zum Durchbruch verhalf.
Neben Merck selbst waren es Herder,
Schlosser, Goethe und andere, die einen
frischen, genialischen Ton der Kritik
anschlugen und damit selbstverständUch
sofort auf Widerstand stießen. Widerstand

906



bei wem? Da hieß es etwa, die «Frankfurter

Gelehrten Anzeigen» seien parteiisch,
seien unbillig und hart gegen verdiente
Männer, richteten Angriffe gegen Grundlehren

der christUchen ReUgion. Julie von
Bondeli schrieb an Leonhard Usteri am
11. Januar 1773, Lavater habe den
kritischen Heißspornen in einem Brief an
Leuchsenring vorgeworfen, «que les
journalistes de Francfort étaient les suppôts de
l'antéchrist... ». Mit andren Worten: die
Negationen, die vernichtenden Schläge,
einfach alles, was im Rahmen ihrer
kritischen Tätigkeit notwendige Destruktion
war, wurde den engagierten Rezensenten
vorgerechnet. Wo bleibt, so hört man die
grämlichen Betroffenen durch die
Jahrhunderte herauf fragen, das Positive?

Und merkwürdig genug: wir sind nicht
verlegen, dieses Positive aufzuzeigen, seine

Wirkung, seine geniale Vorwegnahme
künftiger Entwicklungen. Nur eben die
zeitgenössischen Leser, die kultureU und
literarisch interessierten Gebildeten,
reagierten anders und nahmen Anstoß.

Eine bewundernswürdige, umfassend
dokumentierte und mit einem vorzüglichen
kritischen Apparat versehene wissenschaftliche

Arbeit von Hermann Bräuning-
Oktavio, der Band Herausgeber und
Mitarbeiter der Frankfurter Gelehrten
Anzeigen 1772 aus der Schriftenreihe des
Freien Deutschen Hochstifts, gewährt uns
Einblick in die kritischen Duelle jener
Zeit1. Der Verfasser gibt einen Überblick
über die Entstehungsgeschichte des Blattes,
zeichnet die poUtischen und geistigen
Mächte in Hessen-Darmstadt und wendet
sich dann einer sorgfältigen Charakterisierung

der einzelnen Mitarbeiter des

Jahrgangs 1772 zu. Die Hauptideen und die
Methoden der streitbaren Kritiker werden
gründlich untersucht. Übersichten und
Register erleichtern es dem Benutzer des

Werks, die journalistische und literatur-
kritische Leistung Mercks und seiner
Mitarbeiter im vollen Umfang zu erkennen.

Zwar lag der Stein des Anstoßes nicht
in den literarischen, sondern in den
theologischen Rezensionen der «Frankfurter
Gelehrten Anzeigen»; aber der Geist der

Freiheit, der Triumph des Individuums
über verknöcherte Institutionen und
engbrüstige Dogmatik, waren beiden Sparten
gemeinsam. Merck war es, der zum
Beispiel Klopstock als den «Schöpfer unserer
Dichtung, der Seelensprache, des
vaterländischen Genius» feierte, und um die
«Seelensprache» ging es offensichtlich auch
den theologischen Kritikern, die sie den
dürren Worten der Orthodoxen vom
Schlage eines Pastor Goeze entgegenhielten.
Im Streit über die Behandlung, die dieses

gelehrten Mannes Schriften in den «Frankfurter

Gelehrten Anzeigen» erfuhren, kam
es gar zu einem Vorbot der Zeitung. Aber
auch wenn wir unser Interesse auf die
literarische Kritik vor allem richten,
erkennen wir ehemalige Steine des Anstoßes,
nämlich Angriffe auf den starren höfischen
Regelkodex in Leben, Kunst und Wissenschaft,

wie Heinz Stolpe, ein
Herderforscher, es ausdrückt. Der Bildersturm
bestimmt den Ton. «WirPolizeibediente des

Literaturgerichts», so Goethe in seiner
Rezension eines Buches des Lehrers
Schummel aus Magdeburg, «sprechen
anders, und lassen den Herrn Präceptor
noch eine Weile beim Leben. Aber, ins
neue Arbeitshaus muß er, wo alle unnütze
und schwatzende Schriftsteller
morgenländische Radices raspeln, Varianten
auslesen, Urkunden schaben, tironische Noten
sortieren, Register zuschneiden und andre
dergleichen nützliche Handarbeiten mehr
tun.»

Die burschikose, übermütige und spöttische

Art, in der hier formuliert und kritisiert

wird, ist charakteristisch. Die Respektlosigkeit

ist erklärtes Programm; würden
gestrenge Richter darin nicht den Stil des

Sensations- und Revolverjournalisten
erkennen? Bräuning-Oktavio stellt ganze
Reihen von Sätzen und Wendungen
zusammen, die insgesamt die Diagnose
schon vom Stil her bestätigen: gegen
etablierte Mächte des literarischen Lebens
wird hier eine vergnügliche Treibjagd
veranstaltet. Das mußte wohl als destruktiv
empfunden werden, vielleicht nicht
einmal nur von den Opfern aüein. Schlosser
hat in einem Brief an Lavater einmal den

907



Ton verteidigt, den dieser väterlich-ernst
beanstandet hatte: «Die Überschwemmung

von elenden Schmierereien, worin
wir bald ersaufen müssen, haben wir bloß
dem übertriebenen Respect zu danken, den
wir für Autoren als Autoren haben. Jeder
glaubt, er sei ein Geschöpf höherer Art,
wenn er ein Buch geschrieben hat, und kann
man den Menschen diesen Wahn benehmen,
so werden hunderte aus ihrer Studierstube
herausgehen, um anstatt dummes Zeug in
die Welt zu schreiben, ihre Weiber und
Kinder glücklich zu machen, ihren Freunden

und dem Staat zu dienen und in Wahrheit

als Mensch zu leben suchen.»
Aber die Frage nach dem Positiven ist

gestellt worden. Es ist zu suchen in der
erwähnten Klopstock-Rezension Mercks,
die mit Begeisterung hinweist auf die wüd-
strömende Elementarkraft des Genius. Es
ist zu finden in der Rehabilitation der
Empfindung und in dem, was Goethe in
einer seiner Rezensionen «das Anschauende
in der Einbildungskraft» des Dichters
nennt. Eine neue Realität, vornehmlich
ein ganz neues Verhältnis zur schaffenden
Natur, bricht sich in den Kritiken der
«Frankfurter Gelehrten Anzeigen» des

Jahrgangs 1772 Bahn. Der Verfasser des

umfangreichen Werkes über die Herausgeber

und Mitarbeiter des Blattes geht
unermüdlich und mit stupender
Sachkenntnis den Spuren nach, auf denen dieser
Durchbruch in der Betrachtung der
europäischen Literaturen, in der Diskussion
um Staat und PoUtik, in Philosophie,
Theologie und Erziehung sich voUzogen
hat.

Aber bestand denn das Recht der jungen
Heißsporne nur darin, daß die Geschichte
bestätigte, was sie vertraten? Und wird
man die Tadler nicht begreifen, die den
«cavalierischen Witzton» (Lavater) be¬

anstandeten und sich gegen den Anspruch
der Frankfurter Kritiker auflehnten, «nul
n'aura de l'esprit que nous et nos amis»
(Iselin) Beide, so meine ich, vertraten ein
gutes Recht. Die einen strebten nach
Veränderung, nach Überwindung erstarrter
Positionen und Lehren, die andern nach
Vermittlung und Gerechtigkeit. Bräuning-
Oktavio untersucht in einem großen
Kapitel «Stilkritik» den Stil der Rezensionen

in den «Frankfurter Gelehrten
Anzeigen», wobei es natürlich vor allem darum
geht, die Autoren der anonymen Beiträge
auf diesem Wege zu ermitteln. Aber was —
gleichsam als Nebenprodukt — bei dieser
Stiluntersuchung herausspringt, das sind
Merkmale einer auflüpfischen, oppositio-
neUen Sprache. Das Neue bricht sich nicht
in abgeklärten Formen Bahn. Eben darum
empfinden es konservative Geister als
destruktiv. Der alte Goethe sagte 1824, als

er auf seine kritischen «Jugendsünden»
zurückblickte, über die «wilden, flüchtigen
und aufgeregten» Rezensionen, die 1772

in den «Frankfurter Gelehrten Anzeigen»
erschienen waren: «Es ist auch in ihnen
so wenig ein Eingehen in die Gegenstände,
als ein gegebener, in der Literatur
begründeter Standpunkt, von wo aus diese
wären zu betrachten gewesen, sondern
aUes beruhet durchaus auf persönUchen
Ansichten und Gefühlen.» Aber da war er,
einst der Wortführer kühner Bilderstürmer,

selber eine etablierte Macht auf dem
Parnaß geworden.

Anton Krättli

1 Hermann Bräuning-Oktavio, Herausgeber

und Mitarbeiter der Frankfurter
Gelehrten Anzeigen 1772. Band 20 der
Reihe der Schriften des Freien Deutschen
Hochstifts, Max Niemeyer Verlag, Tübingen

1966.

908



GOTTHELF ALS POLITIKER

Gottfried KeUer läßt den sterbenden Poeten

sagen:

« Werft jenen Wust verblichner Schrift
ins Feuer,

Der Staub der Werkstatt mag zu
Grunde gehn

Im Reich der Kunst, wo Raum und
Licht so teuer,

Soll nicht der Schutt dem Werk im
Wege stehn !»

Das Urteil über das, was der strenge
Dichter Staub und Schutt nennt, ist nicht
in jedem Fall das unsrige. Die Pietät
gegenüber dem ungewöhnlich bedeutenden
Menschen macht uns Skizzen und
Entwürfe teuer. Es ist das Interesse für den
hinter dem Werk Stehenden, für seine
Arbeitsweise, für die freiUch im letzten
immer noch geheimnisvolle schöpferische
Kraft, für sein Ringen um die endgültige
Form. Wir sind überzeugt, daß der
schöpferische Mensch selber noch reicher,
aber auch problematischer ist als jedes
seiner Werke und deren Gesamtheit. Die
mit fliegender Hand hingeworfene und
durchkörrigierte Erstfassung eines
Gedichtes kann uns ungleich wertvoller und
aufschlußreicher sein als der saubere
Druck auf handgeschöpftem Bütten. Aber
ähnlich empfinden wir vor der
Erstfassung eines uns bekannten Weikes, auch
wenn sie uns reichlich hundert Jahre nach
der Niederschrift in schönem Bande
vorgelegt wird. Nicht daß wir das Werk in der
Form, in der es nach dem Willen des
Autors der Welt übergeben werden sollte,
hinter den Entwurf stellen möchten! Im
Gegenteil Seine Vorzüge treten in mancher
Hinsicht erst recht zutage, wenn wir nun
Einsicht nehmen in den frühsten Entwurf.
Aber es liegt über solchen Entwürfen
zuweilen ein Glanz und eine Frische, die
ihren eigenen Wert haben und selbst
neben dem voUendeten Werk bestehen.

Das empfindet man stets neu beim
Lesen der Ergänzungsbände der schönen
Gotthelf-Ausgabe, die bei Rentsch in

Erlenbach-Zürich herausgekommen ist;
gerade auch bei dem von Werner Juker
bearbeiteten Ergänzungsband poUtischer und
sozialer Schriften1.

Voran stehen die «Gedanken eines

Einsamen», der Entwurf zur «Armennot».
Gotthelf bezeugt, daß er die «Gedanken»
nach monatelangem Zögern einfach «aufs
Papier geschmissen» habe, sich «einer
spätem Ausarbeitung tröstend». In der
Tat strömen hier die Gedanken und Bilder
wie Sturzfluten. Immer aber stoßen wir
auf Abschnitte und Formulierungen, die
sich uns beim Lesen der «Armennot»
unvergeßlich einprägten. Aber die «Armennot»

ist weit mehr als die Reinschrift und
Glättung des genialen und stürmisch
hingeworfenen Konzepts. Gotthelf schreibt
sich selber nicht einfach ab. Er stellt um,
er ordnet, reinigt, streicht, ergänzt, weitet
aus. Es ist für die Kenntnis des Schriftstellers

aufschlußreich, wie er dies tut, wie
wenig er sich an die Erstfassung bindet und
wie doch Abschnitte und wie Sprichwörter
geprägte Formulierungen festgehalten werden.

So besitzen wir hier einen neuen Beleg,
daß Gotthelf nicht einfach und durchwegs
aus quellender FüUe «hinschmiß» — um
seinen Ausdruck zu gebrauchen —,
sondern daß er sich gegenüber auch recht
kritisch sein konnte. Freüich nicht wie
etwa Conrad Ferdinand Meyer oder gar wie
Goethe, von dem wir wissen, daß er
Manuskripte bis zum neunten Male
abschreiben ließ, um sie abermals unbefangen
zu prüfen, zu sichten, neu zu fassen.

Wir wüßten für angehende und
praktizierende Fürsorger kaum eine Schrift zu
nennen, die noch eindrücklicher und tiefer
in ihren Beruf einführt, als gerade diese

«Gedanken eines Einsamen»; freilich
müßte diese Lektüre geschehen unter der
Leitung eines überlegenen Lehrers, der
im Zeitgebundenen das Bleibende zu
erkennen vermöchte, aber besonders die
Leidenschaft des Helfenwollens trennen
könnte von den Ausfällen gegen
Zeitgenossen, von denen der glutvolle Entwurf
strotzt.

909



Eng verbunden mit der «Armennot» ist
ein Bericht über die Armenerziehungsanstalt

Trachselwald, der zweifellos aus
Gotthelfs Feder stammt, obschon er 1845

anonym als Beitrag in einem Buche über
«schweizerische Armenschulen» in Trogen
erschien. Gotthelf wurde schon frühe als
Autor dieses Kapitels erkannt, und jeder
Kenner seiner Schreibweise hat dies seither
als zweifellos bestätigt.

Aber in denselben Kreis gehören nun
die «Gottseligen Gedanken über Armen-
und anderes Wesen von Hans Stoffel».
Das Manuskript aus dem Jahre nach dem
Sonderbundskrieg liegt nun zum ersten Mal
gedruckt vor.

Hier beleuchtet der streitbare Pfarrer
hinter der Maske von Hans Stoffel die
offenbaren Mängel des bernischen
Armengesetzes von 1847. Esaus Hände, aber
allzudeutlich Jakobs Stimme! Der Aufsatz
ist so durchschossen von hahnebüchenen
Ausfällen gegen Jakob Stämpfli und seine
Partei, daß wir Gotthelfs Freund und
Berater Carl Bitzius verstehen, der dem Autor
riet, die von gröblichen Beschuldigungen
strotzende Anklageschrift gegen die Radikalen

— geradeso wie den «Herrn Esau»-
Roman — in seiner Schublade
zurückzuhalten. Auch noch hundert und mehr
Jahre später sind diese «gottseligen
Gedanken» höchst unerbaulich. Obschon
Gotthelfs Haß die Mängel des
Armengesetzes klar herausstellt, ist seine
berechtigte Kritik belastet von einem Zerrbild

der radikalen Parteihäupter, Beamten,
Schulmeister usw., an denen kein guter
Faden übrig bleibt. Man vermißt jede
Spur von Gerechtigkeit gegenüber den
zielstrebigen Männern, die unter zähen und
kurzsichtigen Widerständen auf die
Schöpfung unseres Bundesstaates
hinarbeiteten. Darum gehört dieser stellenweise

wilde und wüste Erguß ebenso zum
Bilde Gotthelfs selber wie zu dem seiner
Gegner. Freüich bleibt er auch im Schimpfen,

Grollen, Donnern und in der blinden
Einseitigkeit des Hassens der
außergewöhnliche Mann. Doch es war ihm
gerade in diesem konkreten Falle nicht
gegeben, aufbauende Kritik zu leisten.

Ein jüngerer Kollege des Pfarrers von
Lützelflüh, Carl Schenk, der spätere
Bundesrat, hat neun Jahre später in seinem
«meisterhaften Armengesetz von 1857»
(Richard Feller) das Bessere und in seinen
Grundzügen bis heute Dauernde auf diesem
Gebiete geschaffen.

Man wird zugeben können, daß der
Ton der Gotthelfschen Polemik zur
damaligen Art gehört, wenn man überhaupt
vernommen werden wollte. Aber seine

hemmungslose Wut ist doch auch der
Schatten, den der große und einzigartige
Mann über Mitlebende hinwirft. Wie hat
sich gerade in seinem Sohn die politische
Leidenschaft geklärt und veredelt

Gotthelf folgt auch in den wegen
Aufgabe seines Kalenders damals
unveröffentlichten «Kuriositäten im Jahre 1844»
und im Fragment für das folgende Jahr
wacker dem Grundsatz: «Solange einer
den Unterschied macht zwischen guten und
schlechten Menschen, steht es nicht bös um
ihn.» So läßt er auch hier die Sonne scheinen

über den « Schwarzen », während Hagel,
Blitz und Donner auf die radikalen
«Weißen» niederfallen. — Allein trotz
der s. v. pharisäischen Unterscheidung der
Menschen liest man diese Jahresberichte
mit Spannung und immer neuem
Entzücken. Sie sind voll Überraschungen, wie
sie nur Gotthelf bereitet.

So etwa der schöne Nachruf auf Carl
Schnell, das großartige Verständnis für den
Ausgang dieses einst gefeierten Burgdorfer-
Liberalen; so die Würdigung des
verstorbenen Schultheißen Tscharner; dann
das abschließende Urteil über den von ihm
früher so heftig bekämpften großen Fellenberg

von Hofwil. Verständlich ist es, daß
er den im gleichen Jahre verstorbenen Maler
und Zeichner Disteli ritterlich trotz dessen
anderer Parteizugehörigkeit zu schätzen
versteht. Aber doppelt freuen wir uns über
den freundlichen Nachruf, den er einem
radikalen Spaßmacher, dem «General»
Buser widmet. Da zeigt der streitbare
politisierende Pfarrer und SchriftsteUer
seine Noblesse.

Allerdings läßt unser Chronist sich
kaum eine Gelegenheit entgehen, den ver-

910



haßten Radikalen eins auszuwischen; sogar
über das von der Regierung veranlaßte
topographische Werk für den Kanton Bern
gießt unser Nonkonformist seine giftige
Säure! Anders entzieht er sich dem
herrschenden Zeitgeist nicht, wenn er aus
eigenem Miterleben das bunte Treiben am
eidgenössischen Schützenfest in Basel mit
sichtlichem Behagen schildert und dabei
der vor vier Jahrhunderten geschlagenen
Schlacht bei St. Jakob als guter Schweizer
gedenkt.

Mit rührender Anteilnahme begleiten
seine Gedanken Bergbauernkinder auf tief
verschneitem, langem Schulweg. Er weckt
Erbarmen mit den Berglern, die in ihrem
Haus unter Lawinen verschüttet werden.
Wie er aber als grober Schweizer auch
sonst mit Majestäten hemdsärmlig und
demokratisch verfährt, so schließt er den
traurigen Bericht über Sturm- und Lawinenschäden

mit einer Meldung vom englischen
Hof: «Jede Post war eine Botin des
Unglücks, endlich brachte eine noch gar die
Nachricht, die Königin Viktoria wäre
beinahe umgefallen — man denke! — doch
hätte glücklicherweise zu rechter Zeit
jemand sie noch halten können, so daß sie

nicht umgefallen, sondern nur fast gar. »
Doch mit Recht stehen die mit

derartigen Schalkhaftigkeiten gespickten
«Kuriositäten» der Jahre 1844 und 1845

im Bande politischer Schriften, ist es doch
die Zeit der Jesuitenberufung durch den
Stand Luzern und der Freischarenzüge.

Zunächst lesen wir, die Luzerner hätten
den Beschluß über die Berufung von sieben
Vätern «klug verschoben». Später kann
er sogar schreiben, die Luzerner hätten
mit der Berufung einen «groben Irrtum»
begangen und wollten jetzt «den Teufel
mit Beelzebub austreiben». Allein
derartige gelegentliche Urteüe, wie auch das
scharf antirömische Verdikt über den
Schaffhauser Konvertiten Hurter,
erscheinen nun als kleine Sticheleien im
Vergleich zu den heftigen und Seiten
füllenden Ausfällen gegen die Radikalen,
die die Innerschweizer zu solchen
Abwehrmaßnahmen getrieben hätten. Die Radikalen

hätten die deutschen Flüchtlinge,

diese «Brandstifter» ins Land gerufen, und
eigentlich wäre man den Streit los, meint
Gotthelf, wenn die Berner den Professor
Snell fahren ließen gegen die sieben
Jesuiten in Luzern. «Das geit uf!» Mit
ihrem «vaterlandsmörderischen» Rasen

gegen jede Form christlichen Glaubens,
Stämpflis «Lügen und Lästern»,
mit der «gottlosen» Schulpolitik, einem
«Schulbabi» wie dem Hofwiler-Seminar-
direktor Grunholzer, hätten diese
«Spitzbuben», diese «freischärlerischen Räuber
und Banditen» es recht eigentlich
verschuldet, daß die Eidgenossenschaft am
Rande des Abgrunds stehe und ein Bürgerkrieg

fremde Intervention provoziere. Es

gibt in diesen Kuriositäten kaum eine
Anklage, die nicht auf Stämpfli fällt: Dieser

«Lügner», dieser «Spitzbube» hat nicht
nur die Jesuitenberufung verschuldet, er
hat auch in kurzen Jahren das

Staatsvermögen verschleudert, und in wissentlich
verlogenem Geschrei, die Aristokraten
hätten die bernischen Schatzgelder
gestohlen und sich im Dotationshandel
unrechtmäßig bereichert, zeige sich nur die
Unverschämtheit, durch einen neuen Raubzug

auf fremdes Gut die Staatskasse für
das radikale Gesindel neu zu füllen.

Wir dürfen nie vergessen, daß beide
Seiten einander in solcher Homerischen
Weise beschimpften, und die Entscheidung
fällt oft schwer, wer zuerst in den Wald
gerufen und wer nur das Echo
zurückgegeben hat. Spätere Beurteiler haben
etwa gesagt, der Ausgang dieser Kämpfe
sei besser gewesen, als die Parteien
verdient hätten.

Gotthelf hat den großen Erfolg der

Radikalen, die Gründung der neuen
Eidgenossenschaft kaum jemals positiv
gewertet. Er sieht immer deutlicher gerade
auch in den «Kuriositäten» die alte
christliche Eidgenossenschaft und den ihm
am nächsten stehenden Kanton Bern
bedroht durch den alles zerstörenden und
antichristlichen Zeitgeist des Radikalismus.
Diese Blickrichtung gibt seiner Polemik
gegen den «Rechtsstaat» und die neue
«Rechtsschule», die sogar die Todesstrafe
abschaffen will (sein Sohn schrieb eine

911



Schrift gegen die Todesstrafe!), beißende
Schärfe und leidenschaftlichen Elan.

Wie fragwürdig trotz allen Versicherungen,

er kämpfe für das Christentum,
vielfach sein Eifern ist, so eifert, zürnt,
haßt und irrt eben doch ein Großer. Wie
wir selbst heute noch erschrecken mögen
vor elementaren Ausbrüchen eines
gewaltigen Affektes, so sind diese Eruptionen
immer wieder Gottheifisch, und wir
müssen sie in ihren letzten und tiefsten
Intentionen doch positiv würdigen.

Zunächst freilich sind die politischen
und sozialen Schriften dieses Gotthelf-
Bandes, die zum größten Teil zum ersten
Male, und zwar mustergültig vorgelegt
werden, eine QueUe für die damalige
Stimmung in Bern und in der Eidgenossenschaft,

Dokumente eines entscheidenden
Umbruches. Aber sie sind noch mehr.

Wir leiden nicht Mangel an
erfolgreichen Männern, namentlich an solchen,
die von einer oft unerklärüchen Volksgunst

emporgetragen wurden. Aber wir
haben nicht zu viele, die lebenslang und
immer entschlossener auf sozusagen
verlornem Posten aushalten und unverdrossen
auf dauernde Werte hinweisen, die bei einer
freüich nötigen und unaufhaltsamen
äußern Entwicklung vergessen werden.
Solche Menschen scheinen mehr und mehr
gegen den Strom zu schwimmen, sie
scheinen in ihrem Sorgen auch Ordnungen
und Zuständen Dauer geben zu wollen,
deren Zeit vorüber ist. Ja, sie sind an
solchem Mißverständnis nicht unschuldig.
Aber sie sind des Gedenkens wert. Denn
selbst wenn sie in konkreten Belangen
irrten und fehlten, bleiben sie Mahner und
Wächter, die zur Besinnung rufen und auf
das hinweisen, was Volk und Land erhält.
In ihrer Hellsichtigkeit für das eine, was
not tut, haben sie sich auch auf anscheinend

verlornem Posten immer dessen
getröstet, einmal noch verstanden und gehört
zu werden, wenn der Kampfeslärm ihrer
Tage verhallt und der Staub sich gelegt hat.

NamentUch in der sozialen Frage sah
Gotthelf tiefer als viele, die sie bloß auf
organisatorische und gesetzgebende Weise
lösen wollen. Er wußte freiUch, daß jede
Zeit ihren Nöten auch gesetzgeberisch
begegnen muß. Aber er sah dabei vor aüem
auf den Menschen selber, der der Erziehung
bedarf.

Selbst in Fragen wie den heute wieder
zur Diskussion gestellten konfessionellen
Artikeln der Bundesverfassung dürfte er
angehört werden. Und zwar von allen
Seiten. Er weiß, daß mit Zwang und
Gleichmacherei nichts Gutes ausgerichtet wird,
und er distanziert sich wie von den Radikalen

auch deutlich von den Zielen und
Methoden der Jesuiten. AUein er weiß auch,
daß immer der «Zwang, in welchem alles
in einen Tiegel verschmolzen werden sollte,
den Widerstand der Individualität hervorrief.

und das Recht, sich fortbilden zu
können in der von Gott gegebenen
EigentümUchkeit». Tyrannei bleibt für ihn
Tyrannei, von welcher Seite sie auch
geübt wird. Man wird geradewegs an das
leider wieder zurückgenommene Wort
Maos erinnert, wenn Gotthelf sagt, «daß
friedlich stehen können in einem Garten
Rosen und Veilchen, Nelken und Lilien
und aüe duften und blühen zu des Schöpfers

Preis». Aber «die Menschen können
nicht friedlich nebeneinander leben, jeder
in seiner Glaubensweise, aber alle zu ihres
Schöpfers Preis; so daß gerne jeder zu
seinem eigenen Götzen wird, zum Tyrann der
andern werden möchte». Das weist hin auf
die letzte Absicht im Gotthelfschen
Nonkonformismus, und davon haben wir
gerade auch in der Eidgenossenschaft nie
zu viel.

Paul Marti

1 Jeremias Gotthelf: 15. Ergänzungsband,

bearbeitet von Werner Juker.
Politische Schriften. Verlag Eugen Rentsch,
Erlenbach-Zürich, 1961.

912



THEOLOGIE UND PHILOSOPHIE

Der russische Religions- und
Kulturphilosoph Nicolai Berdjajew bekennt
einmal: «Mir ist der Sieg über den Tod stets
als das eigentliche fundamentale Problem
des Lebens erschienen. Den Tod hielt ich
für ein tiefer greifendes Ereignis als die
Geburt.» Es liegt auf der Hand, daß, wer
nach dem Sinn der menschlichen Existenz
fragt, sich immer auch mit dem Phänomen
des Todes auseinandersetzen muß. So wurde
denn auch in der abendländischen
Philosophie das Wesen des Todes, das Problem
der Todesfurcht, die Frage der Unsterbhchkeit

und die Idee der Wiedergeburt immer
aufs neue durchdacht. Diese Erörterungen
liegen jetzt in einer übersichtlichen
Zusammenfassung vor.

Jacques Choron hat sich in seiner
Untersuchung — die Originalausgabe
erschien 1963 in New York unter dem Titel:
«Death and Western Thought» — vor
allem zwei Aufgaben gesteUt: erstens,
umfassend darzusteUen, was die großen
abendländischen Phüosophen über den
Tod gedacht haben; zweitens,
philosophische Motivforschung zu betreiben,
das heißt zu erhellen, in welchem Umfang
der Tod als «der eigentliche inspirierende
Genius oder der Musaget der Phüosophie»
(Schopenhauer) bezeichnet werden kann1.

Choron skizziert einleitend die
Todesvorstellungen bei den Primitiven und läßt
dann die griechische Philosophie — von
den Vorsokratikern über Sokrates, Plato,
Aristoteles, Epikur bis zu den Stoikern —
zu Worte kommen. Nachdem er kurz die
biblische Antwort auf das Problem des
Todes streift und noch zwei Vertreter der
Renaissance — Michel de Montaigne und
Giordano Bruno — ausführlicher
darstellt, bringt der Verfasser eingehend die
Aspekte des Todesproblems in der
neuzeitlichen und in der zeitgenössischen
Philosophie zur Sprache. Namen von Rang
und Klang begegnen uns da: Descartes,
Pascal, Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel,
Schopenhauer, Nietzsche, bis hin zu den
heutigen Existenzphilosophen Jaspers,
Heidegger, Sartre und Marcel.

Chorons Untersuchung verdeutlicht
die Tatsache, daß es dem Todesphänomen
gegenüber keine einhellige und allgemeingültige

philosophische Stellungnahme
geben kann. Hingegen kristallisieren sich im
wesentlichen drei Grundauffassungen
heraus: einmal gilt der Tod als ideale
Bedingung des Philosophierens (z.B. bei
Plato); dann erscheint bei Schopenhauer
die schon erwähnte Vorstellung vom Tod
als inspirierendem Genius, als Anstoß zum
Philosophieren; und schließlich bedeutet,
beispielsweise für Martin Heidegger, der
Tod ein methodisches Hilfsmittel der
Philosophie.

Wer selber ernstlich über den Tod
nachzusinnen gewillt ist, ohne sich dabei allein
auf die christUchen beziehungsweise kirchlichen

GlaubensvorsteUungen zu beschränken,

wird aus der Lektüre dieses allgemein-
verständUch geschriebenenBandes manchen
heilsamen Anstoß, vielleicht gar Trost und
Beruhigung empfangen.

Die Wissenschaft des 20. Jahrhunderts ist
bisher nicht fähig, die ihr zugefallene
Verantwortung in klarer Erkenntnis ihrer
poUtischen und geseUschafthchen
Implikationen wahrzunehmen. Nie hat die Welt
einer Kritik der theoretischen und der
praktischen Vernunft so sehr bedurft wie
in der Gegenwart. Der erste Beitrag, den
die Phüosophie zu leisten hätte, müßte
darin bestehen, daß sie uns hilft, die Gründe
und Hintergründe dessen, was in der
heutigen Welt als «vernünftig» gilt, zu
durchschauen und den Spielraum sowie die
spezifischen Grenzen der heute möglichen
Gestalten der Vernunft zu umreißen.

Von diesen Überlegungen ausgehend,
betont der Heidelberger Religionsphüo-
soph Georg Picht die Notwendigkeit einer
Geschichte der Vernunft, zu der er im
vorliegenden Band, «Der Gott der
Philosophen und die Wissenschaft der Neuzeit»,
drei Aufsätze beisteuert2. Sie sind eine gute
Widerspiegelung der gegenwärtigen
philosophischen Situation und zeichnen sich

913



besonders aus durch eine klare
Fragestellung und durch eine scharfe Pointierung
der Gedanken.

Im ersten Essay «Der Gott der
Philosophen» erbringt Picht den Nachweis, daß
der Vernunftbegriff der europäischen
Philosophie auf dem Gottesbegriff der griechischen

Philosophen beruht. Es ist nicht
leicht, jene Ehe zu lösen, die in zweitausend
Jahren christlicher Tradition Philosophie
und Theologie miteinander verbunden hat.
«Der Gott der Philosophen ist die Wahrheit

des Seins in ihrer Einheit und ihrem
sich erhaltenden Wesen. Wahrheit des
Seins ist Wahrheit des Seins dieser Welt.
Der Gott des christlichen Glaubens ist
nicht von dieser Welt. Ihn mit der Wahrheit
des Seins dieser Welt zu identifizieren, ist in
der Tat eine unbewußte Blasphemie, mag
diese Blasphemie auch bis zum heutigen
Tage die Theologie zusammengehalten
haben.» Nietzsches viel mißbrauchter
Satz: «Gott ist tot» hat gewiß seine
Berechtigung. Aber die Frage, wie Schöpfung,
Sein und Wahrheit, wie Wahrheit und
Geschichte, Wahrheit und Sein, Wahrheit und
Zeit vom Menschen zu begreifen ist, diese

Frage ist auch durch Nietzsches Satz
nicht aus der Welt geschafft. «Wir müssen
lernen, jene Wahrheit zu denken, die sich
hinter dem Namen <Gott> für uns entzog.
Wir müssen lernen, wie Humanität und
Vernunft sich aus der Wahrheit des Seins
in der Geschichte neu zu begründen und
jene Wahrheit neu zu entdecken
vermögen. »

Der zweite Aufsatz: «Aufklärung und
Offenbarung» — er wurde 1966 als Vortrag
gehalten auf Einladung der katholischen
und evangelischen Studentengemeinde der
Universität Freiburg i. B. — präzisiert die
seit Nietzsche manifest gewordene Krise
des überlieferten Vernunftbegriffes. Picht
versucht, auch die nie zur Ruhe kommende
Frage nach den Beziehungen zwischen
vernünftigem Denken und Offenbarung zu
beantworten: «Der durch das Fortschreiten

der Aufklärung unvermeidlich
gewordene Übergang von dem Vernunftbegriff

der klassischen Metaphysik zu einer
Gestalt der Vernunft, die einsieht, daß ihr

die Möglichkeit, vernünftig zu sein, nur aus
der Zukunft her gegeben ist — dieser Übergang

entspricht dem Übergang von einem
durch mythische Grundformen bestimmten
Denken in ein Denken, das — möglicherweise

— seinen Horizont aus der unserem
Denken noch unbekannten Wahrheit der
christlichen Offenbarung empfängt.»

Ganz besonders bedeutsam und
wegweisend scheint mir der dritte Vortrag zu
sein über das Thema: «Struktur und
Verantwortung der Wissenschaft im 20.
Jahrhundert.» Picht ist davon überzeugt, daß
der Begriff der Verantwortung neu
ausgelegt und umrissen werden muß. Die
in überholten Voraussetzungen befangene
Diskussion der Nachkriegsjahre hat den
individualethischen Begriff der
Verantwortung ad absurdum geführt. «Die
Entwicklung von Wissenschaft, Politik und
Gesellschaft in den vergangenen
Jahrzehnten hat auch denen, die es zuvor nicht
wahrhaben wollten, demonstriert, daß das

Verhalten, das moralische Bewußtsein und
die Verantwortungsfähigkeit der Individuen
in einem Maße, über das wir uns nur selten
Rechenschaft ablegen, durch kollektive
Prozesse, durch die ökonomische Entwicklung

und durch den Gang der Politik
beherrscht werden; der Spielraum individueller

Entscheidungen und individueller
Verantwortung ist geringer, als die liberale
Ideologie, die noch immer unser moralisches

Bewußtsein bestimmt, es zugestehen
kann. Wenn es nicht erlaubt sein soll, von
einer kollektiven Verantwortung zu
sprechen, so verliert die Rede von der
Verantwortung überhaupt ihren Sinn.»

Die ersten drei Bändchen einer neuen
Buchreihe bieten einen Strauß anregender
und angriffiger Radiovorträge dreier
namhafter Autoren dar3. Der im Präsidium

des Deutschen Evangelischen
Kirchentags mitverantwortliche Hans Jürgen
Schultz (geb. 1928) möchte mit seinen elf
Ansprachen — der Verfasser nennt sie

«Versuche einer Theologie im Alltag» —
auf die im allgemeinen viel zu wenig
beachtete Tatsache hinweisen, daß unsere

914



heutige Welt voller Einladungen Gottes ist.
Die Theologie, die einst auf Marktplätzen
begonnen habe, habe sich allzulange auf
Kanzeln und Katheder zurückgezogen; sie
müsse nun wieder aus dem Halbdunkel
heraus und ans Tageslicht treten. Ob er die
bedeutsame Rolle der Laien in der Kirche
betont, ob er sehr beherzigenswerte
Gedankensplitter über den Protestantismus
zum besten gibt oder ob er das Bild
hervorragender Christen zeichnet — im «Nachruf

für Paul Tillich» und in der «Huldigung

für Matthias Claudius» —, immer
zielt Schultz aufs Wesentliche, auf die
Lebenswirklichkeit. Er regt zum
Mitdenken, zum Mitgehen an.

Ingo Hermann (geb. 1932), theologischer
Mitarbeiter beim Westdeutschen Rundfunk
in Köln, hat seinen Band betitelt:
«Endstation Mensch.» Das versteckte
Leitmotiv seiner theologisch, ideologiekritisch

und pädagogisch orientierten
Beiträge ist der Versuch, «die Menschlichkeit

des Menschen als das Maß aller
theologischen Dinge zu erkennen». So
verschieden die 13 Essays in ihrer Thematik
sind — z.B. Mohammedanischer Gottesdienst

im Kölnerdom; Sentimentalität
und Religion; Contergan-geschädigte
Kinder und Reizüberflutung — in der
Intention sind sie einhellig: es geht dem
Autor darum, die Radikalität des christlichen

Humanismus so konkret wie möglich

herauszuarbeiten.
Das dritte Bändchen trägt die

Überschrift: «Kirche unterwegs.» Sein
Verfasser ist der Bonner Philosophieprofessor
Heinz Robert Schiette (geb. 1931). Sein
Hauptanliegen besteht darin, die
Öffentlichkeit am theologischen Fragen und

Denken der Gegenwart teilnehmen zu
lassen und die selbstkritische Diskussion
über den Glauben und die Kirche zu
fördern. Erstaunlich und verheißungsvoll
ist die Weite, mit welcher der Katholik
Schiette zum Phänomen des Religiösen
sich äußert. So faßt er z.B. seinen Vortrag
über den Anspruch der Weltreligionen
zusammen in folgenden Sätzen: «Wir
müssen Respekt haben vor aUen, die ihren
Weg gehen; wir müssen anerkennen, daß
der Mensch unter dem Anspruch eines
Geheimnisses steht, das sich nicht allen
auf die gleiche Weise mitteilt; und endlich
dürfen wir, wenn wir Christen sind, glauben,
daß in der Einheit der Geschichte alle Wege
einen Sinn besitzen, der im Heilsplan
Gottes verborgen, aber nicht vergessen ist.
Nicht alles ist gleich wahr und gleich gut;
aber das Neue Testament warnt uns davor,
zu richten. Denn was sich am Ende offenbaren

wird, weiß nur Gott, und nur Er
wird am Ende nicht überrascht sein.»

Die neue Buchreihe, die zum besseren
Verständnis der christlichen Botschaft
beitragen will und zugleich mithilft, die beiden
Konfessionen einander näher zu bringen,
hat sich mit dem vorliegenden Trio sehr

gut eingeführt.
Hans Beck

XJ. Choron, Der Tod im abendländischen

Denken, Ernst Klett Verlag, Stuttgart

1967.2«Der Gott der Philosophen und
die Wissenschaft der Neuzeit», erschienen
in der Reihe «Versuche», Ernst Klett Verlag,

Stuttgart 1966. 3«Theologia publica»,
Walter-Verlag, Ölten und Freiburg i. B.
1966.

915


	Bücher

