
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER

ROBERT MINDER UND DIE DEUTSCHE SPRACHE

Über der Notwendigkeit, in einer Sache
darin zu stehen, um sie erkennen zu können,

vergessen wir heute leicht die
Notwendigkeit des Gegenteils: sie von außen
anzuleuchten. Letzteres ist besonders nötig
bei einem Gegenstand, bei welchem das
Darm-Stehen zu einer so schUngpflanzen-
haften Verstrickung führen kann, wie es bei
deutschem Wesen der FaU ist. Am
greifbarsten, eindeutigsten spricht es sich in der
deutschen Sprache aus. Diese Sprache ist
schwierig und schwer von außen zu erreichen,

ohne daß man sich ihr mit Haut und
Haaren verschreibt. Wer kann also jenen
unentbehrlichen Dienst des Anleuchtens
erweisen? Einer der zugleich innen und
außen steht. Ein solcher ist der Elsässer
Robert Minder. Er bringt weithin die
Vorbedingungen zu diesem gefährUchen
Unterfangen mit, wenn auch nicht ganz ohne
Bruch und Verwerfung der Schichten. An
ihm wird klar, daß das Drinnen und
Draußen nur den Sinn eines Hinein und
Hinaus, eines immer wiederholten Abstand-
Nehmens und sich wieder Identifizierens
haben kann, den Sinn des Kräftespieles
einer Atembewegung. Sie mit und ohne
WiUen, wie dies das Wesen der
Atembewegung ist, voUzogen zu sehen, als einen
unaufhörlichen, nicht immer bewußten
Kampf, unterhalb davon, daß dabei ohne
Unterlaß staunenswerte Massen von
Wissensstoff zutage gefördert, in Bewegung
gesetzt und hundertfach verwoben werden
— das ist das eigentlich Faszinierende an
den literaturgeschichtlichen Zergliederungen

und Zusammenfügungen dieses Mannes1.

Das erste ist, daß Minder unverwechselbar

deutsche Geistes-Dinge deutsch
beschreibt — daß er dabei notgedrungen
Dinge sagt, die man nur auf deutsch sagen
kann; und er kann es, sie werden ihm
Wort aus ihrem innersten Wesen heraus;

sie werden ihm das Wort, das einzig hier
Wortwerdimg ermöglicht und herbeinötigt.
Aber wie wird ihm nun? Er erfährt (der
Untertitel seines Buches heißt: «Erfahrungen

mit deutscher und französischer Literatur»)

an sich selbst einen verführerischen
Zwang. Es ist unentwendbar so, daß die
deutsche Sprache Wurzeln hat, und noch
lebende Wurzeln — und zuvörderst aus
ihnen sich selber heraufsaugt — welche
tief hinabreichen. Sie hat auf vieUeicht
einzigartige Weise dieses Webende, Schwellende,

In-sich-Wogende der Tiefe, dies von
heiligen Anfängen Umdämmerte und
Umwitterte, dies mit schweren Gliedern bei
den Müttern Wohnende. Mit solchen
Geschossen ihres Baus fast schaudernd zu
verkehren, daran kommt niemand vorbei,
der um hohe Kränze dieser Sprache ringt.
Wer sie beherrschen wiU, muß sich zuvor
von ihr beherrschen lassen. Aber nun! Er
begegnet dort vordringlich denjenigen,
welche sich da häusUch eingerichtet haben,
vergessen anderer Stockwerke und
Erhöhungen, und in diesen KeUern unerschöpflich

ein Getränk sich quellend finden, das
ihnen wie schwärzlicher feuriger Wein
erscheint — das aber in Wahrheit, umgekehrt

wie in Auerbachs KeUer, nicht Feuer,
sondern Bier ist. Damit detoniert aUes

Hochtrabende, was wir von dem Grund
der deutschen Sprache sagten, schnell und
jäh. Wir finden da die versammelt, welche
ihrer bloßen Zugehörigkeit platt vergnügt
und begnügt sind; die, welche nicht fertig
werden mit kurzangebundenem Lobpreis
und mit Heiligung der eigenen, noch nach
unten stilisierten National-Natur; diejenigen,

welche das Stammeln von unsagbaren
Tiefblicken als Schwulst im Stil des «Rings
der Nibelungen» mißverstehen; die sich
ihrer mit den priesterUchen Gebärden
falsch metaphysischen Geschwätzes zu
bemächtigen suchen; welche die Kunst

821



gelernt haben, mit einem Gewühl dunkler
Urgebärden nichts zu sagen. Dies alles
gehört noch genau zusammen mit einem
Umschlag ins Schwächliche oder ins Brutale

oder in beides zusammen. Minder,
davor aus blind anwachsender Umschlingung

durch die Sprache aufgeschreckt,
kann sich aus diesem Wissen um hundertfache

Zusammenhänge und aus seiner
Sprachredlichkeit heraus nicht genug tun,
das Treiben dieser Ungeister zu schildern
und zur Anzeige zu bringen.

Gibt es einen geraden Weg aus der
schlechten Gesellschaft heraus, welche die
Quelle der deutschen Sprache umlagert?
Es gibt einen, und gerade vermöge dieser
Sprache selbst. Sie ist auch ein fein, aber
klar organisiertes, sich scharf ins Objektive
distanzierendes Werkzeug, das jeder
sauberen, kalten Abgezogenheit fähig und
zugeboren ist. Sie hält einen nicht leicht
erschöpfbaren Schatz von schwebenden
und doch hell abgesetzten Stufungen, von
treffenden Distinktionen für jegliche
Anforderung der Sache bereit. Der Weg dorthin

ist schmal, manchmal nur ein abschüssiger

Grat, den zu begehen, ohne Gewicht
und Quellkraft der Tiefe zu verlieren,
Schwindelfreiheit und Selbstzucht
verlangt. Im höchsten Sinn haben das nicht
sehr viele fertig gebracht. Wen werden wir
nennen? Nur die, welche beider Ebenen
fähig, beiden verpflichtet sind, der gärenden

Fülle des Lebendigen und der straffen
Disziplin des Begrifflichen, können diese
gefährdete Sprache und ihre leicht
verstimmbaren Instrumente wirklich meistern,
können sie von ihrem Fuß hinauf zu ihrem
Gipfel geleiten und leiten. Vielleicht ist
geradezu eine spezifische wenn auch keineswegs

ausdrückliche Einheit von Dichterischem

und Gedanklichem, ja Philosophischem

dazu nötig. Wir denken an bestimmte
Partien aus Hegels früheren Schriften, an
Kepler, dessen herrliche Prosa lehrt, was
Deutschland ohne den 30jährigen Krieg
hätte werden können, an Jakob Grimm,
an Gottfried Kellers tief besonnenen
Erzählerton. Minder rühmt Clausewitz,
Moltke, Bismarck als deutsche Stilisten —
jeder davon wäre in eigenem Sinne einzu¬

rechnen. Sogar deutscher Rhetorik begegnen

wir da: Arndts «Geist der Zeit»,
vielleicht auch Adam MüUer. Doch das sind
nur obenhin aufgegriffene Beispiele.
Glücklicherweise gibt es noch manchen, der mehr
oder minder der schweren Aufgabe gerecht
geworden wäre.

Wie beantwortet Minder den Bruch,
den die deutsche Sprache da offenbart,
mitzumachen und zu überwinden verlangt?
So zunächst, daß er mit großem Zorn sich

von ihrer Untergrundsbewegtheit
verabständet und hinübertritt auf das französische

Erbe vernünftiger Klarheit. Rein
sprachlich und formal findet sich kaum
eine Auseinandersetzung dieser Dialektik
in seinem Aufsatzband. Sondern er spielt
den Gegensatz auf das — allerdings eng
damit verknüpfte — gesellschaftlich-poü-
tische Gebiet hinüber. Den Deutschen
billigt er die Innerlichkeit zu, die er am
stärksten im lutherischen Pfarrhaus
verwirklicht sieht — laß, o Welt, o laß mich
sein! Die Franzosen sieht er mit
Zivilcourage (die ja Bismarck den Deutschen
so ganz absprach), mit Kühnheit,
Charakter-Treue, Bürgersinn auf das Feld der
Ausformung und Vertretung des Geistes
in Gesellschaft und Staat hinausstreben.
Können wir ihn auf diesem Wege begleiten?

Was er da sagt, ist in den Grundzügen

zweifellos richtig; aber es ist in einer
Hinsicht nur die Hälfte der Wahrheit. Die
große Sternstunde der Menschheit etwa
zu Beginn der Französischen Revolution,
die handelt niemand diesem Volke ab. Sie

war nicht einfach rationalistisch unterbaut;
der ganze Heroismus, die Schönheit der
Vernunft wurden darin Gestalt und
Wirklichkeit — und Bild. An welches Bild denken

wir zuerst? Natürlich an «La
barricade» von Delacroix. Da ist eingefangen,
was herrlich ist wie am ersten Tag jener
Erhebung, herrlich wie das Weib auf der
Barrikade (dies, obwohl der pathetische
Arm nicht ganz richtig im Gelenk sitzt) —
hohe Vernunft, die ganz Sinnlichkeit, ganz
Schönheit geworden ist. Der Freiheit und
Größe dieser Gesinnung hat Deutschland
wenig an die Seite zu stellen. Daran ändern
auch die heutigen «Linksintellektuellen»

822



nichts, welche mit so viel Lärm das ganze
Geistesleben in die politische Stellungnahme

und den «engagierten» Protest
hineinzerren möchten. Aber «Im Innern
ist ein Universum auch» — und in ihm
haben die Deutschen Todesmut ohne
Ausweichen, Größe, Entschlossenheit
gezeigt vor einer Schau, welche die Franzosen

oft genug à l'usage des dames
abgebogen haben. Kleist, Hölderlin, Nietzsche
zerbrachen vor Ausblicken, vor welchen
die Vernunft überschnappt — das Wort
zeigt an, daß es notwendig ohne Schönheit
geschah. Wer da aufrecht blieb, war Schiller,

der den grausigen Stoff seines Schicksals

durch seine Philosophie bändigte.
Bild kann das nicht mehr werden — aber,
versuchen wir den Gedanken — vielleicht
Ton? Kann man Schiller mit Worten so
aussagen wie etwa die Coriolan-Ouvertüre
es tut?

Auf jeden FaU ist der Weg des
Französischen nicht der Weg des Deutschen.
Die aktivistische Engagiertheit ist als

Hauptgesichtspunkt in Sprache und
Literatur der Deutschen etwas, was leicht eine
ebenso schlechte Stilistik hervorbringt wie
die unterschiedslose Seins-Verherrlichung
der Gründlinge. Was hier geschwollen
wird zum Platzen, wird dort dünn zum
Versickern. Hat Minder das nie empfunden

bei Döblin, Sternheim, Heinrich Mann
— nur weil sie ihm politisch nahestehen?
Das «Goldene Tor» Döblins, die
Zeitschrift au service de la France, führte zu
Minders «Les AUemagnes»; über dieses
Buch möchten wir doch als bloßen
Zeittribut lieber schweigen. Das Dicke, Klebrige

des nur bei sich selbst Seienden und
das Gezerrte der ewigen Ja-Nein-Scheidung

können für den Deutschen höchstens
Ausgleich finden als dialektische
Polarisierung. Aber die Dialektik führt natürlich
nie zu wirklicher Synthese; die Art des
Deutschen bleibt schließlich doch vorwiegend

mit einem Akzent der Einseitigkeit
beim ungeschiedenen Seinshaften. (Hoffentlich

weiß aber der Deutsche daneben nun
ein für allemal, daß Vernunft und Demokratie

kein seichter Aufkläricht sind,
sondern ein Damm gegen alle heraufbrechen¬

den Dämonien des Seinshaften, der nie
geschwächt werden darf.) Die Völker bleiben

eben aufeinander angewiesen — auch

zur Kritik.
Die Zweiseitigkeit aller elementaren

Stellungnahmen ist da noch schlagkräftiger
aufzuweisen. Die Franzosen haben sich
für das Politische entschieden. Sie haben
auch rein geistige, ideologische Bewegungen
von letzter Würde und Tragweite hingestellt

(wenn auch in diesem Falle nicht
hervorgebracht), die Aufspaltung
drohenden, aber dann nicht in ihren eigenen
Ebenen sachUch widerlegt, sondern
schonungslos der kartesischen Eindeutigkeit
von Frankreichs Antlitz, seiner Einheit,
Macht und politischen Lebensfähigkeit
geopfert und dafür zerstört und ausgerottet.
Es waren dies das Albigensertum, der
Templerorden, das Hugenottentum nebst
der Camisarden-Bewegung, der Jansenismus,

der Quietismus. Frankreich hat den
Protestantismus in den eigenen Grenzen
blutig verfolgt und gleichzeitig jenseits
derselben als außenpolitische Schachfigur
eifrig unterstützt. Es hat unter Combes die
französischen katholischen Orden verfolgt
und zu gleicher Zeit als Träger französischer

Sprache und Kultur im Morgenland
und sonstwo eifrig unterstützt. Deutschland

hat die autonomen weltanschaulichen
Positionen bis zum Unsinn zu Ende
gedacht, durchgeführt und sich auswirken
lassen, ohne jede Rücksicht auf Staat,
Gesellschaft und Lebensnotwendigkeit. Es
hat ihnen zu Ehren im Dreißigjährigen
Krieg einen spektakulären, nie überwundenen

Selbstmord vollzogen. Welche Art
wird man vorziehen?

Immer wieder zeigt sich, daß jedes
wesentliche Ding seine eng verknüpften
Licht- und Schattenseiten hat. Heidegger
ist nicht gerade ein guter Ansatzpunkt für
diese Einsicht. Minder stellt (Seite 253/4)
die «Aura, Willensstärke und geistige
Besessenheit, die von Heidegger ausging»,
neben das «Fluidum, das eine bunt gewürfelte,

mondäne Zuhörerschaft im CoUège
de France empfand, wenn Bergson, mit
leicht geschlossenen Augen an die Wand
gelehnt, fließend und ohne jede Notiz seine

823



Philosophie vortrug». Der Leser kann
nicht verfehlen, zu bemerken, daß diesem
Satz eine geheime Spitze gegen das deutsche

Publikum innewohnt, das sich gern
auch mit Alkohol geringerer Zuträglichkeit

berauscht, während das französische
die Clarté, die Formkultur als suggestives
Element empfindet. Da ist sicherlich etwas
daran. Andrerseits ist hier an die
dialektischen Bedenken zu erinnern, welche
André Gide gegen die allzu einbahnige
Clarté erhob. Bergson (ein Wahlfranzose)
war gewiß ein blendender, klarer Stilist,
aber sein Begriffsapparat war, man möchte
fast sagen, zu klar und bUeb für eine
Lebensphilosophie zu einbahnig. Die
Deutschen, welche mit diesem Proteus einige
Erfahrung besaßen, brachten es durch
Georg Simmel immerhin zu dem krönenden,

organisierenden Begriff der
«Selbsttranszendenz des Lebens» — jener Koinzidenz

der Entgegengesetzten, bis zu welcher
die Lebensphilosophie getrieben werden
müßte, um wenigstens den möglichen Grad
an begrifflicher Klarheit zu gewinnen.
Übrigens sagte Simmel, der ein bescheidener

Mensch war, in seiner pointierten
Art, er sei es zufrieden, daß Bergson mehr
sei als er, aber nicht zufrieden, daß er selbst
weniger sei als Bergson. (Damals hatte er
jenen abschließenden Begriff noch nicht
gefunden.)

Solche Einseitigkeiten Hessen sich
sattsamer als irgendwo an der Sprache
aufweisen. Wir hätten es gerne gehabt, wenn
Minder die Kritik, die ihm am Herzen
liegt, weniger auf dem Gebiet der Ideen
als auf dem der Sprache, welchem sein
wissenschaftlicher Auftrag gilt, ausgetragen

hätte. Er hätte sie auch da vollgültig
betreiben können, ja noch beweiskräftiger.
Das zeigt sein Aufsatz gegen Heidegger.
Aus dessen Sprache könnte man vieUeicht
schon erschließen und aufweisen, auf
welche primitive Weise dieser Geist dem
Nationalsozialismus auf den Leim gehen
mußte — ohne auf die Inhalte einzugehen
und mit überreichUchen Zitaten unfaßlich
schlichten Hitler-Kitsches das Papier zu
schwärzen. Und die bedingte Reverenz,
welche Minder zum Schluß noch dem

Philosophen Heidegger erweist, vermögen
wir ihm nicht nachzumachen. Vielleicht
auch kommen wir da nur nicht genug über
jene Bekenntnisse zu einer «Großen Zeit»
hinweg (die unter anderem ein tief verkehrtes,

ja wesenloses Denken verraten) — um
an den eigentlichen Tiefsinn der Ideen
heranzukommen

Minder behandelt Heidegger als einen
typischen Meßkircher. Dieses Städtchen
aus dem südöstlichsten Baden hat neben
Heidegger noch Conradin Kreutzer und
den «Meister von Meßkirch»
hervorgebracht (den man von Zürich aus am
besten in der fürstlichen Galerie von
Donaueschingen studieren kann; er war
für die Fürstenberger tätig; das Bild in
der Meßkircher Pfarrkirche ist unbedeutend).

Es braucht für Minder natürUch nur
eine solche Themastellung, welche man
ihm noch unvergleichlich zufälliger zuwerfen

könnte, damit er nach kürzestem
Besinnen aus seinem unerschöpfüchen Wissen
und seinem zu jedem wesenhaften Spiel
aufgelegten funkelnden Geiste eine kleine
Welt von Quer-Verbindungen herauszu-
spinnen und uns durch dieses Netz ein
farbiges Zeitspektrum erblicken zu lassen
vermöchte. Auch dieses polarisiert sich in
die bösen und die guten Seiten des Meß-
kirchertums. Für die gute Seite steuern
wir (stolz, auf etwas von Minder nicht
Beachtetes gekommen zu sein) Johann
Nikolaus Spiegel und Matthäus Peusch
bei, jenen als wahrscheinUch, diesen als
sicher in Meßkirch Geborenen — die
Schöpfer der schönsten Rokoko-Dekoration

der Schweiz, nämlich in der Klosterkirche

Muri. Von der Meßkircher massa
perditionis führt Minder aus der
rechtmäßigen Vergessenheit zunächst einen
Blut- und Boden-Mann, den blutlosen und
bodenlosen Romanschriftsteller Anton
Gabele vor, ferner den gleichfaUs glücklicherweise

entschwundenen Freiburger
Erzbischof Conrad Gröber; dazu rafft er noch
Kolbenheyer, Hermann Burte und Wilhelm
Schäfer — der dieses Los doch wohl nicht
ganz verdient hat. Auf die guten Seiten des

Weltbürgertums und französisch
angehauchter Vernünftigkeit zieht er durch

824



freundliche Überredung Johann Peter
Hebel, den Heideggers wuchernde Sprach-
Wasserpflanzen (in einem neueren
Aufsatz) gefährlich zu umklammern und
einzufangen versucht hatten. Ein Bravourstück,
diese Rettung eines in seiner Mundart
meisterlichen Heimatdichters für eine Art
Gegenseite: und da kann denn natürlich
eine grundsätzliche Besinnung über dieses
anscheinende Paradox nicht fehlen.

Minder bejaht «Kolorit und Frische»,
welche Ausgang von der Mundart zu
verleihen vermag; aber er verlangt, daß der
Dichter darüber hinausgehe zu rationaleren
Vorwürfen, ja zur «sozialen Darstellung
und Anklage». Gefährlich ist aber, wenn
Minder in diesem Zusammenhang geltend
macht, daß «die Dichter und Denker ganzer

Epochen ohne Schaden auf ihre
Nationalsprache zu Gunsten einer
übergeordneten Weltsprache verzichtet haben»
— auch Dichter. Friedrich den Großen
scheint er nicht zu den Dichtern zu rechnen;

denn als solcher wäre er als ein
französischer Aufklärer dritten Ranges in
Betracht gekommen und daher ohne
Beweiswert. Aber er spielt dann die Dichter
der Afrique Francophone mit ihren «z. T.
noch urtümlichen dichterischen Visionen»
aus gegen das «Alemannentum der
Schwarzwaldbauern des 20. Jahrhunderts»
als ein «längst Genormtes, von
Volkskundlern und Heimatdichtern zerebral
Aufgebauschtes und kommerziell propagiertes

Kunstprodukt». Es ist klar, daß
hier die deutsche Schweiz sich getroffen
fühlen und aufhorchen wird — vor allem
aber geistert zwischen den Zeilen die
Elsaßpolitik Frankreichs —, die Minder
aus diesem ganzen Zusammenhange heraus
noch einmal zu überprüfen gebeten wäre.
Aber ihn darüber direkt zu befragen wäre
natürUch unhöflich.

Was soll man von diesen Aufstellungen
denken? Dies, daß da wohl nicht, wie
Minder glaubt, die Dinge unter einen
allgemeingültigen Hut zu bringen sind. Wenn
das Wesen der deutschen Sprache, wie
oben angedeutet, verlangt, daß von unten
bis oben im Sprachleben eine stetige
Verbindung, ein Austausch, ein Zusammen¬

wirken stattfinde, so müssen im deutschen
Raum die Mundarten nach Kräften erhalten

bleiben, Reinheit und Stärke bewahren.

Das ist zu oft bekräftigt worden, als
daß wir uns darüber verbreiten müßten.
Allerdings ist eine Störung des

sachgemäßen Verhältnisses da nicht allein von
Seiten des Rückgangs der Mundarten zu
befürchten und drohend, sondern auch
anders herum. Das ist mindestens für die
deutsche Schweiz aktuell und hier gut zu
studieren. Wo die Mundart glaubt, sich
völlig selbständig machen zu können, wie
das hier wenigstens gefühlsmäßig in den
mehr kleinbürgerlichen Schichten der
Bevölkerung lebt, da wird die Mundart
angesichts der Unmöglichkeit dieser
Verselbständigung beginnen, sich mit einem
gewissen Ressentiment gegen die
Schriftsprache zu durchdringen. Und damit
entartet die Mundart auch. Die sinnlose, aber
immer wiederholte Behauptung, die Mundart

habe das Gemüt gepachtet und die
Schriftsprache sei dagegen kalt, tot,
unplastisch und abstrakt, drängt die Mundart

nach zwei polarisierten Richtungen aus
ihrer RoUe. Auf der einen Seite will sie
dann das Bodenständige, Erdige, Herzhafte,

Holzschnitthafte übertreiben und
verfäUt darüber einfach ins Rohe, wo nicht
ins Vulgäre. Im Elsaß wurde kürzlich eine
bereits ältere Denkschrift des (natürlich
fest auf dem Boden der Pariser Politik
stehenden) bischöflichen Ordinariats
bekannt, welche den Einfluß der Pariser
Sprachpolitik auf die Dienste der Sprache
für den Gottesdienst, Beichte usw. prüfen
wollte. Das allgemeine Absinken des

Ausdrucksvermögens, das da in Übereinstimmung

mit jeder ernsthaften Beobachtung
festgestellt wurde, geht nach einigen
Zeugnissen von Pfarrern einher mit einer deutlichen

Barbarisierung auch der Mundart, mit
allen unausbleiblichen Rückwirkungen auf
den Volkscharakter. Es ist eben falsch zu
glauben, die Mundart könne heute ohne
Schriftsprache gedeihen. Sie braucht in der
modernen Zivilisationswelt Formgebung
und Schutzgewährung durch die
Hochsprache, um nicht zu verrohen und
unerträglich primitiv zu werden. Wenn aber

825



andrerseits die Mundart sich nach oben
selber abzusichern und die Rolle der
Schriftsprache für abstraktere Gegenstände
zu übernehmen trachtet, so gerät sie in eine
papierene Auslaugung, welche ihr
Erstgeburtsrecht im Gebiete des Konkreten
und Farbigen für das Linsengericht einer
unsachgemäßen Zuständigkeitsausdehnung
leichtherzig hingibt. Die weitere Wirkung
ist hier dann auch noch eine Verschlampung

des eigentlichen Denk-Vermögens,
weil in der Mundart die feinen und scharfen

Distinktionen der Schriftsprache nicht
möglich sind. Man kann solche Studien
alle Tage am Schweizer Radio treiben.

Wir sind hier ausführlicher geworden,
weil diese Probleme in der Schweiz, ebenso
drängend wie gerne verdrängt, von
aUgemeiner Bedeutung sind. Betreffs des
Französischen können wir uns kürzer fassen —
einfach weil die entsprechenden,
spiegelverkehrten Verhältnisse da uns fast
undurchschaubar sind. Minder hat recht,
wenn er sagt: «Seit Jahrhunderten gehen
große Literaturen wie die französische nicht
von der Mundart aus, wie das in Stämme
aufgegliederte, zentrifugale Deutschland,
sondern von der literarischen Hochsprache,
wie sie sich in den politischen Zentren
herausgebildet hatte» (Paris). «In der
französischen Sprache hat sich neben dem
jeweiligen Dialekt die literarische
Hochsprache richtunggebend durchgesetzt und
ein allgemeines Sprachniveau geschaffen,
das viel Originelles zwar eingeglättet haben
mag, dafür aber auch eine ungleich
robustere Widerstandsmögüchkeit gegenüber

der ungezügelten Invasion einer radikal

technisierten Welt an den Tag legt.»
Zu berichtigen ist daran nur das «neben»;
denn die Mundarten verschwinden in
Frankreich noch viel schneller als in
Deutschland; und was da heute noch in
einer mehr oder minder schwachen Gegenwehr

steht, sind nicht Patois, sondern
Sprachen, gegen die ein robuster Angriffskampf

seitens der Regierung geführt wird :

das Flämische, das Bretonische, das
Baskische, das Katalonische, die Langue d'oc.
Gewonnen ist dieser Kampf in Elsaß-
Lothringen und in Korsika, wenigstens

insofern als hier die Sprache mit geringen
Ausnahmen bereits unter die Schwelle des

Mundartlichen zurückgedrängt ist.
Auch Minder gibt keine genauere Analyse,

wie die normierte Hochsprache nun
von der technisierten Sprache sich in der
Richtung einer neuen Konkretheit und
Sinnenhaftigkeit absetzt. Das ältere
Französisch bis 1600 ist sehr sinnenstark und
gedrungen. Dann kommt die große Reform
aus dem kartesischen Geiste, welche
rücksichtslos in die Substanz dieser älteren
Sprache hineinschneidet und um des
Ideals der Einheit, Reinheit, Feinheit willen
aUes «Gotische», aUes Quellende und
Wuchernde wegtrennt. Daß damit Wichtiges

verloren ging und blieb, ist unleugbar.

Aber durch einen merkwürdig
paradoxen Ablauf gewinnt das Französische
tatsächlich eine Art neuer Sinnlichkeit.
Vermittelst der radikalen Trennung von
Geist und Natur, die Descartes vorgenommen

hatte, wurde die letztere unter die
Schwelle höherer, sozusagen philosophischer

Besinnung zurückgetrieben und
konnte dadurch in vieler Hinsicht sich
unüberwachter entfalten als in Deutschland,

wo sie weltanschaulich anerkannt
und dialektisch gleichgestellt wurde (Schillers

Philosophie!) und gerade durch diesen
Prozeß dem Eiseshauch des abstrakten
Geistes schutzloser preisgegeben war.
Vielleicht hängt es damit zusammen, wenn die
französische Malerei Geistigkeit und
Sinnennähe auf gänzlich unkonstruierbare,
spezifische Weise vereinigt. Vielleicht hängt
es auch damit zusammen, daß der
französische Erzählstil seine abstrakte
Verstandesklarheit mit einer feinstufigen Dichte
des Konkreten vereinigt. (Die Versinn-
lichung wird auch für die Lyrik behauptet,
doch vermag unsere Empfindung da nicht
zu folgen.) Es ist klar, daß eine solche
Sprache sich nicht aus den Wurzeln heraufbilden

muß, die sie überhaupt nicht hat.
Der Versuch von Ramuz, auf eine eher
germanische Weise die fehlende Mundart
in seinem sprachUchen Kosmos durch ein
erdgefärbtes Französisch teils regionaler
Tönung, teils eigener Erfindung zu ersetzen,
blieb ein großartiges, aber einmaliges

826



Experiment, das Frankreich nicht ratifiziert

hat. — Aber das aUes beweist andrerseits

nichts gegen den Weg der deutschen
Sprache; und Minder fordert ihr zu
ungeduldig den französischen Weg ab, obwohl
er sie auf ihrem eigenen Pfad meisterhaft
zu handhaben und sich von ihr tragen zu
lassen weiß.

Mit einer Ausnahme. Wir wissen, daß
wir seinen UnwiUen hervorrufen, wenn uns
öfters ein Übermaß von überflüssigen
Fremdwörtern in seinem sonst so feinfühligen

und instinktreichen Stile stört. Ist
der Eindruck zu erwahren, daß er gerade
dann, wenn er sich unwillig vom Deutschen
Abstand schaffen will, mit einem wahren
Salvenfeuer von Fremdwörtern antwortet?
Da er trotzdem gelegentlich einen gehobenen

und poetisch angehauchten Stil
umwirbt — und auch erreicht — ist dieser
Zug doppelt störend. Wir denken da an
eine Äußerung von Max Rychner: ein
solcher Stil stoße die Fremdwörter aktiv
von sich und hinaus, wie der Organismus
einen Fremdkörper. (Daß sie
kennzeichnenderweise dafür keine Empfindung hat,
ist ein großer Einwand gegen die moderne
Lyrik.) Selbstverständlich ist heute im
Deutschen nicht mehr ohne Fremdwörter
auszukommen; Trägheit und Schwäche des

berechtigten sprachlichen Selbstgefühls hat
die deutsche Sprache um eine umfassend
bildende Verrichtung gebracht, die durchaus

in ihr lag. Die Selbstversorgung einer
tiefen und hohen Ursprache im schönsten
Sinne ist seit dem Griechischen nicht mehr
möglich geworden. Viele Fremdwörter im
Deutschen erwachsen noch heute nur auf

Trägheit, auf Snobismus, auf Einspruch
gegen den NationaUsmus der Hitlerzeit.
Andrerseits darf keine Schattierung der
Empfindung und des Begriffes verloren
gehen, nur damit ein Fremdwort erspart
werde. Aber wer scharfen Sinn hätte für
solche Schattierungen und in das Leben
der Sprache hineinzuhorchen wüßte, in
die Baugesetze der Sprache sich hineinzudenken

vermöchte, der könnte ihr noch
heute viele Bildungen abgewinnen, die
nichts «Tümelndes» hätten, nichts an den

Haaren Herbeigezogenes, und dabei manche

Blockierung des strömenden Sprachgeistes

auflösen würden, manche Prothese
wegwerfbar machen würden. Warum auch
soll dem Deutschen da ein Recht vorenthalten

bleiben, das man so viel kleineren
Sprachgruppen bereitwillig zubiUigt, die
heute alle eifrig, oft vielleicht aUzu eifrig
nach Selbstversorgung streben? Natürlich
stellt sich für das Französische diese Frage
überhaupt nicht; die paar deutschen
Fremdwörter sind nur Schönheitspflästerchen,

die wenigen angelsächsischen
Eindringlinge können mittels des de Gaulieschen

Schwunges leicht hinausbefördert
werden. So dürfen wir von Minder, dem
verständnisvoUen Freund und Meister der
deutschen Sprache, erhoffen, daß er diese

Frage noch einmal abseits der Politik
überdenke.

Erich Brock

1 Robert Minder, Dichter in der Gesellschaft.

Insel-Verlag, Frankfurt am Main,
1966.

KUNST DER BEGEGNUNG

Zu Luis Diez del Corral: «Asiatische Reise»

Reisen bedeutet in hohem Maß ein
Sichoffenhalten-Können für das Fremde, eine
Bereitschaft zur Begegnung. Es ist eine
geistige Haltung, die ihre Wurzeln nicht nur
in der europäischen «cupiditas rerum no-

varum», sondern auch im Historismus
besitzt.

Asiatische Reise, die Betrachtungen über
Ostasien des Dozenten für politische
Wissenschaften an der Universität Madrid,

827



Luis Diez del Corral, Schüler und Freund
von Ortegajy Gasset, ist ganz aus dem
fruchtbaren Moment der Begegnung heraus
geschrieben worden1. Das läßt sich noch
genauer sagen: Das Buch entstand in
Augenblicken blitzerhellter Einsichten, der
Intuition in das Fremde, wenn es zum
erstenmal in den Bereich des Eigenen tritt.
Auch der Vergnügungsreisende kennt diese
Sekunden; meist zeichnet ja die ersten Tage
in einem fremden Land eine ungewohnte
Luzidität für das wesenhafte Anderssein
unseres Bewußtseins aus. Diese Enthüllungen

finden uns jedoch selten bereit, auf sie

zu achten oder sie gar zu verarbeiten; sie
zucken so schnell vorüber, daß in uns
meist nur ein Gefühl des Befremdetseins
nachhallt und wir sehr bald nicht einmal
mehr gewiß sind (wenn wir es je waren),
wodurch unser Befremden erregt wurde.

Man müßte demnach lernen, das ins
Eigene ragende Fremde ins Bewußtsein zu
erheben, dauernd zu objektivieren. Dies
Befremden, einmal zur Gewohnheit
geworden, wäre echte philosophische
Haltung. Hierin erweist sich nun Diez del Corral

als glänzender Schüler seines älteren
Freundes, auch wenn sein Denken sich
weniger auf die Objektivierung der menschlichen

Existenz als gewisser, von der unsri-
gen grundverschiedener Existenzweisen
richtet.

Der geistige Ort unseres Reisenden wird
— wieder steht Ortega y Gasset im Hintergrund

— von der Hegeischen Philosophie
bestimmt. Nur verschwimmt jetzt der
Osten nicht mehr als zweitrangige und
überlebte Möglichkeit, bestenfalls als
Vorstufe zu einer immer umfassenderen Be-
wußtwerdung des Weltgeistes im Hintergrund.

Eigene Bescheidenheit und die
eingehende Kenntnis der wichtigsten modernen

Ostasien-Forschung halten Diez del
Corrals Denken in einer Schwebe, die sich
in den besten Momenten zu einer
Gedankenbrücke zwischen Ost und West festigt.
Damit ist schon gesagt, daß der Autor
trotz seiner geistigen Herkunft aus dem
Idealismus nie jenem drohenden Irrtum
normativer Beurteilung verfällt, die immer
gern in ein Aburteilen ausartet.

Was ist konkret aus diesem Reisebuch
zu gewinnen? Ein aufgeklärtes, oft
befreiend helles Bild Ostasiens, jenseits der
Hungersnöte, Guerillakriege, Glaubensund

Rassenprobleme und auch jenseits der
Massenhysterie. Ein tief unter den poUtischen

und wirtschaftlichen Vordringlichkeiten

begrabenes, aber dennoch
lebenswahres Porträt mit uralten Zügen. Der
Porträtist hält sich von jeder Berichterstattung

(der durchaus nicht die brennende
Aktualität und bittere Notwendigkeit
abgestritten werden soll) mit Absicht fern.
Sein Blick sucht das Lebens- und
Kraftzentrum, das die Bewegungen auf der Haut
bestimmt. Es geht ihm um die Erkenntnis
fremder Wesenheiten.

Eine 1961/1962 unternommene Reise
führte den Autor zuerst nach den Philippinen

(S. 7—44), hierauf nach Japan
(45—163), Hongkong (164—172), Angkor
(173—190), Bangkok (191—206) und endlich

nach Indien (207—264). Die wichtigsten

Stationen sind also die PhiUppinen,
Indien und Japan, dem ungefähr die Hälfte
des Buches eingeräumt wurde.

Luis Diez del Corrals große Begabung
ist die Intuition; und durch die Intuition
soll ja der philosophische Reisende seine
innere Befremdung und Bewegung in
Erkenntnis verwandeln. Das Zuströmen der
intuitiven Einsichten ist für den Autor ein
so beglückender und schöpferischer
Vorgang, daß er sich auch eine künstlerische
Form schaffen muß. Das Buch ist in einer
ebenmäßigen, oft glänzenden Prosa
geschrieben, die selbst im deutschen Text
noch durchschimmert, obwohl der Übersetzer

Henri Holz-Fay, wie das heute meist
der Fall ist, offenbar viel zu schnell arbeiten
mußte.

Doch soll auch die Schwäche dieser
Sehweise nicht verschwiegen werden. Ein
paar Mal wird ein mit impressionistischer
Deutlichkeit dargestelltes Detail durch die
intuitive Ausschöpfung überfordert und
gleichsam zum Verschwinden gebracht.
Zwei Kapitel bleiben auch bei erneuter
Lektüre unheimlich durch den Leerraum,
der in ihnen jeder Spekulation offen steht :

Das fünfte über die «Diagonale von To-

828



kio», wo eine durch den kaiserlichen Park
gelegte Prachtstraße und ihreVerlängerung,
der Tokio-Turm, und das sechzehnte über
«Technik und östliche Kultur», wo eine
Liftkabine zum Ausgangspunkt der
zweifellos brillanten Ausführungen dienen. Die
Mängel der Methode treten bezeichnenderweise

an den SteUen auf, wo westliche
Zivilisation das östliche Substrat weitgehend
verändert und damit verunklärt hat, wo
also aus vorwiegend modernen
Lebensäußerungen auf ein andersgeartetes
Zentrum geschlossen werden müßte. Diese
(sehr fruchtbare) Analyse von
Kulturdurchdringungen erfordert jedoch mehr
Raum und eine größere Vertrautheit mit
dem Alltäglichen. Die gleichsam liebende
Intuition bewährt sich vor allem am unver-
mischten Stoff.

Auf den Philippinen sind es die
religiösen und missionarischen Grundlagen
der spanischen Kolonisierung, die uns
geschildert werden, das Evangelisationswerk,
auf dem offenbar in viel höherem Maß als
etwa in Mittel- und Südamerika die
endgültige Besitzergreifung beruhte. Erst von
den philippinischen Klosterzentren, den
abgelegensten Außenposten des
katholischen Weltreichs her, läßt sich der mächtige

Kraftstrom der Gegenreformation
richtig ermessen. Die ernstliche Hingabe an
eine durch die militärische Eroberung
gestellte Forderung äußert sich wirtschaftlich
in jahrhundertelangen Menschen- und
Materialzuwendungen des europäischen
Mutterlandes.

Diesem Beispiel nachhaltiger
Durchdringung steht Japan gegenüber, das in der
zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts aus
eigenem Antrieb gierig jede zivilisatorische
Errungenschaft Europas übernimmt, sich
aber seit etwa 1610 unter der Herrschaft
der Diktatoren aus dem Hause Tokugawa
hermetisch abriegelt. Ein einziges Inselchen
vor Nagasaki blieb als Guck- und Luftloch
erhalten, durch das einige Unruhige und
heroische Geschäftemacher mit den
Holländern einen prekären Kontakt aufrecht
erhielten. Die Folge dieses politischen
Gewaltaktes war die Ausbildung der
eigenartigen Kultur des 17. und 18. Jahrhun¬

derts, die heute auf vielen Gebieten den
bleibenden Beitrag Japans an die in
Bildung begriffene Zivilisationskoine
ausmacht. Im dreizehnten Kapitel entwickelt
der Autor auf kleinstem Raum eine
Philosophie der in Holz (Japan) und der in
Stein (Europa, Indien, China) bauenden
Zivilisationen. Ein anderes Kapitel gilt der
Rahmenlosigkeit der japanischen Kunst.
Sehr wichtig scheint auch die Allgegenwart
des wilden Waldes. Er reicht an den Küsten
oft bis ins Meer und im Landesinneren
immer bis an die Ränder der intensiv
bebauten Reispflanzungen heran, ohne daß
sich eine extensiv genutzte Zone, etwa
Weideland, dazwischen schöbe. Der Wald
erhält ein Gegengewicht in der «unvorstellbar

vermenschlichten Erde», «wo das

Landgut tatsächlich zur Kategorie des

Gartens erhoben worden ist».
Der Aufenthalt in Hongkong ist

überschattet von der unheimlichen Unsicherheit

über das, was jenseits der Grenzen
der Kronkolonie vorgeht.

Nur von der Vergangenheit handeln die
Seiten über Angkor; hinter diesem eher
dunklen Bild einer theokratisch-absolu-
tistischen Despotie leuchtet die thailändische

Gegenwart um so heller. Als
einziger Staat von tropisch Asien ist Thailand
nie Kolonie gewesen. Die InteUigenz und
selbstverständliche Leichtigkeit, mit der
sich der Thai-Staat nach seinem
Zusammenbruch während der burmesischen
Invasion im 18. Jahrhundert neu und unter
aufgeklärten Fürsten nach europäischem
Vorbild konstituierte, ohne sich doch von
seinen buddhistischen Wurzeln
abzuschneiden, scheint eine für Südasien
beispielhaft verwirklichte Möglichkeit der
Modernisierung zu sein.

Zum Eindrücklichsten in Diez del Corrals

Betrachtungen gehören die letzten
sechzig Seiten über Indien. Am Anfang
steht eine Schilderung der riesigen
kolonialen Ameisenstaaten der muslimischen
Eroberer, die meist von Demi oder einem
andern in der Nähe der Wasserscheide von
Indus und Ganges gelegenen Zentrum aus
regiert wurden. Eine starke Impression
gelingt im Kapitel über «Das absolute

829



Ackerland». In dem jahrtausendealten
Erdstaub der indischen Tiefebenen sind die
seit unzählbaren Generationen
immergleichen Tätigkeiten und Vorrichtungen zu
einer Art Naturgesetz versteinert. Mit der
Reflexion über hinduistische Religiosität
(«Benares im Nebel») erreicht das Buch
seinen lyrischen Höhepunkt. Endlich leiten
die Kapitel über das Verhältnis von
Mensch und Wildtier in Indien, wo eine
für den europäischen Geist unfaßbare
telepathische Verständigung zu wirken scheint,
und über Indien und Europa, besonders das
britische Empire, wieder an den Ausgangspunkt

der Reise zurück und beschließen
zugleich das Buch.

Wo immer man diese kulturgeschichtlichen

Betrachtungen aufschlägt, wird man
durch Zustimmung, Ablehnung oder
einfach durch staunendes Erkennen aus der

Starre meist grundfalscher und oft
leichtsinniger Gewohnheitsvorstellungen
aufgerüttelt. Asiatische Reise ist eine
wohlgelungene Einführung; die von FaU zu Fall
in Fußnoten angeführte und vom Autor
verarbeitete Literatur sichert das Buch
meist gegen willkürliche Interpretationen
ab. Es empfiehlt sich als eine erste
Verständnisgrundlage, von der aus mit Gewinn
und einiger Leichtigkeit detailliertere
Studien gemacht werden können.

Ernst Halter

'Luis Diez del Corral, «Asiatische
Reise». Kulturgeschichtliche Betrachtungen

über den Fernen Osten. C. H. Beck,
München 1967. Erschienen als Band 46
der Beck'schen Schwarzen Reihe.

830


	Bücher

