
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 47 (1967-1968)

Heft: 7

Artikel: Tierdarstellungen in der deutschen Dichtung des Mittelalters

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tierdarstellungen in der deutschen Dichtung des Mittelalters

MARIA BINDSCHEDLER

Die folgende Studie bezweckt nicht in erster Linie, einen Beitrag zur
Geschichte der literarischen Gattungen, etwa der Tierfabel oder des

Tierepos, zu liefern. Solche gattungsgeschichtliche Untersuchungen Uegen unter
anderem vor in der auch für den Germanisten aufschlußreichen Arbeit des

Romanisten H. R. Jauß: «Untersuchungen zur mittelalterlichen
Tierdichtung»1 und in der Abhandlung von H. de Boor: «Fabel und Bîspel»2.
Die hier folgenden Ausführungen wollen vielmehr aus ganz verschiedenartigen

Gattungen mittelalterlicher deutscher Dichtkunst Beispiele
herausgreifen, in denen Tiere dargestellt werden, und somit auf die literarisch
gestaltete Tierwelt als solche hinweisen. Eine Auseinandersetzung mit
verschiedenen Auffassungen von der Entstehung der deutschen Tierfabel kann
zwar in diesem Zusammenhang nicht umgangen werden; aber sie ist nicht
Selbstzweck. Eher soll mein Versuch als Teil einer «Phänomenologie der
Tierwelt» betrachtet werden, wie sie in den Zeugnissen der mittelalterlichen
Dichtkunst lebt.

Die mittelalterliche Tierwelt gliedert sich in zwei Haupt-Gruppen. In der
ersten finden sich Tiere, die nur in der menschlichen Phantasie bestehen ; in
der zweiten solche, die auch in der Natur vorkommen. Zu der ersten Gruppe
gehören etwa die Einhorne (der Begriff der geheimnisvollen Eins soll uns
daran hindern, den nach Duden richtigen Plural «Einhörner» zu gebrauchen
und diese Tiere damit sprachlich in die Nähe der naturwirklichen Nashörner
zu stellen), Greifen, Basilisken, Drachen (wobei letztere in vorzeitlichen
Riesen-Reptilien ihren realen Hintergrund haben mögen), Sphinxe, Sirenen
usw. Diese Phantasie-Tiere sollen uns in unserem Zusammenhange nur
am Rande beschäftigen. Es sei immerhin vermerkt, daß die neuere Dichtung,
abgesehen von Goethes Klassischer Walpurgisnacht, sich auch heute
wieder dieser Fabelwesen bemächtigt hat, so in den seltsamen Essays des

argentinischen Dichters Jorge Luis Borges, die in der deutschen
Übertragung den Titel haben: «Einhorn, Sphinx und Salamander»3. Den
Phantasie-Tieren könnte eine eigene Arbeit gewidmet werden, die mehr in

694



den Bereich des Psychologen gehörte. Denn diese Tiere geben weniger
Aufschluß über das vom Dichter gesehene Tier-Reich, als über den
Menschen und seine unerschöpfliche Traum- und Phantasiewelt.

Die Gruppe der in der Natur vorkommenden Tiere konnte für den
mittelalterlichen Menschen wiederum auf dreierlei Weise «wirklich», das
heißt wirkend, wirksam, tätig und bedeutungsvoll sein: 1. Auf Grund ihres
Verhaltens in der Natur (das ist die Form der «Wirklichkeit», die wir in
unserer Zeit allein gelten zu lassen geneigt sind), 2. im moralischen Sinne,
3. auf metaphysische Weise.

Alle drei Auffassungen, zusammen mit der Kunde von rein phantastischen
«Natur-Wesen», sehen wir vereinigt in dem aus orientalischem, spätantikem
und frühchristlichem Lehrgut verschmolzenen mittelalterlichen «Physiolo-
gus». Dieses Buch ist uns in zahlreichen Varianten überliefert, sowohl in
griechischer und lateinischer Sprache 4, in den verschiedensten Volkssprachen,
in Prosa und in Versen5. In ihm verschmelzen gelegentliche wirkliche
Beobachtungen an Tieren mit übernommenen sagenhaften Eigenschaften der
wirklichen und der phantasiegeborenen Tierwelt, wobei dann alle diese

«Eigenschaften» moralisch oder heilsgeschichtlich oder in beiderlei Sinne
ausgelegt werden. In manchen Fällen erscheint der «Physiologus» dem
modernen Betrachter eher wie eine Karikatur der symbolischen Auslegungsweise,

da manche Deutung des tierischen Aussehens oder Verhaltens uns
heute gänzlich aus der Luft gegriffen zu sein scheint. Doch nicht ÜberaU
ist die Beziehung zwischen Tier und symbolischer Bedeutung uns Heutigen
unverständlich geworden; und in jedem Falle ist das Bestreben eines
mittelalterlichen Autors, sich über die tierische Gestalt und Verhaltensweise
überhaupt Gedanken zu machen, bemerkenswert. Eine Ahnung von der alle
Lebensformen durchwaltenden Sympathie gibt sich hierin, wenn auch oft
unbeholfen, kund. Diese Ahnung drückt sich auch in den kostbaren
bildlichen Darstellungen von Tieren, etwa in der mittelalterlichen Plastik und
Buchmalerei aus: in Werken, die das als Typus Faßbare und zunächst
Unproblematische einer jeden Tiergestalt mit dem Sinne für das Rätsel
ihrer Eigenherrlichkeit, wenn ich so sagen darf, verbinden. Das Rätselhafte
der Tiergestalt und das Eigentümliche des tierischen Verhaltens geht den
Menschen in irgend einem Sinne etwas an; und dieses den Menschen
Ansprechende, wenn auch nicht völlig Erklärbare, wollten die mittelalterlichen

Künstler mit ihren symbolischen Tierdarstellungen festhalten 6.

I.

Wie sehr die symbolische, das ist die auf eine kosmische Ordnung und
auf den Menschen zugleich bezogene Betrachtungsweise einen mittelalter-

695



Uchen Dichter in seiner Natur-Auffassung bestimmt, zeigt etwas die folgende
SteUe aus Walthers von der Vogelweide bekanntem Reichston-Spruch :

«Ich hörte ein wazzer diezen
und sach die vische fliezen,
ich sach swaz in der weite was,
velt wait loup rôr unde gras,
swaz kriuchet unde fliuget
und bein zer erde biuget,
daz sach ich, unde sage iu daz :

der keinez lebet âne haz.
daz wilt und daz gewürme
die stritent starke stürme,
sam tuont die vogel under in ;

wan daz si habent einen sin :

si dûhten sich ze nihte,
si enschüefen stare gerihte.
si kiesent künege unde reht,
si setzent hêrren unde kneht7. »

Das heißt: Der Dichter sagt hier, wenn wir zusammenfassen: «Ich sah,

was immer es in der Natur gibt: Feld, Wald, Laub, Rohr und Gras; was
kriecht und fliegt und sich auf vier Beinen bewegt — das alles sah ich und
sage euch folgendes : von ihnen lebt keines ohne Feindschaft. » — Walther
sieht also die Natur völlig unsentimental, in ihrem wirklichen ständigen
Kampf. — «Die wilden (Säuge-)Tiere und auch die Kriechtiere», stellt
Walther fest, «liefern sich stürmische Kämpfe; ebenso verhalten sich die
Vögel. Nur, daß sie in einer Beziehung Verstand haben: sie würden sich
nämlich als verloren betrachten, wenn sie nicht eine mächtige Rechtsordnung

besäßen. Sie wählen Könige und ein Gesetz, sie setzen Herren und
Knechte ein. » — Mit dieser Feststellung scheint der mittelalterliche Dichter
moderner Naturbetrachtung erstaunlich nahe zu kommen, sofern wir an
die neuzeitliche Verhaltensforschung denken, etwa an das, was Konrad
Lorenz über die strenge Rangordnung gerade unter Vögeln und auch
andern artgleichen Tieren zu berichten weiß 8.

Walther wendet die Natur-Beobachtung auf die Menschen an: wichtig
ist ihm der Gedanke der Rang-Ordnung, die auch im Menschlichen
verwirklicht werden sollte, wie sie sich im Tier-Reich zu erkennen gibt. Natur-
Beobachtung ist hier, wie meist in der mittelalterbchen Dichtung, nicht
Selbstzweck, sondern Ausgangspunkt zu einer auf Grund des Tier-Beispiels
einleuchtenderen «Moral». Der mittelalterliche Gedanke der Einheitlichkeit
der geschaffenen Welt liegt wohl dem unbefangenen Überspringen vom Tier

696



zum Menschen, wie vom Stofflichen zum Geistigen, zu Grunde, den die
mittelalterlichen Dichter so häufig vollziehen.

Ein berühmtes Beispiel für den Zusammenhang zwischen dem Aussehen
eines bestimmten Tieres und einer diesem Aussehen entsprechenden
geistigen Verhaltensweise des Menschen bietet der Eingang zu Wolframs
Parzival-Prolog. Hier wählt der Dichter das Bild der Elster, das mit seiner

Zweifarbigkeit von Schwarz und Weiß die Doppelnatur des Menschen
veranschaulicht, an dem Licht und Finsternis, Himmel und Hölle, gleichermaßen

teilhaben und der sich während seines irdischen Lebens stets im
Zweifel, im Zwei-Fall des Bösen und Guten befindet9.

Allerdings kann ein solches unmittelbares Übergehen vom Tier zum
Menschen oder vom sinnenfälligen Aussehen zur abstrakten Bedeutung
vielen Menschen auch schwer fallen oder unverständlich bleiben : für diese

Menschen, meint der Dichter selbst, sei das «fliegende Beispiel», eben die
Elster, «zu schnell». Sein Gleichnis sei nicht von «tumben» Leuten zu
verstehen; sondern es entziehe sich ihrem Verständnis, wie der von Hunden
verfolgte Hase, der mit Sprüngen, gelegentlicher Rückkehr auf die alte
Fährte und unerwarteten Ausbrüchen seinen weniger beweglichen Verfolgern

entgeht10. Mit diesem zweiten, dem Hasen-Beispiel, hat Wolfram
treffend die Eigenart seiner dichterischen Gedankensprünge, seines
ÜberSetzens vom Konkreten zum Abstrakten, und die häufige Ratlosigkeit
seiner «Verfolger», seiner Zuhörer oder Leser, gekennzeichnet. Zugleich
legt der Dichter aber eine echte Sympathie für die geschickte Verhaltensweise

eines Tieres an den Tag, mit der er sein eigenes Verhalten humorvoll
identifiziert.

Losgelöst von einer ausgesprochen allegorischen Auslegung, jedoch
immer im Zusammenhang mit dem Menschen, das heißt in einem seelischen

Bezug zu ihm spricht Wolfram häufig von Tieren. Die singenden Vögel
erwecken im Knaben Parzival eine geheimnisvolle Sehnsucht, die ihn zum
Weinen bringt :

«erne künde niht gesorgen,
ez enwaere ob im der vogelsanc,
die süeze in sin herze dranc :

daz erstracte im sîniu brustelîn.
al weinde er lief zer künegin11. »

Eine erste Ahnung von ritterlich freiem Leben, vom Aufbruch zu
unbekannten Zielen und unbekanntem Glück, mag in Parzival durch den schmerzlich

süßen Vogelsang erwacht sein, weshalb die Königin, die den Knaben
von jeder Berührung mit der ritterlichen Welt fernhalten möchte, zunächst
Befehl erteilt, alle Vögel zu töten. — Ein vergebliches Unterfangen, sowohl
in bezug auf die Vögel, wie auf Parzivals seelisches Erwachen!

697



Dagegen wird Parzivals unbekümmerte Art, Wildtiere zu jeder Jahreszeit

— «ez waere aeber oder snê» — zu erlegen, wohl als unausgesprochenes
Zeichen seiner noch kindischen «tumpheit», seines Mangels an Bildung, zu
verstehen sein, ebenso, wie seine Unsitte, die toten Tiere unausgeweidet
nach Hause zu schleppen. Der höfisch ritterliche Jäger geht anders mit dem
Wilde um, wie wir aus Gottfrieds «Tristan» erfahren12.

Mit ausgesprochener Liebe und Rücksicht behandelt Wolframs vollendeter

Ritter Willehalm seine Pferde, Puzzât, danach Volatîn. Wie Puzzât im
Kampf verwundet worden ist, läßt Willehalm ihn frei, damit das Pferd sich
retten könne. Doch das treue Tier folgt der Spur seines Herrn und findet
im Kampfgetümmel den Tod, was Willehalm tief schmerzt13.

Die Pferde im «Willehalm» erinnern daran, daß Pferde, wie auch Waffen,
in der mittelalterlichen Heldendichtung meist wohltönende, oft «sprechende»
Namen tragen, was wiederum auf den engen Bezug zwischen dem Tier,
oder auch der wichtigsten Waffe, und dem Menschen hinweist.

Außer Wolfram haben auch andere Dichter der höfischen Zeit das
Verhältnis von Tier zu Mensch gelegentlich liebevoll geschildert. Bei
Hartmann von Aue wird der, in solcher Menschenfreundlichkeit freilich mehr
der Legende als der «Natur» angehörende Löwe im «Iwein» mit folgenden

Versen bedacht:

« sich bot der lewe an sînen vuoz
und zeicte im unsprechenden gruoz
mit gebaerde und mit der stimme.
hie liez er sine grimme
und erzeicte im sine minne
als er von sînem sinne
aller beste mohte
und eime tiere tohte.
er antwurt' sich in sine pflege,
als er in sìt alle wege
mit sime dienest èrte
und volgte im swar er kêrte
und gestuont im ze aller sîner nôt,
unz sì beide schiet der tôt14.»

Der Löwe, dem Iwein das Leben gerettet hat, benimmt sich, wie ein ritterlicher

Mensch es tun sollte: er zeigt seinem Helfer «Minne», begibt sich
in seine «Pflege», «ehrt» ihn und «dient» ihm in aller Not bis zum Tode —
dies alles aber «mit unsprechendem gruoz», das heißt, ohne über die
menschliche Sprache verfügen zu können, und allein mit den Gebärden
und Lauten, mit denen ein Tier seine Anhänglichkeit gerne zeigen möchte
(«als eime tiere tohte»).

698



Chrestien de Troyes, das französische Vorbild Hartmanns, hat die Szene

mit mehr Übertreibung nach dem Unwahrscheinlichen hin geschildert: der
Löwe legt sich, nach Chrestien, vor Yvain nieder und weint Tränen der
Demut oder Unterwürfigkeit:

«Et tote sa face moilloit
De lermes par humilité.
Mes sire Yvains par vérité
Set, que li bons l'an mercie
Et que devant lui s'umelie» usw.15.

Der deutsche Dichter unterläßt diesen Zug allzu großer Vermenschlichung
und betont dafür das «Nicht-sprechen-Können» des Tieres, das gerne seine

Dankbarkeit erwiese.

Ebenso heißt es später :

«sus lief der lewe zuo im her:
sime herren zeicte er
vröude unde vriuntschaft
mit aller der kraft
als ein stumbez tier dem man
vriuntschaft erzeigen kan16.»

«Wie eben ein stummes Tier dem Menschen Freundschaft zu zeigen
vermag» — : der Zusatz des Dichters zeigt, wenn auch kaum Vertrautheit mit
erwachsenen Löwen, doch ein unverkennbares Wohlwollen für das Tier
als solches. In Zeiten, da der Mensch sich dem Menschen versagt — Iwein
lebt ja, wie er erstmals den Löwen trifft, entfremdet und verbannt von seiner
Gattin Laudine —, in solchen Zeiten ersetzt das Tier die fehlende Menschenliebe.

Der Dichter geht dabei so weit, daß er typische Worte des höfischen
Minnedienstes, des gehobenen Umgangs zwischen Ritter und Dame, auf
das Tier überträgt: wie «gruoz» (den die Dame entbieten sollte), «minne»,
«sinne», «pflege», «dienest», «êren», «herre» —, «vröude unde vriuntschaft

erzeigen», dazu die ritterlichen Tugenden des hilfreichen Beistandes
in aller Not und der lebenslänglichen Treue. Wenn auch die Vermenschlichung

des Tieres hier weit getrieben ist, so drückt das Verhältnis Iweins
zum Löwen, wie viele mittelalterliche, auch orientahsche Tierdarstellungen,
die Tatsache aus, daß manche Tiere zu einem einsamen, aus seiner Gesellschaft

ausgestoßenen Menschen besonderes Vertrauen fassen können17.
In einem andern höfischen Werk, im «Tristan» Gottfrieds von Straßburg,

wäre ein Hündchen — freilich wieder ein eher märchenhaftes als

«natürliches» Tier —, geschmückt mit einer wohltönenden Schelle, fähig,

699



das tiefe Herzeleid der getrennt voneinander weilenden Liebenden zu
besänftigen. Gewiß ist die wunderbare Schelle, welche Isold dann willentlich

zerbricht, weil sie sich durch ihren Schmerz mit Tristan verbunden
weiß, als Motiv der Handlung wichtiger, als das Hündchen selbst. Aber
dieses wird doch mit so offensichtlicher Liebe vom Dichter geschildert, daß

man sich eine ähnliche höfische Szene mit einem wirklichen Hündchen
vorstellen kann. Tristans Freund Gilan läßt das Hündchen herbringen:

«er gebot, daz man im braehte dar
sin hundelin Petitcreiu,
sines herzen spil von Avaliu
und siner ougen gemach,
daz er gebot, daz geschach :

ein purper edel unde rieh,
vremede unde wunderheh
al nach des tisches maze breit
wart vür in uf den tisch geleit,
ein hundelin dar uf getragen ;

daz was gefeinet, horte ich sagen,
und wart dem herzogen gesant
uz Avalun, der feinen lant,
von einer gottinne
durch bebe und durch minne19.»

Das Hündchen, Zeichen der Liebe und Huld einer Göttin (oder Fee), wird,
wie es an der Stelle heißt, auf eine kostbare purpurne Decke gelegt, mit der
man zuvor den Tisch bedeckt hat. Von Tristan wird dann gesagt:

«er greif gevuoeliche dar
und streichetez mit handen20.»

Mit «Fug», mit feinem, höfischem Benehmen, faßt Tristan das Hündchen
an und streichelt es, dessen Fell sich wie Seide anfühlt. — Wirklichkeit und
Märchenwelt durchdringen sich in den dichterischen Tierdarstellungen der
höfischen Zeit, wie etwa in den zeitgenössischen Bild-Stickereien.

Hunde sind im Mittelalter, wie Pferde und Jagd-Falken, wegen der
bestehenden tatsächlichen Beziehungen zum Menschen auch besonders gerne
als Symbole menschlicher und doch auch wiederum der Tierart jeweils
entsprechender Eigenschaften gesehen worden. Bekanntlich haben die
Dominikaner ihren Namen als Domini canes, als die treuen Spürhunde des

Herrn gedeutet. Wolfram von den Steinen hat auf den schönen, aus der
Basler Diözese stammenden Psalter in Besançon hingewiesen, auf welchem
die Apostel selbst als Hunde zu allen Seiten des Herrn dargestellt sind21.

700



Auch Meister Eckhart, der große spekulative Mystiker, hat es nicht
verschmäht, in einer seiner Predigten vom Hunde ausführlich zu sprechen als

von dem Musterbeispiel eines Lebewesens, das seinem Herrn nicht etwa

wegen äußerer Eigenschaften, wie Reichtum oder schönen Kleidern, ergeben

sei, sondern selbst einem arm und blind gewordenen Herrn die Treue
hält und ihn gegen alle Feinde verteidigt22. Der spätmittelalterliche Dichter
Hadamar von Laber hat in seinem aUegorischen Gedicht «Die Jagd» alle
Jagd-Hunde auf Namen getauft, welche mit der seelischen Anspannung des

«Jägers», oder in diesem Falle des Liebenden, im Zusammenhang stehen:

«Harren», «Hoffen» usw. Der Hund «Ende» wird im letzten Augenbbck
zurückgehalten, weil die Jagd ohne Ende bleiben, bis in alle Ewigkeit
dauern soll. «Ein ende dieser strängen», sagt der Dichter, kann es nicht
geben, vielmehr:

«Alhie der Üb, diu sêle dort sol jagen
mit Harren êwigbchen,
da von dem ende nieman kan gesagen23.»

Auch jenseits des irdischen Lebens wird der Hund «Harre», Sinnbild des

tapferen Ausharrens des Menschen und zugleich der dem Hunde eigenen
Treue, den Menschen begleiten. — Der mittelalterliche Dichter konnte freilich

nicht ahnen, daß sich einmal wirkliche Hunde, dank ihrer Qualitäten,
vom Menschen in den Weltenraum vorausschicken lassen würden. Um so

ergreifender wirkt der spätmittelalterliche symbolische «Hund» als Begleiter

des Menschen in die Ewigkeit.
Ein anderes domestiziertes Tier, dessen Eigenart heute nur wenigen

Kennern vertraut ist, das aber in der mittelalterlichen höfischen Gesellschaft
eine größere Rolle spielte, ist der Falke. Die Kunst, mit Falken umzugehen,
hat Friedrich IL von Hohenstaufen bekannthch als eine gute Übung für
den mit der Staatskunst betrauten Menschen betrachtet24. In der Dichtung
ist der edle Falke, der sich zähmen läßt, der jedoch auch seinen Bezähmern

entfliegen oder größeren Raubvögeln zum Opfer fallen kann, Symbol des

Geliebten (wie im bekannten Falkentraum Kriemhilds), gelegentlich auch
einer geliebten Frau —: sofern sich die «Verwandtschaft» zwischen Frau
und «vederspil»,vonderetwaim «Tristan» und in einer Strophe des Küren-
bergers die Rede ist, auch auf den Falken und nicht auf andere «zähmbare»
Vögel bezieht.

«Wîp unde vederspil diu werdent Uhte zam :

swer si ze rehte lucket, sô suochent si den man»25,

heißt es in der scherzhaft selbstgefälligen Strophe des Kürenbergers, von
dem auch jenes andere, ergreifende «Falkenlied» überhefert ist26, mit
welchem wir noch durch Gottfried Kellers Hadlaub-NoveUe vertraut sind.

701



Die Vorstellung des «Zähmens» eines geliebten Menschen — Goethe
gebrauchte hierfür den Ausdruck «sittigen» —, des Zähmens im Sinne nicht
nur der äußeren Bewältigung, sondern auch der ethischen Verfeinerung, als

Folge einer inneren Angleiehung des geliebten Wesens an das Liebende, ist
dem Wortschatz der heutigen Dichtung so gut wie abhanden gekommen,
bis auf den kostbaren Dialog in Saint-Exupérys «Petit Prince», da der
Wüstenfuchs dem kleinen Prinzen beizubringen versucht, was «zähmen»
bedeute27, und ihn schließlich bittet : « S'il te plaît apprivoise-moi »

Das domestizierte, das «Haus-Tier» ist von den mittelalterlichen Dichtern

im allgemeinen wohl weniger realistisch in seinem äußeren Dasein
gesehen worden, als dies heute geschieht, aber nicht weniger differenziert
in seiner, man möchte sagen «seelischen» Eigenart, die ihm zum Menschen
eine innere Verbindung schafft. — Ochs und Esel durften ja, nach der
mittelalterlichen Auffassung, auch staunend zugegen sein, als der Heiland
sein irdisches Leben begann.

IL

Doch nun verlassen wir die Haustiere und die gelegentlichen Darstellungen

von Tieren in der sonst hauptsächlich von Menschen handelnden
mittelalterlichen Dichtung und wenden uns der eigentlichen Tier-Dichtung
zu. «Das Mittelalter ist», wie der Zürcher Literaturhistoriker Max Wehrli
in seiner Studie über «Ruodlieb und die Tiere» sagt, «die eigentliche Zeit
der Tierdichtung verschiedenster Formen: der gesellig-literarischen
Tiermaskerade am Karolingerhof, durchwegs der Tierfabel und schließlich des

aus dieser entwickelten Tierepos, in welchem die Tierwelt geradezu zum
Aufbau einer eigenen weltlichen Mythologie humoristisch-satirisch-politischen

Charakters benützt wird»28.
Auch aus neuzeitlichen Nacherzählungen bekannt sind vor allem die

Geschichten von Reinhart oder Reinecke, dem Fuchs, von Isengrim, dem

Wolf, Braun, dem Bären, und andern Gestalten der mittelalterlichen
Tierdichtung. Freilich möchte ich hierzu von vorneherein bemerken: in dieser
mittelalterlichen Tierdichtung, in Fabeln und Epen, deren Handlungsträger
Tiere sind, erscheinen die Tiere stärker vermenschlicht als in jenen
mittelalterlichen Dichtungen, in denen nur nebenbei auch von Tieren die Rede

ist, von denen bisher die Rede war. Das Wort «Maskerade»29, das heißt
die Vorstellung von als Tiere verkleideten Menschen drängt sich dem
Betrachter mittelalterlicher Tier-Fabeln und -Epen stärker auf als dort, wo
nur episodisch Tiere erwähnt werden.

In diesem Zusammenhange müssen wir uns mit einigen Ansichten der
germanistischen Forschung auseinandersetzen. Jacob Grimm, der in so

702



vielen Bereichen als «der Vater der Germanistik» betrachtet werden kann,
hat sich mit besonderer Liebe auch der mittelalterlichen Tierdichtung
angenommen. Grimm, dem wir verschiedene erste Veröffentlichungen auf dem
Gebiet der Tierdichtung verdanken, hat sich mehrfach in dem Sinne
geäußert, die alt-deutschen Tiergeschichten unterschieden sich zu ihrem Vorteil

von den griechisch-römischen und altindischen dadurch, daß sie größeren

künstlerischen Reiz, mehr Freude am bloßen Erzählen und weniger
allegorisch-moralische Nutzanwendung zeigten, und daß sie deswegen für
älter zu halten seien als die bekannten antiken Tierfabeln. So spricht
Grimm etwa abschätzig von «des Phädrus dürrer Dürftigkeit und Magerheit,

worauf kein einziges Auge von Poesie schwimmet»30, und beansprucht
für die germanische Tiersage «das Frühere und Ursprüngliche» als «eine
unschuldige rein poetische Lust an dem heimlichen Leben und Weben der
Tiere»31.

Nun mag, abgesehen von einer ganz andern künstlerischen Bewertung
auch des Phädrus, dahingestellt bleiben, ob die älteste Tier-Dichtung (wie
auch die älteste Dichtung überhaupt) wirklich «rein poetisch» war, wie die
Romantiker es glaubten, oder ob sie nicht vielleicht von Anfang an in
irgend einer Weise der «Belehrung» diente, mit andern Worten, eine
außerhalb des bloß Ästhetischen liegende «Bedeutung» barg. Wir können
ja auch kaum entscheiden, ob die ältesten bildlichen Tierdarstellungen von
Menschenhand, von denen wir wissen, der rein künstlerischen Darstellungsfreude

unserer Vorfahren entstammen, oder ob sie nicht vielmehr einem
kultischen oder magischen «Zwecke» dienten, das heißt symbolisch-allegorisch

aufzufassen waren. Die außerkünstlerische, die zweckgebundene
Bedeutung einer Figur konnte sich beim ausführenden Künstler selbst wohl
von Anfang an mit der Lust an seiner Darstellungsgabe verbinden —; so

gut, wie sich ein mittelalterlicher Steinhauer bei der Ausführung etwa einer
der allegorischen Tiergestalten an einem Säulenkapitell die naive Freude
am künstlerischen Detail nicht zu versagen brauchte.

In bezug auf die Fabel hat, vor Grimm, bekanntlich Lessing die gerade
entgegengesetzte Ursprungs-Theorie geäußert: «Wenn wir einen allgemeinen
moralischen Satz», sagt Lessing, «auf einen besonderen Fall zurückführen,
diesem besonderen Falle die Wirklichkeit erteilen und eine Geschichte
daraus dichten, in welcher man den allgemeinen Satz anschauend erkennt:
so heißt diese Erdichtung eine Fabel32.» In dieser Zuspitzung und in ihrer
Einseitigkeit ist Lessings Erklärung der Fabel wohl ebenso fragwürdig wie
Grimms Auffassung von der «unschuldigen», das heißt rein poetischen
Eigenart der ältesten Dichtung. Doch im Hinblick auf die mittelalterliche
Tierdichtung, auch auf die deutsche, scheint es mir kennzeichnender, daß
die Tiere dort überall auf menschliche Verhältnisse bezogen, ja gelegentlich
bloß als verkleidete Menschen und als Repräsentanten der unvollkommenen

703



menschlichen Moral erscheinen, als daß sie um ihrer selbst willen, also aus
rein künstlerischer Freude dargestellt wären.

Auch in dieser Beziehung — Ähnliches mag mit Rücksicht auf den

Minnesang oder die Bildungstendenzen des höfischen Epos gesagt werden
— zeigt die mittelalterliche Dichtung pardoxerweise mehr innere Verwandtschaft

mit der Aufklärung als mit der das Mittelalter neu entdeckenden
und liebevoll umwerbenden Romantik. Allerdings unterscheiden Mittelalter

und Aufklärung sich dann wieder wesentlich durch das, die ganze
mittelalterliche Literatur beeinflussende, zum Teil noch in der Renaissance
und im Barock lebendige «Significatio-Denken»: nämlich die auf Gottes
Schöpfertätigkeit bezogene Lehre, daß ein jedes Geschöpf eine «bezeiche-

nunge» (Jacob Boehme wird hierfür «Signatur» sagen) in sich trage, daß
alles und jedes und insbesondere auch die Tierwelt daher eine moralische
oder heilsgeschichtliche Bedeutung beziehungsweise mehrere Bedeutungen
enthalte.

« Diu erde keiner slahte treit,
daz gar sî âne bezeichenheit.
nehein geschephede ist sô fri,
sin bezeichne anders, dan si sì»,

sagt der mittelalterliche Spruch-Dichter Freidank, der uns auch einige
kurze Tierdichtungen überliefert hat33.

Jacob Grimm seinerseits, um auf die romantische Forschung
zurückzukommen, hat gelegentlich die Vermutung geäußert, die wichtigsten Tiere
der altdeutschen Tierfabel : Wolf, Fuchs und Bär könnten die Stellvertreter
der germanischen Hauptgötter, nämlich Wotan, Donar und Frö, sein34.

Ausführlich äußert er sich hierzu in der letzten Ausgabe seiner « Deutschen
Mythologie»: «Noch reichlicher wird von heiligen Thieren, die sich inniger
an menschliche Verhältnisse schließen, als die stumme Natur, zu melden
sein, ihr Cultus aber auf zwei oder drei Hauptursachen zurückgebracht
werden dürfen. Entweder standen sie in Bezug zu einzelnen Göttern, gewissermaßen

in deren Dienst, und so gehört der Eber zu Frö, der Wolf und Rabe

zu Wuotan ; oder es liegen Verwandlungen göttlicher Wesen in Thiergestalt
zum Grunde, derentwegen nun die ganze Gattung in höherer Ehre bleibt.
So können einigemal Bär, Stier, Kuh, Schlange zu nehmen und uralte
Incarnationen vorauszusetzen sein, bis zu deren vollständiger Kunde unsere
Mythologie längst nicht mehr aufsteigt35.»

Sollte die Vermutung Jacob Grimms zutreffen, so wäre jedoch von neuem
die Frage nach der anfänglichen Bedeutung der Tiergeschichten zu stellen.
Wenn nicht eine menschliche «Moral», dann würde hier ein
göttlichmythisches Schicksal durch die «unschuldigen» Tier-Dichtungen hindurchblicken

; und ein solches Götterschicksal selbst kann ja — wenigstens bezeu-

704



gen dies die im Norden überlieferten Götterdichtungen — auch wieder auf
eine moralische Weltordnung hin ausgerichtet sein36.

Freilich sehen auch wir, und darin geben wir Jacob Grimm recht, einen
wichtigen Unterschied zwischen den in Dichtungen der altgermanischen
Zeit bezeugten Tieren und jenen der antiken Tierfabel indisch-griechischlateinischer

Prägung. Die «alt-germanischen» Tiere sind entweder «nur»
Tiere ; oder dann personifizierte göttliche Kräfte (wie etwa Wotans Raben,
die als Repräsentanten seines göttlichen Vorauswissens gelten können);
oder aber geradezu Erscheinungsformen der Götter (wie zum Beispiel die
Stute als eine Erscheinungsform Lokis) ; schließlich noch, wie die Werwölfe
und Berserker, Erscheinungsformen von Über-Menschen, das heißt von
Menschen, welche zeitweise über dämonische Kräfte verfügen. Nirgends
sind die in altgermanischen Dichtungen auftretenden Tiere einfach verkleidete

gewöhnliche Menschen; und darum sind die Geschichten, die von
ihnen handeln, auch nicht so eindeutig didaktischer Art, wie etwa die
meisten der sogenannten Äsopischen Fabeln, die dann ihrerseits aber, zu
Grimms Leidwesen, auch auf die deutsche Dichtung des Hoch- und
Spätmittelalters größeren Einfluß ausübten als die altgermanische Überlieferung.

Einen Sonderfall aus der älteren Zeit könnte man wohl in dem kleinen
althochdeutschen Gedicht von Hirsch und Hinde sehen, da es ein menschliches

Gebaren in einer analogen Situation von Tieren zum Ausdruck bringt.
Dennoch wirken Hirsch und Hinde nicht als verkleidete Menschen, sondern
als naturnahe Tiere, da ja die Analogie zwischen Mensch und Tier in dem
kleinen Gedicht nicht auf einer moralischen, sondern auf einer «natürlichen»
Regung beruht.

Für die Naturnähe eines Schriftstellers noch in althochdeutscher Zeit
zeugt vielleicht die SteUe in Notkers Psalmen-Kommentar, da er den «Igel»
der Vulgata (erinacius), der hinter dem Felsen Schutz sucht, erstaunlicherweise

mit «Murmeltier» (murmento) wiedergibt, dem «Igel» oder der
«Maus der Berge», wie Notker erklärt: «uuanda iz in foraminibus dero
alpon sîna festi habet»37. Der «schweizerische Realismus» wäre somit
schon im Mittelalter vertreten.

Wiederum geben wir Grimm recht, wenn er die altgermanischen
Tierdarstellungen insbesondere vom indischen Pancatantra unterschieden wissen
will38; denn von dessen systematischer Lehrhaftigkeit und verschachtelter
Form, die Grimm als «nach unserm Geschmack ermüdend» bezeichnet,
heben sich die erhaltenen altgermanischen Tierdichtungen, und selbst noch
zu einem Teil die späteren deutschen, gewiß durch eine relative Naivität
und Unmittelbarkeit ab.

Im Pancatantra erscheinen beispielsweise die Schakale (die ihre Weisheit
immer wieder durch Erzählen weit hergeholter Geschichten bezeugen müssen)

als die Minister, als die menschlich-allzumenschlichen Diener eines

705



Herrn, dessen Verhältnisse und Schwächen sie zur Stützung ihrer eigenen
Macht ausnützen. Oder der Löwe ist der Herrscher, der zwar stark und
gefürchtet, aber nicht weitblickend und intelligent genug und daher den
Einflüsterungen seiner Ratgeber meist hilflos preisgegeben ist, usw. Ein
Eigenleben der Tiere, das ohne Bezug zur menschlichen Staatskunst wäre,
und auch eine, so weit dies in Tiergeschichten möglich ist, unmittelbare
«Sprache» —: das heißt ein Sich-ausdrücken-Können ohne ständige Rückgriffe

auf fremde Geschichten und «Beispiele» und damit auf eine gekünstelt
wirkende Gelehrsamkeit gibt es hier nicht.

Diese für das alte Indien charakteristische dichterische Darstellung der
Tiere konnte vielleicht, wie der Herausgeber der französischen Übersetzung
des Pancatantra, Louis Renou, bemerkt, nur in einem Lande entstehen, das
den Unterschied zwischen Mensch und Tier nie entschieden anerkannt hat,
das nach der Seelenwanderungslehre Menschen zu Tieren und Tiere zu
Menschen werden läßt39. Dazu kam im altindischen Kulturbereich die
Hochschätzung der intellektuellen Kräfte — so wird im Pancatantra
immer wieder versichert, daß der Intelligenz nichts unmöglich sei — und
die Freude an belehrender Dichtung überhaupt.

Waren jedoch solche belehrenden Tierfabeln, wie sie im Rahmen des

Pancatantra erzählt werden, einmal entstanden, so konnten sie um ihres
im einzelnen gleichwohl nicht fehlenden erzählerischen Reizes willen von
andern Völkern übernommen und, namentlich in Zeiten, die lehrhafte
Dichtung ebenfalls bevorzugten, wie etwa im deutschen Spätmittelalter, von
neuem geformt, ausgeschmückt und weiter überliefert werden40. So etwa
kann man sich auch das Weiterleben gewisser «Äsopischer» Fabeln
vorstellen, mögen nun die einzelnen Geschichten in Griechenland oder in
Indien oder im «Orient» im weitesten Sinne erstmals erzählt worden sein.
Für die im Mittelalter blühende deutsche Tierdichtung scheint mir weniger
das spärlich nachweisbare Erbgut der altgermanischen Tierdichtung
entscheidend, als ebenfalls die Hochschätzung der Intelligenz, die Freude an
belehrender Dichtung im allgemeinen — und vielleicht auch eine gewisse
Unbekümmertheit um die Unterschiede zwischen Tier und Mensch —, auch
wenn die zeitgenössische Theologie und Naturwissenschaft solche
Unterschiede natürlich festzustellen imstande war.

Eine weitere mögliche Bedeutung der mittelalterlichen Tierdichtung liegt
in Anspielungen an historische politische Ereignisse. Grimm und nach ihm
Wilhelm Wackernagel haben sich leidenschaftlich gegen die Ansicht
geäußert, als sei in den deutschen Tierepen, zum Beispiel den Dichtungen um
Reinhart Fuchs, nur eine «große satirische Allegorie» zu sehen, «die ihren
Anlaß und Gegenstand in Personen und Ereignissen der politischen
Geschichte jener Zeit gehabt habe»41.

Auch Grimm hatte die nur politisch-satirische Auslegung der Reinhart-

706



Fuchs-Dichtungen zurückgewiesen: «Äsop erzählt mehrmals gerade
dieselben Dinge, die auch in der deutschen Tierfabel stehen, und die man
auf ein kahles Factum zwischen den Königen Arnulf und Zwentibold
beziehen will. Da müßte sich nicht nur die Satire, sondern auch ihre
historische Grundlage unter verschiedenen Völkern (Griechen sind bloß
beispielsweise genannt) immer wieder geboren haben! Aber die innere Poesie

gebiert sich wieder, nicht ihr äußerer Anlaß.
Es ist mir höchst wahrscheinlich geworden, daß die Tierfabel, die sich

durch geschichtliche Zeugnisse nur bis in den Beginn des zwölften
Jahrhunderts verfolgen läßt, lange vor dem neunten in Deutschland heimisch
war42.» Als Hauptargument für das Alter der deutschen Fuchs-Geschichten

dient Grimm der Name Reinhart (aus Reginhart), der im Französischen,
als fremder Eigenname übernommen, bekanntlich zur Artbezeichnung des
Fuchses überhaupt geworden ist und das ältere französische Appellativ
verdrängt hat.

Die Ähnlichkeit gewisser Tiernamen mit historischen Personennamen
und die Möglichkeit von Anspielungen auf gewisse politische Ereignisse
hatten jedoch andere Forscher, wie J. G. Eccard und F. Mone, zu einer
Rückführung der deutschen Tierdichtung auf bestimmte geschichtliche
Ereignisse geführt. Wackernagel urteilte über diese «Erklärung» der
Tierdichtung, die wir im einzelnen nicht verfolgen wollen: «Auf Grund von
ganzen und halben und Viertelsanklängen der Namen und einer Reihe
noch viel schieferer und willkürlicherer Zusammenstellungen der Personen
und Ereignisse der Tierepik mit andern der politischen Geschichte wird nun
behauptet, es habe sich die Tierepik zu Ausgang des 9. Jahrhunderts, nicht
früher noch später gebildet, es sei der Reinard us damals gedichtet worden
und alles nur eine unter Tierfiguren verhüllte satirische Geschichtserzählung43.»

Wackernagel selbst weist dagegen auf Anspielungen, auf Ereignisse
des 12. Jahrhunderts hin, die in den Reinhart-Dichtungen zu erkennen
seien, hält aber an der romantischen Auffassung fest, in diesen Tierepen
lebten im wesentlichen Reste der altgermanischen Tiersage fort, die lange
vor jeder allegorischen Nebenabsicht entstanden sein müßten.

Gegen die politisch-satirische Interpretation der Tierepen sagt Wackernagel,

völlig im Geiste Jacob Grimms: «Gewiß ist, alle Epik, aUe Poesie

geht bei solch einer Auffassung zu Grunde, und alle Dichter nach dem
Reinard us wären zu bedauern wegen der vielen Zeit und Mühe, die von
Geschlecht zu Geschlecht einer nach dem andern auf diesen Stoff verwendet,
zu bedauern, wenn sie noch des geschichtlich allegorischen Sinnes sich
bewußt gewesen wären (denn was konnte derselbe und alle seine Mühseligkeit

ihnen und ihren Lesern bedeuten und doppelt zu bedauern, wenn sie,
wie noch wahrscheinlicher, nichts mehr davon wußten und so nur gleich
blinden Tröpfen damit hantierten44.»

707



Mir scheint das Argument nicht völlig überzeugend ; denn, warum sollte
in einem Zeitalter, welches die Allegorie Uebte, nicht auch eine ältere
allegorisch-satirische Bedeutung eines dichterischen Stoffes übernommen und
vielleicht, wie Wackernagel selbst vorschlägt, mit Anspielungen an neuere
zeitgenössische Ereignisse vermengt worden sein Ich würde zwar nicht so
weit gehen, wie neuerdings Werner Roß, der schreibt, die romantische, vor
allem Grimmsche Theorie einer altgermanischen Tiersage habe sich «in
Luft aufgelöst»45. Vielmehr scheint mir die Annahme eines prähistorischen
mythischen Kerns der mittelalterlichen deutschen Tierdichtung nicht von
vorneherein abzuweisen; aber wegen der zu spärlichen Ansatzpunkte für
diese Theorie und weil die romantischen Forscher von der fragwürdigen
Voraussetzung ausgingen, die älteste Poesie müsse «rein poetisch», das heißt
in ihrem Sinne nur «episch» gewesen sein, kann ihre Auffassung von der
altdeutschen Tierdichtung heute auch nicht einfach übernommen werden.
— Wahrscheinlich haben wir uns die Entstehung des deutschen Tierepos
so vorzustellen, daß eine aus der germanischen Mythologie stammende
Grundschicht, Einflüsse aus der nicht-germanischen, zum Beispiel Äsopischen

Tierdichtung und die Absicht, historische Personen und Ereignisse in
Tiergestalt zu karikieren, miteinander an der Entstehung dieser Dichtungsart

beteiligt gewesen sind. Und dabei mochten die glückbcheren unter den
Dichtern erst noch ihre «naive Lust am Erzählen» gehabt haben, wie
Grimm sie in einem zeitlos richtigen Sinne für den Poeten beansprucht!

Wenn wir nun eine der mittelalterlichen Dichtungen von Reinhart, dem
Fuchs, und zwar diejenige, welche Heinrich dem GUchesaere (dem « Gleisner»)

zugeschrieben wird — dem wiederum Wilhelm Wackernagel in seinem
Aufsatz über «Die altdeutschen Dichter des Elsasses» ein Denkmal gesetzt
hat46 —, wenn wir diese Dichtung unvoreingenommen betrachten, so
scheint hier vor allem ein abgründiger Pessimismus seinen künstlerischen
Ausdruck gefunden zu haben47. Die Dichtung, die wahrscheinlich am Ende
des 12. Jahrhunderts entstanden ist und aus französischen Quellen geschöpft
hat, greift nicht nur eine einzelne Schwäche in den menschlichen Verhältnissen

an, wie viele der harmloseren Tiersatiren des Mittelalters es tun,
wenn sie einen bestimmten menschbchen Stand, vorzugsweise den
geistlichen, ins Lächerliche ziehen. Vielmehr läßt die Dichtung Heinrichs dem
allgemeinen Bösen in der Welt ungehemmten Lauf. Sämtliche Stände, die
Geistlichkeit, die Adeligen, die Bauern — das religiöse Leben, das politische,
das höfische, der Minnedienst, die Dichtkunst selbst: alles erscheint in
dieser Dichtung, deren Handlungsträger, die Tiere, doch wohl nur noch
als verkleidete böse oder dumme Menschen zu verstehen sind, in verzerrtem
Lichte. So wird etwa, um nur ein Beispiel zu nennen, das tiefsinnige Bild
der Troubadours und Minnesänger, daß der Liebende im Auge der Geliebten

sich selbst erkennt und daß er dabei in eine tödliche Gefahr geraten

708



kann, wie einst Narzissus beim Anblick seines Spiegelbildes — vom GUchesaere

gänzlich entwürdigt. Reinhart erblickt nämlich in einem Brunnen
sein wirkliches Spiegelbild und hält es für das Antlitz seiner Frau. Er will
sich ihr nähern (denn «minne git hohen muot») und stürzt dabei in den

Brunnen, aus dem er sich zunächst nicht mehr retten kann. Nun naht der
Wolf, dem Reinhart schon so viel Übles getan hat, und erliegt derselben
Täuschung: er hält sein Spiegelbild im Brunnen für seine Gattin und das
Echo seiner Stimme für die ihrige. Reinhart macht dem Wolfe weis, im
Brunnen erwarte ihn das Paradies, so daß nun auch der Wolf in sein
Verhängnis springt, damit aber zugleich dem Fuchs unfreiwillig die Möglichkeit

verschafft, selber zu entkommen48.
Der Fuchs handelt gegenüber allen seinen Mitgeschöpfen, zuletzt auch

gegenüber seinen spärlichen Freunden und Fürsprechern am Hofe, dem
Elefanten und dem Kamel (einzig der ihm verwandte Dachs wird geschont),
mit letzter Bosheit. Es ist, wie wenn Heinrich der GUchesaere das christliche
Gebot: Ihr sollt nicht nur eure Freunde lieben, sondern auch eure Feinde!
— hätte umkehren wollen, nach der Beobachtung, daß manche Menschen
nicht nur ihre Feinde, sondern auch ihre Freunde hassen und zugrunde
richten. Auch dieser Pessimismus gehört zum Weltbild des mittelalterlichen
Menschen, der nicht nur an Gott, sondern auch an seinen Widersacher
glaubte.

Kaum ein Dichter des Mittelalters, nicht einmal des Spätmittelalters, das
die Darstellung des bösen, dummen und häßlichen Menschen nicht scheute,
zeigt in Menschengestalt einen so bösen Charakter, wie ihn der Reinhart
in Tiergestalt darstellt, noch einen so oft übers Ohr gehauenen «Helden»,
wie Isengrim, den Wolf. Diese Feststellung erinnert uns an ein Werk unserer
eigenen Zeit: an das von Paul Claudel und Arthur Honegger geschaffene
Oratorium «Jeanne d'Arc au Bûcher», wo die Vertreter der törichten und
irregeleiteten Geistlichkeit und der Richter in Tiermasken : als Schwein, als
Esel usw. auftreten. — Vielleicht schämt sich der Mensch bisweilen, seine

eigene Bosheit und Dummheit als rein menschlich zu zeichnen, und bevorzugt

aus diesem Schamgefühl heraus die Tiermaske. Über die Natur der
Tiere sagen uns solche mittelalterliche wie neuzeitliche Schöpfungen wenig,
wohl aber über die Natur des Menschen.

Doch mit diesem finsteren Aspekt des Tier- und Menschen-Bildes (beides
ist, wie wir gesehen haben, miteinander verbunden) möchte ich meine
Ausführungen über mittelalterliche deutsche Tierdarstellungen nicht abschließen,
sondern zuletzt noch von einem Werke sprechen, das uns eine
liebenswürdige Ansicht mittelalterlicher Tier- und Menschengestaltung vor Augen
bringt. Ich denke an die Geschichte vom Schrätel und vom Wasserbären:
an eine Geschichte, die vielleicht in ihrem Kern auf eine wirkliche Begebenheit

zurückgeht, die als Sage in verschiedenen Versionen weite Verbreitung

709



gefunden hat und die als kleines Epos zu einem reizenden Kunstwerk
geformt worden ist49. Hier sehen wir noch einmal die verschiedenen
Möglichkeiten mittelalterlicher Tierdarstellung vereinigt: eine gewisse
Naturbeobachtung, Sympathie des Menschen für ein Tier, naiver Glaube an in
unserem Sinne «Unmögliches», das heißt Vermischung von Natur- mit
Märchen- oder Gespensterwirklichkeit, ferner das satirische Element, da
mit dem Tier immer auch etwas Menschliches oder allgemein Moralisches
zum Vorschein kommt, kurz, alle die Elemente, die wir bisher einzeln an
mittelalterlichen Tierdarstellungen betrachtet haben.

Von dem möglichen historischen Hintergrund der Erzählung gibt der
altisländische Bericht von Audunn und seinem Bären eine VorsteUung. Hier
wird erzählt, wie ein Mann aus Island all seinen Besitz hergibt, um einen
herrlichen weißen Bären zu erstehen, den er dann unter großen Schwierigkeiten

und Gefahren dem König von Dänemark zum Geschenk bringt. Der
Bär — oder auch die Gesinnung des Mannes mit dem Bären — bewirkt in
der Folge, daß zwei miteinander im Kriege stehende Könige, der König
von Norwegen und der König von Dänemark, sich verpflichtet fühlen, auch
eine wahrhaft königliche Haltung an den Tag zu legen50.

Die deutsche Versdichtung nun, die möglicherweise dem Tristan-Fortsetzer

Heinrich von Freiberg, jedenfalls einem mit der höfischen Denkweise
und Formkunst vertrauten Dichter zuzuschreiben ist, schildert folgendes:
ein Mann aus Norwegen führt einen großen weißen Bären, ein Geschenk
des Königs von Norwegen an den befreundeten König von Dänemark, mit
sich. Auf seiner Reise kehrt er in Dänemark in einem Dorfe ein und sucht
für den Abend Unterkunft. Der Bauer, bei dem er übernachten möchte,
macht ihn darauf aufmerksam, daß in seinem Hause ein böser Geist allen
Hausbewohnern übel mitspiele und daß er selber infolgedessen außerhalb
des Hauses schlafe. Der müde Bärenführer bittet gleichwohl um Nahrung
für sich und den Bären und bekundet seine Absicht, im Hause zu
übernachten. Nachdem Bärenführer und Bär sich satt und zufrieden schlafen
gelegt haben («er az und tranc und was gemeit / und gab ouch sînem beren
gnuoc»51), erscheint ein Kobold, eben das Schrätel, mit einem Spieß und
will sich beim Feuer ein Stück Fleisch braten. Wie es den Bären erblickt,
schlägt es ihm mehrfach mit dem Spieß auf die Nase. Der müde Bär läßt
sich die ersten Schläge gefallen, wird dann aber zornig und setzt sich gegen
den Angreifer zur Wehr. Ein heftiger und blutiger Kampf findet statt,
währenddessen sich der Bärenführer im Backofen versteckt. Schließlich gewinnt
der Bär die Oberhand, und das Schrätel muß sich blutig und zerschunden
aus dem Staube machen. Am Morgen erst wagt sich der Bärenführer wieder
aus dem Ofen heraus und nimmt von dem neugierigen Bauern, der den
Lärm gehört hat, mit seinem arg zerkratzten Bären Abschied. Der Bauer
geht hieraufpflügen; und da begegnet ihm das zerschundene Schrätel, das

710



an ihn die Frage richtet: «Lebet dîn grôze katze noch?» Der schlaue Bauer
antwortet :

«Jâ, jâ, mine grôze katze,
dir zu trutze und zu tratze
lebet sie, du boesez wichtel, noch,

vünf jungen sie mir hint gewan;
die sint schoene und wol getan,
lancsîtic, wîz und hêrlîch,
der alden katzen alle gelich!

louf hin unde schouwe sie,
dun gesêhe so schoener katzen nie,
besieh doch, ob ez war sì!»52.

Doch auf diese Lüge hin ergreift das Schrätel die Flucht und läßt sich nie
wieder im Bauernhof blicken.

Die Dichtung ist anmutig und humorvoll erzählt und darf um ihrer
selbst willen genossen werden. Und doch scheint uns ein symbolischer Zug
auch in dieser Dichtung nicht zu fehlen, und daher gehört sie zur typisch
mittelalterlichen Darstellungskunst, die nichts ohne Sinn und «bezeichen-

heit», ohne Bezug auf anderes, hier auf die untergehende höfische Welt,
erzählt. Der eigentliche Nutznießer der Geschichte, in deren Hintergrund
Könige die Handlung veranlassen, ist zweifellos der Bauer. Er wird durch
den Besuch des Bärenführers mit dem Bären von einem lästigen Unhold
befreit. Er weiß die Situation auszunützen, indem er die Deutung des Bären
als «große Katze» geschickt auffängt und den fremden edeln Bären damit
in den Bereich der nützlichen Haustiere einordnet. Der Bär aber ist in seiner

Art durchaus als höfisch ritterlicher Kämpfer gezeichnet. Er ist gutmütig,
schlägt nicht sofort zurück, setzt sich aber in Notwehr mit aller Kraft zur
Wehr. Er wird als ein königliches Geschenk und auch als ein seiner Natur
nach edles Wesen geschildert —: so mag die alte, von Grimm vertretene
Auffassung vom Bären als dem altgermanischen «König der Tiere» hier
noch einmal durchschimmern53. Der Dichter hat mit seiner ins Komische
gewandten Erzählung den realen Sieg dem Bauern erteilt: moralischer Sieger
aber bleibt der Bär.

Damit versöhnt sich in dieser liebenswürdigen Geschichte noch einmal
die Welt des höfischen Rittertums mit der nun literaturfähig gewordenen
Welt des erdgebundenen Mannes — und seiner mehr oder weniger wirklichen
Katzen.

(Erweiterte Fassung einer Berner Antrittsvorlesung.)

711



1 Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, 100. Heft, Tübingen 1959.
2 Sitzungs-Berichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-Hist. Klasse,
1966, Heft 1. sEin Handbuch der phantastischen Zoologie, München 1964 (Original-
Ausgabe Mexiko 1957). 4Vgl. z. B. den Physiologus Bernensis. Voll-Faksimile-Ausgabe
des Codex Bongarsianus 318 der Burgerbibliothek Bern. Wissenschaftlicher Kommentar
von Chr. von Steiger und O. Homburger, Basel 1964. 5Eine gute Charakteristik des

Physiologus gibt neuerdings H. de Boor, a. a. O., da er die Darstellungsweise des Physiologus

zu den verschiedenen mittelalterlichen literarischen Ausdrucksformen, wie Fabel,
Spei, Bispel, Rätsel in Beziehung setzt und diese, so weit möglich, als «Gattung» erfaßt.
Da mir die Arbeit de Boors erst nachträglich bekannt geworden ist, ist es Zufall —
oder vielleicht auch «Notwendigkeit» —, daß sich ein Teil der von uns gewählten
Beispiele aus der mittelalterlichen Dichtung deckt. 6Zu den bildlichen Darstellungen vgl.
W. von den Steinen, Altchristlich-mittelalterliche Tiersymbolik, in: Symbolon, Jahrbuch
für Symbolforschung, Bd. 4, Basel/Stuttgart 1964, S. 218—243. 7Lachmann 8, 28. 8K.
Lorenz, Er redete mit dem Vieh, den Vögeln und den Fischen, 4. Aufl., Wien 1951.
9Parzival 1, 1—9. 10Ebda., V. 15—19. "118, 14ff. 12Parz. 120, 7—10, steht gewiß in
gewolltem Gegensatz zur Hirschausweidung im «Tristan» (V. 2788—3080). 1382, 9—14
und 88, 22f. 14V. 3869ff. 15Chrestien de Troyes, Yvain, übersetzt u. eingeleitet v. Ilse
Nolting-Hauff, München 1962, S. 174 (V. 3400ff.). 16V. 7764ff. Vgl. Chrestien, Yvain,
V. 6495ff.: «Et li lions ne vint pas lant / Vers son seignor la, ou il sist. / Quant devant
lui fu, si li fist / Grant joie come beste mue.» Hartmann bleibt an dieser Stelle seiner
Vorlage nahe, weitet jedoch den Begriff der «Freude» im Sinne der tier-menschlichen
«Freundschaft» aus.17 Vgl. etwa die Geschichte von Leila und Madschnun des persischen
Dichters Nizami; deutsche Übertragung von R. Gelpke, Zürich 1963. Das Motiv findet
sich auch in vielen Heiligenlegenden; vgl. A. Nitschke, Tiere und Heilige, Beobachtungen
zum Ursprung und Wandel menschlichen Verhaltens, in: Dauer und Wandel der
Geschichte, Festgabe für Kurt von Raumer, Münster i. W. 1966, S. 62—100. 19V. 15796ff.
20V. 15880f. 21A. a. O., S. 229 u. Abb. 10. 22Predigt Nr. 16b, ed. Quint. Meister
Eckhart, Die deutschen Werke, Bd. 1, S. 271 f.: «Des nemet ein glîchnisse an dem hunde,
der ein unvernünftic tier ist» usw., dazu die von Quint zitierte Parallele aus einem
lateinischen Werk Meister Eckharts. 23Vgl. F. Ranke, Zur Rolle der Minneallegorie in der
deutschen Dichtung des ausgehenden Mittelalters, in: Festschrift Theodor Siebs, Breslau
1933, S. 209. 24Dazu neuerdings A. Nitschke, a. a. O., S. 64; ferner G. Boesch, Zur
Geschichte der Falknerei, in: Sandoz-Bulletin Nr. 5, Basel 1966 (mit Illustrationen).
25Des Minnegesangs Frühling 10, 17. 26Ebda., 8, 33. 27Les Oeuvres complètes d'A. de
Saint-Exupéry, Paris 1950, S. 992f.: «C'est une chose trop oubliée ça signifie créer
des liens!» 28Festschrift Josef Quint, Bonn 1964, S. 253.29Vgl. den Aufsatz von W. Roß,
Die Ecbasis captivi und die Anfänge der mittelalterlichen Tierdichtung, in: Germanischromanische

Monatsschrift 35 (1954), S. 275ff. 30Kleinere Schriften Bd. 4, Berlin 1869,
S. 54. 31Ebda. 32«Von dem Wesen der Fabel»; G. E. Lessings sämtliche Schriften, hgb.
v. K. Lachmann, 3. Aufl., bes. durch F. Muncker, Bd. 7, Stuttgart 1891, S. 446. 33Be-
scheidenheit 12, 9ff. Über das mittelalterliche Signiflcatio-Denken vgl. H. de Boor,
a.a.O.; vgl. Anm. 2. 34Vgl. Deutsche Mythologie, Göttingen 1835, S. XIV, Anm.:
«ihre Häupter» (der Tierfabel) «mit Göttern selbst zu vergleichen, so wäre der
siegbringende, gelarvte Wolf Wuotan, der rote Fuchs Donar, König Löwe oder Bär Frö.
Ich will damit nichts mehr als einen bloßen Einfall vorgebracht haben.» 364. Ausgabe,
photomech. Nachdruck, 2. Bd., Tübingen 1953, S. 545f. 36Vgl. M. Bindschedler, Die
Strafe in der mittelalterlichen Dichtung, in: Schuld, Verantwortung, Strafe, hgb. v. E. R.
Frey, Zürich 1964. 37Ps. 103, 18, ed. Sehrt-Starck 3, S. 757f. 38Vgl. Kleinere Schriften,
Bd. 5, Berlin 1871, S. 457f. 39Vgl. Pancatantra, traduit du Sanskrit par E. Lancerau,
Collection Unesco, Paris 1965, S. 15. 40Vgl. die Freude an der Vernunft («weyssheit»,

712



«vernufft») in der Vorrede des «Buchs der Beispiele der alten Weisen» des Anton von
Pforr, einer frühneuhochdeutschen Fassung des Pancatantra, hgb. v. F. Geißler, Berlin
1964, S. 1. 41So äußert sich W. Wackernagel in seiner Abhandlung «Von der Thiersage
und den Dichtungen aus der Thiersage», in: Kleinere Schriften, Bd. 1, Leipzig 1872,
S. 277. 42Kleinere Schriften, Bd. 5, Berlin 1871, S. 173f. 43A. a. O., vgl. Anm. 41. 44Ebda.,
S. 277f. 4SA. a. O., S. 282 (vgl. Anm. 29). 46Kleinere Schriften 1, S. 212—233. 47Das
mittelhochdeutsche Gedicht vom Fuchs Reinhart, hgb. v. G. Baesecke, 2. Aufl., bes. v.
I. Schröbler, Halle (Saale) 1952. 48Die ganze Episode: V. 831 ff. 49Die Verserzählung und
verschiedene Fassungen der Sage sind neuerdings in der Sammlung von L. Röhrich
abgedruckt: Erzählungen des späten Mittelalters und ihr Weiterleben in Literatur und
Volksdichtung bis zur Gegenwart. Sagen, Märchen, Exempel, Schwanke (Text und
Kommentar), Bd. 1, Bern und München 1962. 50Vgl. hierzu R. Boyer, Trois Sagas
Islandaises du XIIIe siècle et un«Thattr». Ecole pratique des Hautes Etudes, Sorbonne,
sixième section: sciences économiques et sociales, Nr. 3, Paris 1964. 51V. 174f. 52V. 325

bis 337. Röhrich, a. a. O., S. 15. 53In diesem Zusammenhang sei auch daran erinnert,
daß S. Singer den Namen des Königs Artus mit der keltischen Bären-Göttin, der Dea
Artio, in Verbindung gebracht hat. Vgl. S. Singer, Keltischer Mythos und französische
Dichtung, in: Germanisch-Romanisches Mittelalter, Zürich u. Leipzig 1935, S. 170.

Abbildungen der Dea Artio aus dem Berner Historischen Museum bei R. Christinger
und W. Borgeaud, Mythologie de la Suisse ancienne, Genève 1963 f., Bd. 1, Abb. 19;
sowie bei F. A. Volmar, Das Bärenbuch, Bern 1940.

Schlüpfst du dem grimmigen Löwen auch in den gewaltigen Rachen,
Häslein, der Leu meint doch, zwischen den Zähnen sei nichts.
Wo ist der Rücken, der Bug, sich drauf gewaltsam zu stürzen?
Wo ist für Wunden der Platz, wie er dem Stiere sie schlägt?
Warum quälst du umsonst den Herrn und König der Wälder?
Nur ein erlesenes Wild ist es, von dem er sich nährt.

Martial, Epigramme.
Übertragen von Rudolf Heim,
Artemis Verlag Zürich und Stuttgart
1957

713


	Tierdarstellungen in der deutschen Dichtung des Mittelalters

